
Das Geschichtswerk des Eunapios von Sardes 
Historische und historiographische Untersuchungen 

Inaugural-Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie (Dr. phil.) 

durch die Philosophische Fakultät der 

Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf 

Vorgelegt von: 

Stephan Baum 

aus Ahlen 

Gutachter: 

Prof. Dr. Bruno Bleckmann 

Prof. Dr. Markus Stein 

Düsseldorf, im April 2022 



2 
 

Inhalt 
 

I EINLEITUNG ............................................................................................................................. 5 

1 Das Geschichtswerk des Eunapios von Sardes ................................................................... 6 

2 Forschungsstand und Erkenntnisinteresse ......................................................................... 9 

3 Eunapios von Sardes ........................................................................................................... 13 

4 Zwischen Kaiserbiographie und Annalistik ...................................................................... 16 

 

II DIE HISTORISCHEN FRAGMENTE ........................................................................................ 29 

5 Von Claudius II. bis Diokletian (270–305 n. Chr.) [Fr. 2 bis 6] ....................................... 29 

5.1 Vorbemerkung ................................................................................................................. 29 

5.2 Aurelian und ein Vogel namens Seleukis ........................................................................ 30 

5.3 Probus und ein treffsicherer Bogenschütze im Lydios-Aufstand ................................... 32 

5.4 Die Verbrechen des Carinus ............................................................................................ 33 

5.5 Diokletian und die Tetrarchie ......................................................................................... 38 

 

6 Von Konstantin I. bis zur Alleinherrschaft des Constantius II. (306–353/5 n. Chr.) [Fr. 

7 bis 7a,1] ................................................................................................................................. 40 

6.1 Vorbemerkung ................................................................................................................. 40 

6.2 Konstantin I., Flavius Ablabius und Sopatros ................................................................ 41 

6.3 Die Verwandtenmorde und die conversio Konstantins I. ............................................... 45 

6.4 Eine Anekdote über Hormisdas, den Perser ................................................................... 51 

6.5 Wie der Vater, so der Sohn: Constantius II. .................................................................... 54 

 

7 Von Julians Herrschaftsantritt bis zum Bürgerkrieg mit Constantius II. (355–

361 n. Chr.) [Fr. 7a,2 bis 14.1] ............................................................................................... 58 

7.1 Vorbemerkung ................................................................................................................. 58 

7.2 Der Herrschaftsantritt ..................................................................................................... 58 

7.3 Erste Maßnahmen in Gallien .......................................................................................... 60 

7.4 Die Schlacht von Argentoratum ...................................................................................... 63 

7.5 Das Nachspiel ................................................................................................................. 65 

7.6 Julian und Charietto ........................................................................................................ 68 

7.7 Von den Verhandlungen mit den Barbaren bis zur Fahrt über die Donau ...................... 70 

7.8 Die Augustus-Proklamation und der Feldzug gegen Constantius II. .............................. 78 



3 
 

8 Die Alleinherrschaft Julians (361–363 n. Chr.) [Fr. 15 bis 27.1] ..................................... 88 

8.1 Vorbemerkung ................................................................................................................. 88 

8.2 Von Konstantinopel nach Antiochia ............................................................................... 89 

8.3 Der Perser-Feldzug – Vorbereitungen ............................................................................. 96 

8.4 Schapurs II. Sassaniden .................................................................................................. 98 

8.5 Der Perser-Feldzug – im Kriegsgeschehen ................................................................... 112 

8.6 Tod, Orakelsprüche und Nachleben .............................................................................. 124 

 

9 Von Jovian bis Valens (363–378 n. Chr.) [Fr. 28 bis 47.5] .............................................. 149 

9.1 Vorbemerkung ............................................................................................................... 149 

9.2 Die kurze Regierung Jovians 363/364 n. Chr. .............................................................. 151 

9.3 Valentinians I. Herrschaft ............................................................................................. 172 

9.4 Die Procopius-Usurpation ............................................................................................ 175 

9.5 Der Gotenkrieg 366/7–369 n. Chr. ............................................................................... 183 

9.6 Magie und Hochverrat: der Gerichtsprozess gegen Theodoros und die Folgen ........... 188 

9.7 Hunnen, Goten und der Donauübergang von 376 n. Chr. ............................................ 194 

9.8 Musonios und die Isaurier ............................................................................................ 209 

9.9 Sebastianos und die Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr. ........................................... 217 

 

III ZUSAMMENFASSUNG ........................................................................................................ 227 

10 Historiographie: zwischen ἀλήθεια, ἀκρίβεια und εἰκός ............................................. 227 

11 Alternative Fakten: zwischen Fiktion und Realität ...................................................... 230 

12 Kaiser, Hofbeamte und Barbaren .................................................................................. 237 

13 Literarische Vorlagen des Geschichtswerks ................................................................. 245 

IV Weiterführende Bemerkungen ....................................................................................... 248 

14 Auf den Spuren einer Hauptquelle ................................................................................ 248 

14.1 Voruntersuchung: die Quelle für das erste Buch der Historia nea .............................. 249 

14.1.1 Augustus und der Stoiker Athenodoros ................................................................. 255 

14.1.2 Eine Verschwörung um Domitian .......................................................................... 260 

14.1.3 Marcia und Commodus ......................................................................................... 263 

14.1.4 Ein käufliches Kaisertum unter Didius Julianus .................................................... 265 

14.1.5 Ein Epitropos für Caracalla und Geta .................................................................... 268 

14.1.6 Kleinere Berührungen im ersten Buch der Historia nea ........................................ 271 

14.2 Die Annales des Nicomachus Flavianus ..................................................................... 273 



4 
 

IV ANHANG ............................................................................................................................ 277 

15 Bibliographie .................................................................................................................... 277 

15.1 Abkürzungen ............................................................................................................... 277 

15.2 Quellen ........................................................................................................................ 278 

15.3 Literatur ...................................................................................................................... 293 

16 Konkordanz der Fragmente ........................................................................................... 317 

 

  



5 
 

I EINLEITUNG 

 
„Diese Geistesrichtung, bestärkt durch seinen Freund Oreibasios, gab ihm Anlaß, Geschichte zu 

schreiben, wozu er so schlecht als möglich veranlagt und vorbereitet war. Denn nur ein ganz 

unhistorischer Kopf kann so töricht (...) über den Wert der Chronologie und der sachlichen Ge-

nauigkeit (...) für die Geschichte reden; annalistische Anordnung verachtet er und zieht es, da 

größere Genauigkeit trügerisch sei, vor, nach Regierungszeiten im allgemeinen zu datieren (...). 

Da er auch keinen ausgesprochenen politischen Standpunkt hat, (...) bleibt ihm in der Geschichte 

nur das psychologische und moralische Interesse.“1 

 

Ein derart vernichtendes Urteil fällte Schmid in seinem RE-Artikel aus dem Jahr 1907 über das 

Geschichtswerk des Eunapios von Sardes. Die Vielzahl chronologischer Irrtümer, manipulati-

ver Informationen und Pejorative in Eunapios’ Geschichtswerk hatte bei ihm den Eindruck ei-

nes „unleidlich prätentiösen und geschwollenen“ Werkes hinterlassen.2 Zum negativen Ge-

samturteil dürfte insbesondere Eunapios’ Berichterstattung beigetragen haben, die die Ereig-

nisgeschichte oftmals im Widerspruch zu unserem heutigen Geschichtsbild erscheinen lässt und 

damit seinem Wahrheitsanspruch, den er sich selbst auferlegt hat, scheinbar zuwiderläuft. So-

bald jedoch in Betracht gezogen wird, dass Eunapios möglicherweise alles andere als einen 

Wahrheitsanspruch verfolgte, sondern seine Leserschaft in erster Linie unterhalten wollte, ent-

steht das Bild eines humorvollen und ironischen bis melancholischen Beitrags, an den der Grad-

messer der Historizität als Gütekriterium nicht angelegt werden sollte. 

Zur gleichen Zeit, in der Schmid seine Eunapios-Kritik formulierte, wurden mit Autoren wie 

Ammianus Marcellinus oder Prokopios Beiträge der spätantiken Historiographie ediert, die ei-

nen ganz anderen Anspruch als Eunapios verfolgten und in Stil und Form an klassische Ge-

schichtswerke aus der römischen Kaiserzeit oder an griechische Vorbilder wie Thukydides und 

Herodot anknüpften.3 Insofern mag es den Zeitumständen geschuldet sein, dass Eunapios’ po-

lemische, bisweilen aber auch feinsinnige Kritik auch im beginnenden zwanzigsten Jahrhundert 

noch unverstanden blieb. 

Dabei stieß sein Geschichtswerk schon wenige Jahrzehnte nach seiner Veröffentlichung auf 

Kritik. Schließlich reagierte Philostorgios in seiner eunomianischen Kirchengeschichte aus dem 

ersten Drittel des fünften Jahrhunderts n. Chr. auf Eunapios’ Berichterstattung über 

 
1 SCHMID 1907, 1123. 
2 Ebd., 1126. 
3 Vgl. CLARK 1910–1915 und HAURY 1905–1913. 



6 
 

Konstantin I., die er als „leeres Gerede“ bezeichnete und aus Achtung vor dem Kaiser über-

ging.4 Im Anschluss an Philostorgios ebbte die Kritik am Geschichtswerk nicht ab. So beschrieb 

der konstantinopolitanische Patriarch Photios in seiner Bibliotheke aus dem neunten Jahrhun-

dert n. Chr. Eunapios als gottlosen Autor.5 Wenig später antwortete der Scholiast und Erzbi-

schof von Caesarea, Arethas von Patras, mit einer Invektive auf die Darstellung von Julians 

Himmelfahrt und fragte, ob Eunapios etwa vom Blitz getroffen worden sei, so unkundig daher-

zureden.6 Darüber hinaus rief sein Geschichtswerk jedoch kaum Reaktionen hervor und geriet 

nach seinem Eingang in die Konstantinische Exzerptensammlung und die Suda im zehnten 

Jahrhundert n. Chr. lange Zeit in Vergessenheit. Insofern entzieht es sich auch vollkommen 

unserer Kenntnis, wann das eunapianische Geschichtswerk zum letzten Mal in seiner Gesamt-

heit eingesehen werden konnte. Während es Arethas von Patras, den Konstantinischen Ex-

zerptoren und vielleicht auch den Kompilatoren der Suda im zehnten Jahrhundert n. Chr. noch 

in seiner Gänze vorgelegen haben muss, ging das Geschichtswerk zu einem unbestimmten Zeit-

punkt verloren. 

 

 

1 Das Geschichtswerk des Eunapios von Sardes 

Auch wenn sich die Spuren des Geschichtswerks irgendwann verloren, ist dank der Bibliotheke 

des Photios bekannt, dass es ursprünglich aus 14 Büchern bestand. Inhaltlich begann es in dem 

Jahr, mit dem die ebenfalls fragmentarisch überlieferte Chronik des Dexippos endete, d. h. im 

Jahr 270 n. Chr., und endete im Jahr 404 n. Chr., als Arsakios während der Herrschaft der The-

odosius-Söhne Arkadios und Honorius Patriarch von Konstantinopel wurde.7 

 
4 Vgl. Eunap. hist. t. 5 = Suda κ 2285 = Philostorg. 2,4c: Κωνσταντῖνος, ὁ μέγας βασιλεύς. περὶ οὗ ἔγραψεν 
Εὐνάπιος φληνάφους καὶ παρῆκα αὐτὰ αἰδοῖ τοῦ ἀνδρός, und zur Zuordnung zu Philostorgios insb. BLECK-
MANN / STEIN 2015, 115 sowie BIDEZ 1935, 427 Anm. 2. 
5 Vgl. Eunap. hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = p. 54a,5–6: (...) δυσσεβὴς δὲ τὴν θρησκείαν ὤν (...). 
6 Vgl. Eunap. hist. t. 4: Ταῦτα ληρεῖν ἀνέχῃ, ἐμβρόντητε τῷ ὄντι καὶ ἀνεπιγνώμων τῶν πεφλυαρημένων; BAN-
CHICH 1983 brachte im Hinblick auf die einigermaßen sichere Zuweisung von Eunap. hist. t. 4 zugunsten von 
Arethas von Patras auch den Vorspann des Proömiums in Exc. de Sent. 1 in einen Zusammenhang mit dem Erz-
bischof von Caesarea. Dieser wirkte vermutlich bis in die erste Hälfte des zehnten Jahrhunderts n. Chr. und stand 
den Konstantinischen Exzerptoren damit unmittelbar zur Verfügung. Dieser Vorspann entspricht Eunap. hist. t. 4 
und wird in der handschriftlichen Überlieferung von Cod. Vat. gr. 73 p. 263 von einer Marginalie, ΣΤΗΛΙΤΕΥ-
ΤΙΚΟΣ ΚΑΤΑ ΕΥΝΑΠΙΟΥ, eingerahmt. Während der Inhalt der Schmährede laut BANCHICH 1983, 182 mit 
Anm. 6 und weiteren Literaturhinweisen, auf Arethas von Patras zurückgehen dürfte, stammt die Marginalie von 
den Konstantinischen Exzerptoren. Strukturell steht Testimonium 4 hinter Eunap. hist. fr. 23, in dem Eunapios 
über den plötzlichen Tod Julians berichtet. Inhaltlich richtet sich Arethas gegen Eunapios’ Sakralisierung von 
Julian und hebt hervor, dass sich Eunapios in Bezug auf die φράτρα ἀσώματος christlicher Jenseitsmetaphorik 
bedient habe. Alles in allem deutet sich durch Eunap. hist. t. 3 und 4 an, dass den Konstantinischen Exzerptoren 
nicht das ursprüngliche Geschichtswerk des Eunapios von Sardes vorlag, sondern die mit Anmerkungen verse-
hene Abschrift des Arethas von Patras. 
7 Vgl. Eunap. hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = p. 53b,34–54a,4: Ἀνεγνώσθη Εὐναπίου χρονικῆς ἱστορίας τῆς μετὰ 
Δέξιππον, νέας ἐκδόσεως, ἐν βιβλίοις τεσσαρεσκαίδεκα. ἄρχεται μὲν τῆς ἱστορίας ἀπὸ τῆς Κλαυδίου βασιλείας, 



7 
 

In seiner Besprechung offenbart Photios auch Eunapios’ paganes Bekenntnis, was sich für ihn 

dadurch zeigte, dass Eunapios von christlichen Kaisern und vor allem von Konstantin I. ein 

schlechtes Bild zeichnete. Demgegenüber habe er insbesondere den in Photios’ Augen gottlo-

sen Kaiser Julian lobend hervorgehoben.8 

Abgesehen von diesen inhaltlichen Eckdaten sind nur wenige redaktionelle Informationen zum 

Geschichtswerk übermittelt worden. Selbst zum Titel seines Geschichtswerks äußert sich 

Eunapios an keiner Stelle, sondern spricht in den verbliebenen Fragmenten stets von „Nieder-

schrift“ oder lässt den Namen ganz aus.9 Photios bezeichnete das Geschichtswerk als 

„Eunapios’ Chronik nach Dexippos, neue Ausgabe, in vierzehn Büchern“ und könnte damit 

dem ursprünglichen Titel nahe gekommen sein10, da er sich mit der handschriftlichen Überlie-

ferung einzelner Fragmente „aus der neuen Fassung der Geschichte seit Dexippos des Eunapios 

von Sardes“ zwei Gemeinsamkeiten teilt11: Eunapios’ Geschichtswerk schließt an die Chronik 

des Dexippos an und lag in einer neuen Fassung vor. Beide Informationen dürften Teile des 

ursprünglichen Titels gebildet haben. An späterer Stelle bezeichnet Photios das Geschichtswerk 

allerdings verkürzt als „Historia“12 und in der Suda begegnet es als „Chronographie des 

Eunapios von Sardes“.13 

Gemessen an seinem ursprünglichen Umfang von 14 Büchern liegt das Geschichtswerk heute 

nur noch in wenigen Fragmenten vor, die auf drei verschiedenen Wegen überliefert wurden. 

Die inhaltlich umfangreichsten Fragmente von Eunapios’ Geschichtswerk stammen erstens aus 

der Konstantinischen Exzerptensammlung, die in der Mitte des zehnten Jahrhunderts n. Chr. im 

Auftrag des byzantinischen Kaisers Konstantinos Porphyrogennetos am Kaiserhof in 

 
ἐς ὃν Δεξίππῳ ἡ ἱστορία καταλήγει, ἀποτελευτᾷ δὲ εἰς τὴν Ὁνωρίου καὶ Ἀρκαδίου τῶν Θεοδοσίου παίδων 
βασιλείαν, ἐκεῖνον τὸν χρόνον τέλος τῆς ἱστορίας ποιησάμενος ὃν Ἀρσάκιος μὲν τοῦ χρυσοῦ τῆς ἐκκλησίας 
στόματος Ἰωάννου ἀπελαθέντος εἰς τὸν ἀρχιερατικὸν θρόνον ἀνηγμένος ἱεράτευεν, ἡ δὲ τοῦ βασιλεύοντος 
Ἀρκαδίου γυνὴ κατὰ γαστρὸς ἔχουσα καὶ ἀμβλώσασα τὸν βίον ἀπέλιπεν, und zu diesem Testimonium unter an-
derem BLOCKLEY 1981, 2–5, ders. 1983, 129 Anm. 1 und 2, PASCHOUD 1971, XXXV, ders. 1985a, insb. 284–
292, und ders. 2006d, BALDINI 1984, 218–224, ders. 1986, 53–58, ders. 2006, 11–14, ders. 2000, ders. / PA-
SCHOUD 2014, OCHOA 1990b, SPECK 1991, FESTY 1997, 470 f., MECELLA 2007, BAKER 1988, ders. 1987, 22 f., 
ROHRBACHER 2002, 65 f., MOTTA 2011, 214, und BLECKMANN 1992, 404 f. 
8 Vgl. Eunap. hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = p. 54a,4–10: οὗτος ὁ Εὐνάπιος Σαρδιανὸς (...) τοὺς μὲν εὐσεβείᾳ 
τὴν βασιλείαν κοσμήσαντας παντὶ τρόπῳ καὶ ἀνέδην κακίζων διασύρει, καὶ μάλιστά γε τὸν μέγαν 
Κωνσταντῖνον, ἐξαίρει δὲ τοὺς δυσσεβεῖς, καὶ τῶν ἄλλων πλέον Ἰουλιανὸν τὸν παραβάτην (...). 
9 Vgl. für „Niederschrift“ als συγγραφή etwa Eunap. hist. fr. 9, 41, 45.1,4, 74/75,1, 78.1, als ταῦτα γράφων in fr. 
73 und ebenfalls unbestimmt in fr. 8: Τὰ μὲν οὖν ἀπὸ τῆς Δεξίππου συγγραφῆς ἐς τοὺς Ἰουλιανοῦ καθήκοντα 
(...) oder fr. 41: Τὰ μὲν οὖν πρῶτα τῆς συγγραφῆς (...). 
10 Vgl. Eunap. hist. t. 1: Ἀνεγνώσθη Εὐναπίου χρονικῆς ἱστορίας τῆς μετὰ Δέξιππον, νέας ἐκδόσεως, ἐν βιβλίοις 
τεσσαρεσκαίδεκα (...). 
11 Vgl. Eunap. hist. fr. 1,1: ΕΚ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ ΕΥΝΑΠΙΟΥ ΣΑΡΔΙΑΝΟΥ ΤΗΣ ΜΕΤΑ ΔΕΞΙΠΠΟΝ ΝΕΑΣ 
ΕΚΔΟΣΕΩΣ (...). 
12 Vgl. Eunap. hist. t. 1: (...) καὶ σχεδόν τι τὸ τῆς ἱστορίας αὐτῷ εἰς τὸ ἐκείνου ἐγκώμιον συντεθὲν ἐξεπονήθη. 
13 Vgl. Eunap. hist. fr. 63: (...) τὰ δὲ πολλὰ κατὰ Ῥουφίνου εὕροις ἐν τῇ τοῦ Σαρδιανοῦ Εὐναπίου Χρονογραφίᾳ. 



8 
 

Konstantinopel entstanden sind.14 Nicht die inhaltlich umfangreichsten, dafür die meisten Frag-

mente aus Eunapios’ Geschichtswerk wurden zweitens über die Suda, ein mittelbyzantinisches 

Lexikon, übermittelt, das vermutlich zur Zeit des byzantinischen Kaisers Johannes Tzimiskes 

zwischen 969 und 979 n. Chr. kompiliert wurde.15 Drittens und letztens hat Eunapios in den 

Jahren 399 oder 400 n. Chr. zusätzlich zu seinem Geschichtswerk eine Biographiensammlung, 

die Vitae philosophorum et sophistarum, publiziert, in der er insgesamt 24 Viten von Neupla-

tonikern, Sophisten und Iatrosophisten zusammengetragen hat und auch auf sein Geschichts-

werk verweist.16 

Für eine Analyse des Geschichtswerks haben die Verweise in den Vitae sophistarum eine be-

sondere Bedeutung, da sie Spekulationen über die Chronologie von Eunapios’ 

 
14 Vgl. zu Konstantinos Porphyrogennetos noch TOYNBEE 1973. Angefangen bei den Autoren der frühesten Ge-
schichtsschreibung bis zu mittelbyzantinischen Zeugen des neunten Jahrhunderts n. Chr. boten die Exzerptoren 
einen reichhaltigen Überblick über die griechische Historiographie und edierten ihre Zusammenfassungen in ins-
gesamt 53 nach Rubriken geordneten Werken, von denen je nach Zählung vier bzw. fünf Bände überliefert wor-
den sind: die Excerpta de insidiis (Exc. de Ins.), Excerpta de legationibus (Exc. de Leg.), Excerpta de sententiis 
(Exc. de Sent.) sowie die Excerpta de virtutibus et vitiis (Exc. de Virt.). Bisweilen werden die Exc. de Leg. noch 
in Excerpta de legationibus Romanorum ad gentes und Excerpta de legationibus gentium ad Romanos unterteilt. 
Da alle Eunapios betreffenden Exzerpte jedoch aus letzterem Band stammen, wurde auf eine weitere Binnendif-
ferenzierung verzichtet. Vgl. zur Konstantinischen Exzerptensammlung im Allgemeinen NÉMETH 2013, ders. 
2015, ders. 2016 und zuletzt ders. 2018, insb. 71–77. Ob die Exzerptoren Eunapios’ Geschichtswerk selbst ein-
gesehen haben oder bereits auf eine Epitome zurückgreifen mussten, lässt sich heute nicht mehr bestimmen. Je-
denfalls lag ihnen bei der Kompilation ihrer Exzerptensammlung eine wie auch immer geartete Abschrift des 
Geschichtswerks vor, die Arethas von Patras in der ersten Hälfte des zehnten Jahrhunderts n. Chr. mit Scholien 
versehen hatte, von denen zwei wiederum überliefert sind. Vgl. BANCHICH 1983, BLOCKLEY 1983, 134–136 
Anm. 57, und PASCHOUD 2006a, 498–553. Auf Eunapios’ Geschichtswerk entfallen insgesamt 82 Fragmente aus 
den Exc. de Sent. sowie 7 aus den Exc. de Leg. und 3 Fragmente aus den Exc. de Ins. sowie eines aus den Exc. 
de Virt. Den weitaus größten Anteil eunapianischer Fragmente aus der Konstantinischen Exzerptensammlung 
bilden die Exc. de Sent., die nur in einer einzigen Handschrift, Codex Vaticanus gr. 73 aus dem zehnten Jahrhun-
dert n. Chr., überliefert sind. Die Handschrift wurde im vierzehnten Jahrhundert n. Chr. palimpsestiert. Vgl. zur 
Überlieferungsgeschichte insb. NÉMETH 2015. 
15 Zur chronologischen Eingrenzung der Suda-Kompilation vgl. REYNOLDS / WILSON 1991, 65 f. sowie 
HUNT / SMITH / STOK 2017, 145 f. Da der Überlieferungszustand der Suda als unproblematisch gilt, wurde auf 
eine eingehende Untersuchung der verschiedenen Handschriften und eine Besprechung in der vorliegenden Ar-
beit verzichtet. Wenn nicht anders angegeben, beziehen sich die zitierten Suda-Lemmata auf die Edition von Ad-
ler. Aus dem Lexikon entfallen mehr als 150 Lemmata und Dubia unterschiedlichster Themen auf Eunapios. 
Vgl. BLAIR 2010, 24, sowie zur Suda im Allgemeinen auch DICKEY 2007, 90 f. Die Anzahl der hier besproche-
nen Fragmente ist höher als die Anzahl in der Eunapios-Edition von MÜLLER 1851, an dessen Text sich die vor-
liegende Arbeit – abzüglich der jeweils angegebenen Modifizierungen durch die Untersuchung von Cod. Vat. gr. 
73 – orientiert. Die zusätzlichen Lemmata finden sich teilweise schon in BLOCKLEY 1983. Bisweilen überliefert 
die Suda auch Fragmente aus dem Geschichtswerk, ohne Eunapios als Autor zu deklarieren. Dessen Urheber-
schaft verraten dann seine markante Wortwahl, für die sich Parallelen in seinen übrigen Fragmenten ausmachen 
lassen, oder die Beschreibung bestimmter Ereignisse und Themen, die Eunapios in seinem Geschichtswerk eben-
falls anspricht. 
16 Dank mindestens 17 überlieferten Handschriften ist seine kurz als Vitae Sophistarum bezeichnete Biogra- 
phiensammlung vollständig erhalten. Vgl. GOULET 2014a, 439–455, zur handschriftlichen Überlieferung und zu 
den Querverweisen die Übersicht bei BECKER 2013, 30 Anm. 89, und PASCHOUD 1985a, 253–256, inklusive ei-
ner Kommentierung ebd., 256–284. Oftmals haben die Referenzen keinen übergeordneten Mehrwert für eine In-
terpretation des Geschichtswerks. Schließlich handelt es sich um zwei verschiedene Werke mit unterschiedlichen 
Themen und Ansprüchen, weswegen die Referenzen aus den Vitae sophistarum insbesondere auch für eine histo-
riographische Untersuchung im Hinblick auf das Abhängigkeitsverhältnis zwischen Zosimos’ Historia nea und 
Eunapios’ Geschichtswerk, aber auch im Hinblick auf eine Untersuchung von Eunapios’ Quellen ungeeignet 
sind. Einen Vergleich hat RIDLEY 1969/1970 dennoch gewagt. 



9 
 

schriftstellerischer Tätigkeit zulassen. So legen sie nahe, dass er bereits eine Fassung des Ge-

schichtswerks verfasst hat17, während andere Ereignisse – „so die Gottheit will“18 – noch in 

einer weiteren Fassung besprochen werden sollen.19 Wenn diesen Selbstaussagen Glauben ge-

schenkt wird, muss Eunapios vor der Anfertigung seiner Vitae sophistarum an der Wende zum 

fünften Jahrhundert n. Chr. eine erste Fassung des Geschichtswerks zusammengestellt und im 

Anschluss an die Vitae sophistarum eine weitere verfasst haben. Da die beiden Verweise auf 

ein zukünftiges Werk in Fragment 65 und 65.1 im Zusammenhang mit Ereignissen der Jahre 

395 bis 397 n. Chr. stehen, muss der Terminus post quem für die Niederschrift dieser ersten 

Fassung entsprechend in diesem Zeitraum liegen. Zwar belegt auch Photios in seiner Biblio-

theke, dass ihm bei der Rezension des Geschichtswerks zwei unterschiedliche Fassungen vor-

gelegen haben.20 Dagegen sagt der konstantinopolitanische Patriarch jedoch nichts über den 

behandelten Zeitraum der beiden Fassungen oder darüber, inwiefern sie sich strukturell unter-

schieden haben.21 

 

 

2 Forschungsstand und Erkenntnisinteresse 

Während Eunapios hinsichtlich seiner Biographie bereits häufig in den Fokus wissenschaft- 

licher Auseinandersetzung geraten ist22 und seine Vitae sophistarum Gegenstand zahlreicher 

Editionen samt modernen Übersetzungen und Kommentaren – etwa durch die Beiträge von 

Becker im Jahr 2013 und von Goulet im Jahr 201423 – waren, verhält es sich im Hinblick auf 

 
17 Vgl. z. B. Eunap. hist. fr. 7, 14.1, 14.2, 25.2, 25.3, 25.4, 25.6, 27.1, 39.1 und 45.4. 
18 Eunap. hist. fr. 65 = vit. soph. 7,3,4: (...) καὶ οὐκ εἰς μακρὰν πολλῶν καὶ ἀδιήγητων ἐπικλ˹ύσθη πάντα˺ κακῶν 
ὧν τὰ μὲν ἐν τοῖς διεξοδικοῖς τῆς ἱστορίας εἴρηται, τὰ δέ, ἐὰν ἐπιτρέπῃ τὸ θεῖον, λελέξεται (...). 
19 Auf eine zukünftige Fassung verweist bspw. auch Eunap. hist. fr. 65.1 = vit. soph. 8,2,3: καὶ ταῦτα μὲν ἐν τοῖς 
διεξοδικοῖς, ἐὰν τῷ δαίμονι δόξῃ, γραφήσεται. Noch BRODKA 2009a, 11, bestritt die Existenz der beiden Fassun-
gen von Eunapios’ Geschichtswerk. Für ihn war es ausgemacht, dass ein christlicher Kopist ausgehend von 
Eunapios eine Fassung zusammengestellt haben muss, in der er die christenfeindlichen Äußerungen in seinem 
Geschichtswerk tilgte. Wie die Analyse der einzelnen Fragmente zeigen wird, sind die christenfeindlichen An-
griffe keinesfalls getilgt, sondern lediglich durch enigmatische Todesarten oder Krankheiten getarnt worden. 
Dieses subtile Vorgehen wird sich als genuin eunapianisch herausstellen und kann nicht auf die nachträgliche 
Redaktion eines Kopisten zurückgehen. Vgl. BALDINI/PASCHOUD 2014, 33 f. und 41, sowie zudem PASCHOUD 
2006e. 
20 Vgl. Phot. bibl. cod. 77 = p. 54a,36–37 = Eunap. hist. t. 1: ἀμφοῖν δὲ ταῖς ἐκδόσεσιν ἐν παλαιοῖς ἐνετύχομεν 
βιβλίοις (...). 
21 Aus dieser Schwierigkeit entstand eine erschöpfende Diskussion, der sich insbesondere Paschoud und Baldini 
widmeten. Darin rückten sie die beiden Fragen in den Vordergrund, wann die zwei von Photios bestätigten Fas-
sungen des eunapianischen Geschichtswerks entstanden sind und welchen Zeitraum sie jeweils behandelten, so-
fern sie überhaupt voneinander abwichen. Ihre einenden und trennenden Ansichten haben beide in BALDINI / PA-
SCHOUD 2014, 19–50, samt weiterführenden Literaturangaben zusammengefasst. BANCHICH 1985, 170–172, geht 
etwa davon aus, dass es drei Publikationsdaten des Geschichtswerks gegeben habe. 
22 Vgl. zur Biographie etwa PENELLA 1990, JANISZEWSKI 2015, 116–117, BAUMBACH 2002, 959 f., und Art. 
Eunapius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 295, LIEBESCHÜTZ 2003, insb. 177–206, und ROHRBACHER 2002, 64–72, so-
wie die folgende Anmerkung. 
23 Vgl. BECKER 2013, GOULET 2014a und ders. 2014b sowie zuvor auch D’JERANIAN 2009. 



10 
 

eine Gesamtbetrachtung seines zweiten Werks anders.24 So hat das Interesse an Eunapios’ Ge-

schichtswerk seit dem ausgehenden neunzehnten Jahrhundert zwar kontinuierlich zugenom-

men. Dennoch beschäftigen sich die wissenschaftlichen Beiträge der Vergangenheit mit singu-

lären Problemstellungen, chronologischen Fragen25, einzelnen Fragmenten und Scholien26 oder 

gezielten Fragestellungen zu literarischen Topoi und anderen Themen27 oder mit dem Abhän-

gigkeitsverhältnis zwischen Eunapios und Zosimos oder anderen Autoren.28 Die Vorarbeiten 

von Paschoud und Blockley aus der Mitte der 1970er-Jahre bis heute sind dabei äußerst wert-

voll, gehen aber zumeist nicht über eine knappe Anmerkung hinaus und bleiben Antworten 

schuldig. Es mag sowohl der fragmentarischen Überlieferung als auch dem obskuren Inhalt 

 
24 Bis ins neunzehnte Jahrhundert hinein lagen die Einzelteile des ohnehin schon fragmentarischen Geschichts-
werks ausschließlich in den immer wieder aufgelegten Editionen seiner Überlieferungsmedien vor. Hierzu zählt 
das mittelbyzantinische Lexikon Suda, das einzelne Lemmata aus dem Geschichtswerk konserviert hat und be-
reits 1619 zum ersten Mal sowie zuletzt durch Adler in den Jahren 1928 bis 1938 herausgegeben wurde. Vgl. 
PORTUS 1619 sowie ADLER 1928, dies. 1931, dies. 1933, dies. 1935 und dies. 1938. 1822 war es das Verdienst 
von BOISSONADE 1822, 452–545, der Teile des Geschichtswerks – die Fragmente aus den Exc. de Leg. und der 
Suda – erstmals zusammenführte und als Addendum an seine zweibändige Edition von Eunapios’ Vitae sophis-
tarum fügte. Fünf Jahre später veröffentlichte der Kurienkardinal Mai den zweiten Band seiner Scriptorum vete-
rum nova collectio e vaticanis codicibus, in dem er diejenigen Fragmente des Geschichtswerks edierte, die über 
die Exc. de Sent. überliefert wurden, und besorgte eine erste lateinische Übersetzung dieser Fragmente. Vgl. MAI 
1827, 247–318. Darauf folgte die Edition aller verbliebenen Bände der Konstantinischen Exzerptensammlung, 
die im Umfeld von BOISSEVAIN / DE BOOR / BÜTTNER-WOBST 1903–1910 veröffentlicht wurde. Bis heute be-
sitzt ihre Arbeit Gültigkeit und ist für eine heutige Edition von Eunapios’ Geschichtswerk unverzichtbar. 1829 
vereinigten Bekker und Niebuhr im neunzehnten Band der Reihe Corpus scriptorum historiae Byzantinae die 
Suda-Lemmata mit den Fragmenten aus den Exc. de Sent. sowie den Exc. de Leg. und fügten eine lateinische 
Übersetzung hinzu. Vgl. NIEBUHR / BEKKER 1829, 41–118. Zu diesem Zeitpunkt lag also erstmals eine vollstän-
dige Sammlung aller über die verschiedenen Editionen verstreuten Fragmente vor. Im Jahr 1851 folgten Müllers 
vierter Band seiner Fragmenta historicorum Graecorum, in dem er die Fragmente mit der noch heute anerkann-
ten Zählung versah, sowie im Jahr 1880 der erste Band von Dindorfs Historici Graeci. Vgl. MÜLLER 1851, 7–56, 
und DINDORF 1880, 205–274. Dindorfs Edition unterscheidet sich jedoch nur marginal von Müllers Ausgabe. 
Zwar schlug Blockley im Jahr 1983 eine neue Nummerierung vor, trennte dadurch aber einige Fragmente will-
kürlich und ordnete sie ganz anderen chronologischen Kontexten zu. Insofern orientiert sich die vorliegende Ar-
beit wieder an Müllers Nummerierung und macht hinzukommende Fragmente, die die Forschung dem eunapia-
nischen Geschichtswerk in der Zwischenzeit zugeordnet hat, kenntlich, d. h. bspw. Eunap. hist. fr. 28.1, das nach 
fr. 28 und vor fr. 29 einsortiert wird. Nachdem Blockley im Jahr 1981 eine grundlegende Einführung in das 
eunapianische Geschichtswerk herausgegeben hatte, fertigte er im Jahr 1983 mit der englischsprachigen Version 
und Edition die erste moderne Übersetzung an. Vgl. BLOCKLEY 1981 und ders. 1983. Eine französische Überset-
zung der Fragmente besorgte Paschoud ab 1986 im Rahmen seiner Edition von Zosimos’ Historia nea. Die Über-
setzungen erschienen unter anderem bereits in den jeweiligen ersten oder zweiten Auflagen der Zosimos-Editio-
nen, d. h. Eunap. hist. fr. 1–7 in der zweiten Auflage von Zosimos-Band 1 (Bücher 1 und 2) aus dem Jahr 2000 
und Eunap. hist. fr. 61–88, 103 und 104, in der ersten Auflage von Zosimos-Band 3,1 (Buch 5) aus dem Jahr 
1986. Eine Übersetzung von Eunap. hist. fr. 8–61 findet sich bei PASCHOUD 2006a, 499–553. 
25 Vgl. bspw. BANCHICH 1985, ders. 1987, 164–167, ders. 1996, GOULET 1980, 60–72. 
26 Vgl. bspw. BIDEZ 1934, BANCHICH 1983, CAMERON 1967, COBET 1882, FESTY 1997, MEINEKE 1867, JORDAN 
1880 oder THOMPSON 1943. 
27 Vgl. etwa HARTMANN 2006a, ders. 2014, BANCHICH 1985, CRACCO RUGGINI 1972, dies. 1973, GOULET 1979, 
ders. 2001, NORMAN 1957, SAVAN 1991, WINKELMANN 1998, CHRYSOS 2018, MASTERSON 2011, MOTTA 2011 
oder WATTS 2005. 
28 Vgl. etwa OCHOA 1990a und ders. 1990b, BAKER 1987, BALDINI 1984, ders. 1986, ders. 2000, ders. 2001, 
ders. 2006, BANCHICH 1988, PASCHOUD 2002a, BLOCKLEY 1980b, BRANDT 1999, BUCK 1992, CAMERON 1969a, 
CHALMERS 1960, GIROTTI 2002, GRÄBNER 1905, MAZZA 1997, RIDLEY 1969/1970 oder SPECK 1991. 



11 
 

seines Geschichtswerks geschuldet sein, weswegen bis heute noch kein umfassender Gesamt-

kommentar in deutscher Sprache vorgelegt wurde. 

Diese Tatsache ist in vielerlei Hinsicht bedauerlich. So steht der weit mehr als hundertjährige 

Zeitraum, über den Eunapios berichtet, für wechselvolle Jahre, in denen das Römische Reich 

verschiedene Transformationsprozesse durchlief: angefangen bei der sogenannten Reichskrise 

des dritten Jahrhunderts n. Chr. über eine erneute Stabilisierungsphase während Diokletians 

Tetrarchie bis zur Verstetigung der Macht unter der Konstantinischen sowie Valentinianisch-

Theodosianischen Dynastie bis zum beginnenden fünften Jahrhundert n. Chr. In diesem Zeit-

raum traten neue Akteure und gesellschaftliche Phänomene auf, mit denen sich Eunapios in 

seinem Geschichtswerk unweigerlich auseinandersetzen musste, darunter neue Eliten in der 

spätrömischen Administration und im Hofstaat wie Eunuchen und romanisierte Barbaren, die 

zunehmend an Einfluss gewannen und sich gegenseitig den Rang abliefen. Im Zuge der Völ-

kerwanderung überschritten barbarische Völkerschaften die Grenzen des Römischen Reichs 

und integrierten sich mehr oder weniger erfolgreich in die römische Gesellschaft. Außerdem 

gewann in diesem Zeitraum auch das Christentum erheblich an Einfluss, dessen Anhänger sich 

von einer verfolgten Randgruppe zu Beginn des Berichtszeitraums bis zu Repräsentanten einer 

Staatsreligion am Ende des Geschichtswerks entwickelten. 

Auf diese und weitere strukturelle Entwicklungen sowie singuläre Ereignisse musste Eunapios 

reagieren. Wie seine Reaktion jedoch ausfiel, ist bis heute noch nicht in einem größeren Zu-

sammenhang erforscht worden. Diesbezüglich gilt es zu betonen, dass sein Geschichtswerk 

„not only covered but was created during a period of intense political, social and intellectual 

ferment.“29 Insofern bietet sich an dieser Stelle ein erster Anlass für historische Untersuchun-

gen: Worüber berichtet Eunapios und worauf legt er in seinem Geschichtswerk Wert? Welche 

Eindrücke hinterließ er seiner Leserschaft und welche Meinungen vertrat er in Bezug auf die 

berichteten Zeitumstände und die unterschiedlichsten Kaiser – allen voran Kaiser Julian? Wie 

bewertete er die Transformationen im Römischen Reich sowie den zunehmenden Einfluss von 

Hofstaat, Barbaren und Christen? 

Auch mit Blick auf historiographische Untersuchungen ist es verwunderlich, warum es noch 

keine zusammenhängende Untersuchung zu Eunapios’ Geschichtswerk, seinen Quellen und In-

tentionen gibt: Welche Schlüsse lassen die übriggebliebenen Fragmente diesbezüglich über-

haupt noch zu? Welcher Methodik folgte Eunapios und welche Mittel setzte er ein, um bei 

seiner Leserschaft bestimmte Bilder und Eindrücke zu evozieren? Von zentraler Bedeutung ist 

 
29 BANCHICH 1985, 172. 



12 
 

sicherlich die Frage, welche literarischen Vorlagen er für sein Geschichtswerk konsultierte und 

was seine Hauptquelle bildete. Nicht von der Hand zu weisen sind in diesem Zusammenhang 

die zahlreichen Berührungen mit der lateinischen Historiographie des ausgehenden vierten und 

fünften Jahrhunderts n. Chr. Die Frage, auf welcher Grundlage die Berührungen mit der latei-

nischen Historiographie basieren, ist von übergeordnetem Interesse, da mit den Annales des 

Nicomachus Flavianus eine theoretische Quelle vorhanden ist, die einen wesentlichen Teil des 

berichteten Zeitraums abdecken könnte, was von Cameron bis zuletzt abgestritten wurde.30 Was 

formte Eunapios aus seinen literarischen Vorlagen und wie genau hielt er es mit den Begriff-

lichkeiten „Objektivität“ und „Wahrheit“? Worin liegt seine Authentizität und welches Ziel 

verfolgte er mit seinem Geschichtswerk? 

Um sich diesem Komplex übergeordneter Fragen im Detail anzunähern, wird die vorliegende 

Arbeit die verbliebenen Fragmente analysieren und auf die Benutzung von Fremdmaterial un-

tersuchen. Ein wichtiger Anker bei der Analyse der einzelnen Fragmente ist das Verhältnis 

zwischen Eunapios’ Geschichtswerk und Zosimos’ Historia nea aus dem frühen sechsten Jahr-

hundert n. Chr. Schließlich legt Photios in seiner Bibliotheke nahe, dass Zosimos kein eigen-

ständiges Geschichtswerk geschrieben, sondern das des Eunapios umgeschrieben habe.31 Im 

Kern wird es daher darum gehen, ob Photios’ Aussage Vertrauen geschenkt werden kann. Hat 

Zosimos in seinem Bericht über das dritte bis fünfte Jahrhundert n. Chr. noch über Eunapios 

hinausgehende Quellen benutzt und welche Konsequenzen leiten sich daraus ab, wenn Zosimos 

über Ereignisse berichtet, die von keinem eunapianischen Fragment angesprochen werden? Tat-

sächlich ist die Historia nea an manchen Stellen zwar wortgleich mit Eunapios, wirkt aber ins-

besondere in der Berichterstattung über Julians Perser-Feldzug im dritten Buch detaillierter und 

ist mit ihren sechs Büchern dennoch viel konziser als das eunapianische Geschichtswerk. Da 

dessen Splitter auch in einigen geschilderten Inhalten in der Historia nea durchscheinen, die 

sich vor dem eigentlichen Berichtzeitraum des Geschichtswerks – d. h. von 270 bis 

404/5 n. Chr. – ereignet haben, wird die vorliegende Arbeit auch der Quellengrundlage für das 

erste Buch und insbesondere für die ersten elf Kapitel der Historia nea nachgehen. 

Aufgrund der Vielzahl der erhaltenen Zeugnisse aus dem eunapianischen Geschichtswerk soll 

jedoch eine redaktionelle Eingrenzung getroffen werden. Der Hauptteil dieser Arbeit wird sich 

vorrangig den Fragmenten 1 bis 47.5, d. h. von Claudius II. bis zur Schlacht von Adrianopel 

 
30 Vgl. CAMERON 2011. 
31 Vgl. Eunap. hist. t. 2 = Phot. bibl. cod. 98 = p. 84b,27–29: (...) Εἴποι δ’ ἄν τις οὐ γράψαι αὐτὸν ἱστορίαν, ἀλλὰ 
μεταγράψαι τὴν Εὐναπίου, τῷ συντόμῳ μόνον διαφέρουσαν, sowie hierzu auch PRCHLÍK 2016, BLOCKLEY 1981, 
2, ders. 1983, 129 Anm. 3, CRACCO RUGGINI 1973, 181–183, GIROTTI 2002, 151–166, RIDLEY 1969/1970, WIN-
KELMANN 1998, 127–135, und ROHRBACHER 2002, 65 f. 



13 
 

378 n. Chr., widmen. Die Eingrenzung des Untersuchungsgegenstandes ergibt sich zum einen 

aus dem Bedürfnis, die einzelnen Fragmente angemessen und im Detail untersuchen zu können. 

Zum anderen legt die maßgebliche Kontrastfolie, das Geschichtswerk des Ammianus Marcelli-

nus, eine Eingrenzung des zu beobachtenden Zeitraums bis ins Jahr 378 n. Chr. nahe, da seine 

Res gestae ebenfalls mit der Schlacht von Adrianopel enden. Der Blick über diese selbstge-

steckte Grenze des Jahres 378 n. Chr. hinaus soll lediglich dann erfolgen, wenn es darum geht, 

Motive oder Hinweise auf Eunapios’ Methodik aufzudecken. 

Nach einem Blick auf Eunapios’ Biographie und seine Methodik wird sich die Arbeit in ihrem 

Hauptteil der Analyse einzelner Fragmente widmen. Analog dazu, wie es Eunapios in Frag-

ment 1 für die Struktur seines Geschichtswerks ankündigt32, untergliedert sich die Analyse in 

die unterschiedlichen Herrschaften der regierenden Kaiser und Dynastien. Die aus dem Haupt-

teil gewonnenen Erkenntnisse sollen in der anschließenden Zusammenfassung dazu beitragen, 

Eunapios’ Ansichten zu identifizieren und seinen literarischen Vorlagen auf die Spur zu kom-

men. Alles in allem stellt sich die vorliegende Arbeit der Herausforderung, historische und his-

toriographische Untersuchungen zu Eunapios’ Geschichtswerk, seinen Quellen und seinen In-

tentionen anzustellen. 

 

 

3 Eunapios von Sardes 

Eunapios wurde im kleinasiatischen Sardes geboren, das zu damaliger Zeit die Hauptstadt der 

römischen Provinz Lydia im Westen von Kleinasien war.33 In den 340er-Jahren n. Chr. war 

Sardes „nicht nur Militärstützpunkt und industrielles Zentrum“, sondern auch ein „Ort religiö-

ser Vielfalt“34, in dem Anhänger der althergebrachten, paganen Religion sowie des Christen-

tums und des Judentums nebeneinander lebten. In diesem multikulturellen Kontext zwischen 

römisch-lateinischer Zivil- und Militäradministration und griechischsprachiger Gesellschaft 

wuchs Eunapios auf und stammte – eigenen Angaben zufolge – aus bescheidenen Verhältnis-

sen.35 Auch wenn nahezu nichts über seine Eltern oder nächsten Verwandten bekannt ist, dürfte 

 
32 Vgl. Eunap. hist. fr. 1,3,2 f.: (...) αὐτὸς δὲ προαγορεύων πόρρωθεν τοῖς ἐντυγχάνουσιν, ὅτι πιστεύσας ἐμαυτῷ 
δύνασθαι γράφειν γεγονότα τε καὶ γινόμενα, πρὸς τόδε τὸ ἔργον ὥρμησα, τὸ μὲν κατ’ ἐνιαυτὸν καὶ καθ’ ἡμέραν 
ὥσπερ ἀπροσδιόνυσόν τινα ῥῆσιν παραιτησάμενος, τὸ δὲ κατὰ χρόνους, οἳ τοῖς βασιλεῦσι περιγράφονται, κρίνας 
ἀληθέστερον. ἀναγνώσεται γοῦν τις, ὅτι ταῦτα ἐπὶ τοῦδε τοῦ βασιλέως ἢ τοῦδ’ ἐπράττετο. 
33 Vgl. Eunap. hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = p. 54a,4–5: οὗτος ὁ Εὐνάπιος Σαρδιανὸς μὲν γένος ἐστί (τὰς γὰρ 
ἐν Λυδίᾳ Σάρδεις ἔσχε πατρίδα) (...) sowie JANISZEWSKI 2015, hier 116, und zum lydischen Sardes HANFMANN 
1960, LINDNER 1994, HANFMANN / DETWEILER 1966 und insb. HANFMANN / MIERSE 1983. 
34 BECKER 2013, 26. 
35 Vgl. die Angabe bei Eunap. vit. soph. 10,1,6, die schon PENELLA 1990, 1 f., als topisch erkannt hat, sowie 
GOULET 2014a, 24 f., und BECKER 2013, 26 und 436 f. 



14 
 

seine Aussage kaum zutreffend sein, da ihm seine Eltern einen fünfjährigen Studienaufenthalt 

in Athen finanzieren konnten. Bis dahin erhielt Eunapios in Sardes Unterricht durch den Philo-

sophen Chrysanthios, der nicht nur bereits Kaiser Julian unterrichtet hatte, sondern selbst auch 

ein Schüler des Aidesios und Enkelschüler des Iamblichos war.36 Mit seinem Lehrer Chry-

santhios war Eunapios über seine Cousine Melite verschwägert.37 Diese einzige Selbstaussage 

über seine Angehörigen diente jedoch womöglich weniger der Konservierung seines familiären 

Andenkens als vielmehr dazu, um seine Zugehörigkeit zum philosophischen Zirkel um Chry-

santhios zu unterstreichen. 

Laut eigenen Angaben zog es Eunapios in seinem sechzehnten Lebensjahr nach Athen, um sein 

Studium unter Prohairesios fortzusetzen.38 Da er neben Hieronymus auch die Information bie-

tet, dass Prohairesios aufgrund des julianischen Rhetorenedikts vom 17. Juni 362 n. Chr. seines 

Lehramtes enthoben worden war, bietet sich ein Terminus post quem für die Ankunft in Athen 

und damit auch für sein Geburtsjahr, das Becker zuletzt auf das Jahr 347 n. Chr. datierte.39  

Jedenfalls machte er in Athen die Bekanntschaft mit weiteren Persönlichkeiten aus dem Umfeld 

von Prohairesios und Kaiser Julian, der weniger als zehn Jahre zuvor ebenfalls hier studiert 

hatte.40 Der Aufenthalt in Athen muss besonders prägend für Eunapios gewesen sein, da Julians 

Nachwirken eine derartige Strahlkraft auf ihn ausgelöst hat, dass er sich zur Niederschrift des 

Geschichtswerks veranlasst sah, in dem Julian zum auserkorenen Höhepunkt der Schilderung 

wurde.41 Als „zealous pagan“ teilte Eunapios mit seinem philosophierenden Vorbild die glei-

chen Jenseitsvorstellungen und machttheoretischen Ansichten42, die er als direkte Zitate Julians 

 
36 Vgl. PENELLA 1990, 1 f., BECKER 2013, 26, GOULET 1994, Art. Chrysanthius of Sardis, PLRE, Bd. 1 (1971), 
202 f., Art. Aedesius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 14 f. und Art. Iamblichus (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 450 f. 
37 Vgl. Eunap. vit. soph. 7,4,5, BECKER 2013, 434, sowie GOULET 2014a, 550. 
38 Vgl. den Kommentar von BECKER 2013, 431 f., mit der korrekten Angabe, dass mit Eunap. vit. soph. 10,1,2: 
(...) εἰς ἕκτον καὶ δέκατον ἔτος (...) nicht „sechzehnjährig“, sondern „im sechzehnten Lebensjahr“ gemeint ist, 
sowie GOULET 2001, BANCHICH 1996 und Art. Proaeresius, PLRE, Bd. 1 (1971) 731. 
39 Vgl. BECKER 2013, 485–487, für einen reichhaltigen Forschungsüberblick über die Chronologie des Lebens 
des Eunapios. Argumentativ lässt sich auch ein späterer Studienaufenthalt in Athen, d. h. das Jahr 364 n. Chr., 
begründen, wie es GOULET 2001 und an anderer Stelle immer wieder vorgeschlagen hat. Allerdings passt 
Eunapios’ Selbstaussage in Fragment 8,1 (κομιδῇ γὰρ ἦν ὁ γράφων τάδε παῖς, ἡνίκα ἐβασίλευσεν), dass er zur 
Zeit von Julians Herrschaft noch ganz jung gewesen sei, besser zu einem späteren Athen-Aufenthalt als zu einem 
früheren. Vgl. für die Enthebung des Prohairesios Eunap. hist. fr. 25.2 = vit. soph. 10,8,1 sowie Hier. chron. a. 
362 = 242,24–26 und für das Rhetorenedikt Cod. Theod. 13,3,5 sowie für einen Überblick mit weiterführenden 
Literaturangaben BECKER 2013, 482 Anm. 612 sowie 614 f. 
40 Vgl. BECKER 2013, 26 f. 
41 Vgl. Eunap. hist. fr. 8,1: φέρεται δὲ ἐντεῦθεν ὁ λόγος ἐφ’ ὅνπερ ἐφερετο ἐξ ἀρχῆς, καὶ ἀναγκάζει γε τοῖς 
ἔργοις ἐνδιατρίβειν ὥσπερ τι πρὸς αὐτὸν ἐρωτικὸν πεπονθότας· οὔ τι μὰ Δία τεθεαμένους ἢ πεπειραμένους· 
κομιδῇ γὰρ ἦν ὁ γράφων τάδε παῖς, ἡνίκα ἐβασίλευσεν (...). 
42 JANISZEWSKI 2015, 116. 



15 
 

in sein Geschichtswerk einarbeitete.43 In Athen wurde Eunapios auch in die Eleusinischen Mys-

terienkulte eingeweiht.44 

Fünf Jahre später kehrte Eunapios im Alter von zwanzig Jahren nach Sardes zurück und blieb 

hier vermutlich bis zu seinem Lebensende.45 Offensichtlich hatte er vorgehabt, sein Studium in 

Ägypten fortzusetzen, wurde laut Selbstauskunft jedoch von seinen Eltern in die Heimatstadt 

zurückgerufen. Hier zählte er wieder zu Chrysanthios’ Schülern und widmete sich dem Studium 

der Philosophie und der Religion. Gleichzeitig unterhielt er eine Rhetorikschule und unterrich-

tete seine eigenen Schüler.46 Außerdem pflegte er eine intensive Freundschaft mit Oribasios, 

dem früheren Leibarzt von Julian, der Eunapios nicht nur mit seinem Memorandum über den 

Perser-Feldzug von 363 n. Chr. versorgte, sondern seinem Zeitgenossen auch die medizinische 

Schrift Libri ad Eunapium widmete.47 

Im Osten des Römischen Reichs erlebte Eunapios mit Constantius II. und Julian die Herrscher 

der ausgehenden Konstantinischen Dynastie und mit ihren Nachfolgern auch die Vertreter der 

Valentinianisch-Theodosianischen Dynastie bis zur Herrschaft der Theodosius-Söhne Arkadios 

und Honorius. Auch wenn Eunapios von Alarichs Plünderungszug durch das griechische Fest-

land unmittelbar verschont blieb, erfuhr er im Vorfeld der Schlacht von Adrianopel im Jahr 

378 n. Chr. die Auswirkungen isaurischer Unruhen in Kleinasien und an der Schwelle zum 

fünften Jahrhundert n. Chr. die Folgen des Tribigild-Aufstands. Möglicherweise veranlassten 

ihn die Erfahrung von Plünderungen und die subjektiv wahrgenommene Ohnmacht des römi-

schen Staates dazu, schriftstellerisch tätig zu werden. Jedenfalls verfasste er in der Spätzeit 

seines Lebens zwei wesentliche Schriften. So dürfte er im Jahr 395 n. Chr. die erste Fassung 

seines Geschichtswerks publiziert haben. Es bleibt unklar, weswegen er sein Werk daraufhin-

unterbrach, auf eine zukünftige Fassung verwies und die Literaturgattung wechselte.48 Im 

Herbst oder Winter 399/400 n. Chr. erschien die heute noch vollständig überlieferte Biogra- 

phiensammlung Vitae philosophorum et sophistarum, in der Eunapios die Lebensbeschreibung 

berühmter Zeitgenossen und weiterer Persönlichkeiten aus dem paganen und insbesondere neu-

platonischem Umfeld wie Iamblichos zusammenfasste.49 Nach 414 n. Chr. edierte er die zweite 

 
43 Vgl. ebd. sowie zu den Bezügen zu julianischer Philosophie in seinem Geschichtswerk unter anderem auch 
Eunap. hist. fr. 10, 22, 26, 63 oder 82. 
44 Vgl. BECKER 2013, 374–376. 
45 Vgl. Eunap. vit. soph. 6,1,6: (...) εἰς εἰκοστὸν ἔτος (...). 
46 Vgl. Eunap. vit. soph. 10,8,3: (...) οἱ δὲ πατέρες καλοῦντες ἐπὶ Λυδίας ἐξεβιάσαντο· κἀκείνῳ μὲν σοφιστικὴ 
προὔκειτο, καὶ πρὸς τοῦτο ἐξεκάλουν ἅπαντες. 
47 Vgl. zu Oribasios’ Memorandum Eunap. hist. fr. 8,1 sowie zur medizinischen Schrift auch RAEDER 1926 und 
BECKER 2013, 29, und zu Oribasios selbst auch Art. Oribasius, PLRE, Bd. 1 (1971), 653 f. 
48 Vgl. Eunap. hist. fr. 65. 
49 Vgl. zur Datierung auch BECKER 2013, 31 f. 



16 
 

Fassung seines Geschichtswerks, die heute noch fragmentarisch vorliegt und Gegenstand dieser 

Arbeit ist.50 Nach diesem Zeitpunkt verlieren sich die Spuren. Da sein Geschichtswerk mit Sti-

lichos Konsulatsantritt im Winter 404/405 n. Chr. abbricht, kann davon ausgegangen werden, 

dass er seinen Bericht nicht mehr vervollständigt hat und im Alter von mehr als sechzig Jahren 

verstorben ist. 

 

 

4 Zwischen Kaiserbiographie und Annalistik 

Zusätzlich zur inhaltlichen Auseinandersetzung mit der Ereignisgeschichte ab 270 n. Chr. ge-

währt Eunapios Einblicke in seine methodische Vorgehensweise. Hierbei bietet er 

 
50 Eunap. hist. fr. 87,1 bietet Informationen über den möglichen Schlusspunkt des eunapianischen Geschichts-
werks, da es die Herrschaft der Kaiserin Aelia Pulcheria durch ἐπὶ Πουλχερίας τῆς βασιλίσσης (Eunap. hist. fr. 
87,1) ins Spiel bringt, der am 4. Juli 414 n. Chr. von ihrem erst dreizehnjährigen Bruder und Amtsnachfolger des 
408 n. Chr. verstorbenen Kaisers Arkadios, Theodosius II., der Augusta-Titel verliehen worden war. Vgl. zum 
Datum CAMERON / LONG 1993, XIII, und zu Aelia Pulcheria auch BUSCH 2015, 110–135. Da sich Eunapios in 
Fragment 86 bereits auf Hierax’ Statthalterschaft in Pamphylien und die zuvor erfolgte Ermordung Fravittas im 
Jahr 404 n. Chr. bezogen hat, warf die Lacuna von rund zehn Jahren zwischen Fragment 86 und Pulcherias Re-
gentschaft in Fragment 87 Fragen auf. PASCHOUD 1985b, 60, hielt es für wahrscheinlich, dass sich die in Frag-
ment 87 dargestellte Bestrafung des Hierax frühestens im Jahr 414 n. Chr. ereignet haben kann, allerdings habe 
Eunapios die „conséquences proches et lointaines“ für Hierax in das Jahr 404 n. Chr. transponiert, um seinen Be-
richt über die Korruption der Statthalter zum Ende seines Geschichtswerks abzurunden, vgl. auch ders. 1994b, 
450. Während sich CAMERON / LONG 1993, 246 Anm. 199, Paschouds Hypothese anschlossen, dachte BLOCKLEY 
1980a, 175, an eine Interpolation von Aelia Pulcheria und Aelia Eudoxia. Letztere war Baudos Tochter und Ehe-
frau von Arkadios, die seit dem 9. Januar 400 n. Chr. den Augusta-Titel trug. Vgl. BUSCH 2015, 59 f. Anm. 4, und 
85 Anm. 179, sowie ebd. 62 f. Anm. 36, mit Verweis auf Chron. pasch. a. 400 = 567,9–11. PASCHOUD 1985b, 
59 f. argumentierte gegen Blockleys Erklärung und hielt sie für „absolument exclue pour des raisons chronolo-
giques“, da Eudoxia am 6. Oktober 404 n. Chr. an den Folgen einer Fehlgeburt verstarb, wodurch sich zu wenig 
zeitlicher Spielraum für Hierax’ Bestrafung geboten hätte. Vgl. auch CAMERON / LONG 1993, 246 Anm. 199. Eine 
Transponierung aus dem Jahr 414 n. Chr. in den Bericht des Jahres 404 n. Chr. setzt jedoch voraus, dass der eben-
falls in Fragment 87 benannte Lucius Herennianus das Amt als vicarius Asiae mehr als zehn Jahre ausgeübt haben 
müsste, was BLOCKLEY 1980a, 175, zu Recht für „unlikely“ hielt. Insgesamt bieten sich also gute Gründe für und 
gegen eine Zustimmung zu Paschouds und Blockleys Argumenten. Einen Ausweg bietet die Tatsache, dass Eunap. 
hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = p. 53b,39–54a,4 die Information teilt, derzufolge das eunapianische Geschichtswerk 
im Umfeld des vorzeitigen Todes der Aelia Eudoxia im Oktober 404 n. Chr. oder kurz danach endete, weswegen 
der Endpunkt in den Winter 404/405 n. Chr. fallen muss. Weiterhin gilt, dass die Konstantinischen Exzerptoren 
die innere Reihenfolge ihrer Vorlage eingehalten haben. Insofern ist die Anspielung auf Stilichos Konsulat in 
Eunap. hist. fr. 88 (Ὅτι ὕπατον ὅμως διὰ φιλαρχίαν ᾑροῦντο ἀυτὸν συνάπαντες οἱ δὲ χρήματα ἔχοντες ζῆν μᾶλλον 
(...)), den Marcellin. Com. chron. a. 405 belegt und den Stilicho zu Beginn des Jahres 405 n. Chr. angetreten hat, 
im darauffolgenden und letzten sicher zu platzierenden Fragment des eunapianischen Geschichtswerks, d. h. Frag-
ment 88, der Terminus ante quem für die Inhalte Fragment 87. Auch wenn eine Transponierung von Ereignissen 
aus dem Jahr 414 n. Chr. in den Jahreswechsel 404/405 n. Chr. verlockend klingt, ist der einfacheren Erklärung 
der Vorzug zu geben, dass es sich bei der Angabe ἐπὶ Πουλχερίας τῆς βασιλίσσης (Eunap. hist. fr. 87,1) um einen 
Fehler handelt, der nicht einmal auf Eunapios selbst zurückgehen muss. Schließlich kommen derartige einleitende 
Kontextualisierungen durch die Konstantinischen Exzerptoren in den verbliebenen Fragmenten immer wieder vor 
und stammen aufgrund ihrer schematischen Uniformität, die den Sinn entstellt und den Lesefluss im ursprüngli-
chen Geschichtswerk unterbrochen hätte, sicherlich nicht von Eunapios, sondern aus der Zeit der Kompilation der 
Exc. de Sent. und bieten chronologische oder inhaltliche Ankerpunkte. Wenn Pulcheria zum Jahreswechsel 
404/405 n. Chr. in Fragment 87 also nicht als frühreife Kinderkaiserin aufgetreten ist – was immerhin Eunapios’ 
Zynismus entsprochen hätte –, kann es sich nur um einen Redaktionsfehler handeln, der auf die Konstantinischen 
Exzerptoren zurückgeht. Konsequenterweise muss sich Hierax’ Bestrafung zu ebendieser Zeit ereignet haben, je-
doch nicht erst im Jahr 414 n. Chr. 



17 
 

Informationen über die Zugänglichkeit und Beschaffenheit seiner Quellen oder redaktionelle 

Hinweise. Kennzeichnend ist in diesem Zusammenhang, dass diese Informationen nicht allein 

am Beginn des Geschichtswerks begegnen, sondern als methodologische Überlegungen an 

zahlreichen Stellen eingearbeitet worden sind. In Fragment 8 verkündet Eunapios, dass ihn Ju-

lians hochberühmter Leibarzt Oribasios dazu ermutigt habe, ein Geschichtswerk zu verfassen, 

damit die zurückliegenden Ereignisse nicht der Vergessenheit anheimfallen.51 Diesem An-

spruch wird Eunapios insofern gerecht, als er über den Zeitraum vom Ende von Dexippos’ 

Chronik bis zu Stilichos Konsulatsantritt im Winter 404/405 n. Chr. berichtet.52 Diese Leistung 

erkennt der konstantinopolitanische Patriarch Photios in seiner Bibliotheke an.53 Sein Lob zielt 

an dieser Stelle jedoch weniger auf die Struktur ab als vielmehr auf die gelungene Wortstellung 

und Klarheit der Ausdrucksweise innerhalb des Geschichtswerks. 

Wie Eunapios sein Geschichtswerk gegliedert hat, verrät er im ersten Fragment, das zugleich 

auch das umfangreichste Textzeugnis ist und auf insgesamt vier Pergamentseiten des Cod. Vat. 

gr. 73 platziert ist.54 Fragment 1 ist das Proömium55, in dessen Verlauf Eunapios unter anderem 

auch seine methodische Vorgehensweise erläutert.56 In diesen Zeilen beschreibt Eunapios, dass 

sein Geschichtswerk einer biographischen Tendenz folgt und die Vita eines jeden Kaisers für 

sich behandelt.57 Auch wenn kein einziger vollständiger Bericht über die Regierungszeit eines 

Kaisers überliefert wurde, tritt dieses Muster mindestens auf zwei Weisen hervor. 

Erstens verdeutlicht er ein solches Vorgehen mithilfe der Referenzen, die innerhalb der Vitae 

sophistarum auf Abschnitte seines Geschichtswerks verweisen. In den Vitae sophistarum weist 

 
51 Vgl. Eunap. hist. fr. 8: ὁ δὲ ἐς τὰ μάλιστα γεγονὼς αὐτῷ γνώριμος, ὁ Περγαμηνὸς ἀνὴρ Ὀριβάσιος, ἐκ 
φυσικῆς φιλοσοφίας ἰατρικὴν ἐπιτάττειν ἄριστος καὶ δρᾶν ἔτι θειότερος, καὶ ἀσεβήσειν ἐβόα περιφανῶς, εἰ μὴ 
συγγράφοιμι. 
52 Dies erwähnt nicht zuletzt auch Photios in seiner Bibliotheke. Vgl. Eunap. hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = 
p. 53b,36–54a,4: ἄρχεται μὲν τῆς ἱστορίας ἀπὸ τῆς Κλαυδίου βασιλείας, ἐς ὃν Δεξίππῳ ἡ ἱστορία καταλήγει, 
ἀποτελευτᾷ δὲ εἰς τὴν Ὁνωρίου καὶ Ἀρκαδίου τῶν Θεοδοσίου παίδων βασιλείαν, ἐκεῖνον τὸν χρόνον τέλος τῆς 
ἱστορίας ποιησάμενος ὃν Ἀρσάκιος μὲν τοῦ χρυσοῦ τῆς ἐκκλησίας στόματος Ἰωάννου ἀπελαθέντος εἰς τὸν 
ἀρχιερατικὸν θρόνον ἀνηγμένος ἱεράτευεν, ἡ δὲ τοῦ βασιλεύοντος Ἀρκαδίου γυνὴ κατὰ γαστρὸς ἔχουσα καὶ 
ἀμβλώσασα τὸν βίον ἀπέλιπεν (...). 
53 Eunap. hist. t. 1 = Phot. bibl. cod. 77 = p. 54a,20–22: τῇ συνθήκῃ δὲ καὶ τῷ σαφεῖ πρὸς ἱστορίαν καὶ ταῖς 
περιόδοις συμμέτρως καὶ οἰκείως ἔχει (...). 
54 Aufgrund des hohen Stellenwerts innerhalb des Geschichtswerks und insbesondere auch aufgrund der Detail-
tiefe orientiert sich die Paragraphenzählung von Eunap. hist. fr. 1 an PASCHOUD 1989. Das Fragment entspricht 
Exc. de Sent. 1 f. und findet sich in Cod. Vat. gr. 73 p. 263 f. und 313 f. Allerdings befindet sich die letzte Perga-
mentseite in einem derart schlechten Überlieferungszustand, dass das genaue Ende von Fragment 1 nicht ausge-
macht werden kann. Das nächste zu entziffernde Versatzstück dieser Pergamentseite ist Fragment 7a und beginnt 
erst in der letzten Zeile inmitten von Julians Herrschaft. 
55 Auf dessen Charakter wird durch eine Marginalie am rechten Seitenrand, ΤΟ ΠΡΟΟΙΜΙΟΝ (Eunap. hist. fr. 
1), hingewiesen. 
56 Vgl. Eunap. hist. fr. 1,3,2 f.: αὐτὸς δὲ προαγορεύων πόρρωθεν τοῖς ἐντυγχάνουσιν, ὅτι πιστεύσας ἐμαυτῷ 
δύνασθαι γράφειν γεγονότα τε καὶ γινόμενα, πρὸς τόδε τὸ ἔργον ὥρμησα, τὸ μὲν κατ’ ἐνιαυτὸν καὶ καθ’ ἡμέραν 
ὥσπερ ἀπροσδιόνυσόν τινα ῥῆσιν παραιτησάμενος, τὸ δὲ κατὰ χρόνους, οἳ τοῖς βασιλεῦσι περιγράφονται, κρίνας 
ἀληθέστερον. ἀναγνώσεται γοῦν τις, ὅτι ταῦτα ἐπὶ τοῦδε τοῦ βασιλέως ἢ τοῦδε ἐπράττετο. 
57 Das Begriffspaar „biographische Tendenz“ lehnt sich hier an SAMBERGER 1969 an. 



18 
 

er entweder darauf hin, dass er den entsprechenden Inhalt in den διεξοδικοῖς, ἱστορικοῖς 

ὑπομνήμασιν, βιβλίοις oder καθολικοῖς τῆς ἱστορίας über Konstantin I. oder Julian behandeln 

wird, oder verzichtet auf die namentliche Erwähnung eines Kaisers. Daraus folgerte Chalmers, 

dass sich das ursprüngliche Geschichtswerk aus drei Teilen – „a work on Constantine, (...) a 

work on Julian (...) followed by a Universal History“ – zusammengesetzt habe.58 Paschoud 

argumentierte überzeugend dagegen, dass der Verzicht auf eine namentliche Nennung der Kai-

ser in den Passagen im späteren Verlauf des Geschichtswerks nur daran liege, dass in der Zeit 

nach Julian verschiedene Kaiserkollegien regiert hätten und es Eunapios daher gar nicht mög-

lich gewesen wäre, genaue Verweise auf einen einzigen Kaiser zu machen.59 

Zweitens signalisiert Eunapios seiner Leserschaft in Fragment 14,1, dass er in der Schilderung, 

wie Julian zur Alleinherrschaft gelangte, πάλιν auf die Verschwörungen eingehen müsse, die 

Constantius II. gegen Julian geschmiedet habe.60 Dabei offenbart dieses πάλιν, dass Eunapios 

bereits im Bericht über Constantius II. über die Verschwörungen berichtet haben muss. Zudem 

legt er dadurch die redaktionellen Nachteile eines solchen methodischen Vorgehens offen, die 

aufgrund der gleichzeitigen Herrschaft von zwei oder mehreren Kaisern entstehen: Eunapios 

ist gezwungen, Ereignisse erneut zu berichten und sich zu wiederholen, selbst wenn er die Si-

tuation aus einer anderen Perspektive schildert. Den Nachteilen zum Trotz liegt die biographi-

sche Tendenz auch Ammianus Marcellinus sowie der lateinischen Breviarien-Literatur des 

vierten Jahrhunderts n. Chr. zugrunde, was im Hinblick auf ihre Berührungen mit Eunapios 

nicht zuletzt auch Überlegungen über die gemeinsame Quellengrundlage zulässt.61 

Was Eunapios an seiner biographischen Methode festhalten lässt, sei ihm laut Selbstaussage in 

Fragment 1 beim Lesen von Dexippos’ Chronik bewusst geworden, die sich in ihrer redaktio-

nellen Anordnung diametral von Eunapios’ Geschichtswerk unterschieden haben muss.62 Wenn 

Fragment 1 in der heutigen Überlieferungsform als vollständiges Proömium akzeptiert wird63, 

 
58 CHALMERS 1953, 169 f. 
59 PASCHOUD 1985a, 256–262. 
60 Vgl. Eunap. hist. fr. 14,1: ὥσπερ οὖν ἐν τοῖς κατὰ Κωνστάντιον ἀμφοτέρων μεμνημένη τὰ τοῦ προκειμένου 
Κωνσταντίου μᾶλλον εἷλκεν καὶ παρῆγεν εἰς τὸν λόγον, οὕτως ἐπειδὴ τὸν λόγον ἐκ τῆς γενέσεως εἰς Ἰουλιανὸν 
ἐλθόντα τὸν Καίσαρα νῦν ἀναγράφει, ἐπιμνήσεται πάλιν, ἐς ὅσον ἂν ἐγχωρῇ αὖ, τῶν κατὰ τοὺς παραπίπτοντας 
καιροὺς εἰς τὸν Καίσαρα Κωνσταντίῳ συντεθειμένων τε καὶ μεμηχανημένων. 
61 Vgl. etwa auch SAMBERGER 1969 für Ammianus Marcellinus. 
62 Vgl. zum fragmentarischen Geschichtswerk des Publius Herennius Dexippos insb. MARTIN 2006, MITTHOF / 
U. A. 2020, BRANDT 1999, 173, MARTIN / GRUSKOVÁ 2014 und GRUSKOVÁ / MARTIN 2014, MALLAN / DAVEN-
PORT 2015, MECELLA 2006, dies. 2007, dies. 2009, dies. 2010, PASCHOUD 1991. 
63 In der Tat bleibt unklar, ob die Konstantinischen Exzerptoren hier konsequenterweise auch die ersten Zeilen 
von Eunapios’ Proömium oder gar des Geschichtswerks präsentieren. Es handelt sich voraussichtlich nur um 
denjenigen Teil des Proömiums, der im Exzerpier-Interesse der Kompilatoren lag. Möglicherweise hielten sie 
Eunapios’ Rezension von Dexippos’ heute verlorengegangenem Geschichtswerk für konservierungswürdig oder 
für konservierungswürdiger als andere Informationen aus dem eunapianischen Proömium. So ist vorstellbar, dass 
Eunapios zu Beginn des Proömiums noch zwischen den beiden Fassungen seines Geschichtswerks unterschieden 
und Details ihrer Inhalte verraten haben könnte. 



19 
 

kann schnell der Eindruck gewonnen werden, dass Eunapios das Proömium sogar ausschließ-

lich dazu nutzte, um die Schwächen von Dexippos’ annalistischem Vorgehen aufzudecken: 

Direkt zu Beginn beschreibt Eunapios mit ἀφ’ οὗ παρὰ Ἀθηναίοις ἄρχοντες (Eunap. hist. 

fr. 1,1,164) die zugrunde liegende Struktur von Dexippos’ Geschichtswerk, für dessen Rahmen 

die Athener Archonten hilfreich gewesen seien.65 Da Dexippos bei der Redaktion des Ge-

schichtswerks auch noch die Namen der römischen Konsuln und die Olympiaden angegeben 

habe66, scheint eine erste Spur von Eunapios’ Kritik durch, die er mit ὥσπερ ἀγωνιῶν (sc. 

Dexippos), εἰ μὴ πολλῶν λίαν ἐτῶν ἀποδοίη λόγον τοῖς ἐντυγχάνουσιν (Eunap. hist. fr. 1,1,8) 

am Ende dieses ersten Abschnitts polemisch konkretisiert. 

Gleichwohl gesteht er Dexippos zu, die ἡγεμόνες καὶ πατέρες τῆς ἱστορίας (Eunap. hist. fr. 

1,1,5) nicht nur zu kennen, sondern in seinem Geschichtswerk auch auf sie zurückgegriffen zu 

haben.67 Anerkennend hält ihm Eunapios darüber hinaus zugute, dass Dexippos zwischen Ge-

schichtsschreibung und Dichtkunst unterscheiden konnte, da er Letztere und τὸ (...) μυθῶδες 

(Eunap. hist. fr. 1,1,4) ausgelassen habe. Im Hinblick auf sein eigenes Wirken beweist Eunapios 

damit, dass er das topische Bekenntnis zur Trennung von Geschichtsschreibung und Dichtkunst 

kennt und es auf seine Dexippos-Rezension übertragen kann. Genuin eunapianisch ist daraufhin 

die Analogie, Dexippos tilge die unglaubwürdigen und mythischen Sachverhalte und überlasse 

sie ihren Urhebern ὥσπερ φάρμακον παλαιὸν (Eunap. hist. fr. 1,1,4). Derartige Parallelen aus 

der Heilkunst begegnen immer wieder bei Eunapios und dürften zum einen auf sein medizini-

sches Interesse und zum anderen auf den Auftraggeber seines Geschichtswerks, Julians Leib-

arzt Oribasios, zurückzuführen sein. Sodann vergleicht Eunapios Dexippos’ Benutzung anderer 

Quellen mit den bunten Nützlichkeiten eines μυροπώλιον (Eunap. hist. fr. 1,1,6). Hose zufolge 

habe Eunapios hier gemeint, dass Dexippos in seinem Geschichtswerk verschiedene Ge-

schichtsschreiber exzerpiert und sie anstelle eines eigenen Beitrags übernommen habe.68 Bei 

Eunapios selbst finden sich direkte Zitate aus allen Literaturgattungen, die seinen Bericht – 

mehr oder weniger – überzeugend ausschmücken und sowohl seine Belesenheit als auch die 

Exklusivität seines Geschichtswerks unterstreichen. Möglicherweise hat Dexippos mit seinem 

 
64 Aufgrund der Länge von Fragment 1 folgt der Text zur besseren Nachvollziehbarkeit der gleichen Paragra-
phenstruktur, die PASCHOUD 1989 verwendet hat.  
65 Vgl. zur Einführung des Archontats – vermutlich im siebten Jahrhundert v. Chr. – noch VON SCHOEFFER 1895. 
66 Vgl. hierzu auch BLOCKLEY 1983, 129 Anm. 8, der wie JACOBY 1926, 305, den Gedanken anführte, dass 
Dexippos ans Ende seiner Chronik eine tabellarische Übersicht über die Olympiaden, Archonten und Konsuln 
angefügt haben könnte. 
67 Möglicherweise verbirgt sich hinter Eunapios’ πιθανός (Eunap. hist. fr. 1,1,2), der seine Zuhörerschaft durch 
eine unglaubwürdige Ereignisschilderung verführe, auch eine Paraphrase des thukydideischen Methodenkapitels. 
Vgl. Thuc. 1,21,1 sowie zum thukydideischen Methodenkapitel FEDDERN 2016 und TSAKMAKES 1998. 
68 Vgl. HOSE 2020, 44 f. 



20 
 

„Salbenladen“ ein analoges Vorgehen an den Tag gelegt69, bei dem ein fortlaufender Bericht 

durch entlehnte Textzeugnisse angereichert wurde, was wiederum das historiographische Vor-

bild für Eunapios bildete. Auf diese Weise deutete Banchich auch die darauffolgende Informa-

tion in Fragment 1, Dexippos’ Beitrag habe mit Claudius’ II. ein- oder zweijähriger Herrschaft 

geendet70. Banchich hielt die Information für „an example of how Eunapius included divergent 

testimony (...), which in this instance he seems to have thought unconvincing, and perhaps 

found in Dexippus himself.“71 Schließlich war sich bereits die Geschichtsschreibung des dritten 

Jahrhunderts n. Chr. und der Folgezeit darin uneins, wie lange Claudius II. überhaupt regiert 

hat.72 Eunapios’ Skepsis gegenüber Dexippos’ Herrschaftsangabe zu Claudius II. zielt also da-

rauf ab, dass eine annalistische Struktur den Nachteil birgt, Ereignisse zeitlich zu bemessen und 

den historischen Bericht – d. h. das eigentliche τέλος ἱστορίας (Eunap. hist. fr. 1,2,2) – zuguns-

ten erschöpfender Diskussionen über das genaue „Wann“ entstellen zu müssen. In seiner laten-

ten Polemik kommentiert Eunapios diese Unschärfe in Dexippos’ Geschichtswerk mit οἱ δὲ καὶ 

ἕτερον αὐτῷ χαρίζονται (Eunap. hist. fr. 1,1,7).73 

Daraufhin bietet Eunapios zahlreiche Beispiele für die Schwächen von Dexippos’ chronogra-

phischer Vorgehensweise.74 Zu Beginn macht er darauf aufmerksam, dass er seiner Leserschaft 

bei einer derartigen Methodik im Vorhinein Fehler eingestehen müsste, zumal er die geschil-

derten Ereignisse nur irgendwie in den chronologischen Rahmen einarbeiten kann und dabei 

zugeben muss, dass sich das Ereignis nur möglicherweise zu diesem Zeitpunkt ereignet habe. 

Laut Eunapios habe Dexippos genau diesen Umstand in seinem Geschichtswerk sogar selbst 

aufgegriffen und περιφανῶς (Eunap. hist. fr. 1,2,1) Selbstkritik geübt, da die behelfsmäßige und 

zusammenhanglose Aneinanderreihung von Informationen ὥσπερ ἀπρόεδρον ἐκκλησίαν 

 
69 HOSE 2020, 37. 
70 Vgl. zu Claudius’ II. Herrschaft HARTMANN 2008. 
71 BANCHICH 1985, 80. 
72 Vgl. etwa Euseb. hist. eccl. 7,28,4 (nach zwei Jahren der Regierung), chron. a. 2287 (1 Jahr und 9 Monate), 
Hier. chron. a. 269 = 221,22 f. (1 Jahr und 9 Monate), Eutr. 8,11,2 (innerhalb einer zweijährigen Herrschaft), 
Paian. 8,11,2 (im zweiten Jahr), Oros. 7,23 (vor dem Ende des zweiten Jahres), Epit. Caes. 34,1 (1 Jahr und 9 
Monate), Iord. Rom. 288 (1 Jahr und 8 Monate), Ioh. Mal. 12,28 = 230,17 f. (9 Jahre), Chron. pasch. a. 270 = 
508,3 (2 Jahre), Sync. 469,17: (1 Jahr), Georg. Mon. 467,15 (2 Jahre), Sym. Log. 102,2 (1 Jahr), Cedren. 454,11 
(2 Jahre), Mich. Syr. 6,9 (1 Jahr). 
73 Da Eunapios hier von mehreren Autoren spricht, dürfte er sich mit seiner Polemik nicht allein gegen Dexip-
pos, sondern gegen alle Autoren gerichtet haben, die ihre Werke einer exakten Chronologie zu unterwerfen ver-
suchten, und dabei von abrupt unterbrochenen Regierungszeiten, Mehrkaiserherrschaften oder Ereignissen mit 
umstrittenen Zeitpunkten vor konzeptionelle Herausforderungen gestellt wurden, während sie das in Eunapios’ 
Augen Wesentliche, d. h. die historische Ereignisschilderung, vernachlässigten. Mit seiner Aussage, andere Au-
toren würden Claudius II. ein zweites Jahr zugestehen, dürfte Eunapios vornehmlich christliche Autoren, die sich 
insbesondere der Gattung der Chronologie verschrieben haben, imitiert und das Dilemma ihrer annalistischen 
Vorgehensweise spöttisch offenbart haben. So fasst etwa Sulp. Sev. hist. 1,1 in Bezug auf die Frage, wann Gott 
im christlichen Verständnis die Welt erschaffen habe, das Dilemma zusammen, vor dem jeder Chronograph 
steht. Vgl. zu dessen Chronik insb. WEBER 1997 sowie MURRU 1979 und PASCHOUD 1997. 
74 Vgl. PASCHOUD 1989 zur Polemik in diesem Abschnitt und BREEBAART 1979, 363–366. 



21 
 

(Eunap. hist. fr. 1,2,1) erscheine, was Paschoud jedoch zu Recht als Übertreibung durch 

Eunapios deutete.75 Bevor Eunapios seine eigene Definition von Historiographie beschreibt, 

erwähnt er die böotische Redewendung, οὕτως αὐλεῖν οὐ πρέπει (Eunap. hist. fr. 1,2,2), wofür 

sich in Plutarchs Vita des Demetrios I. Poliorketes nur eine vage Entsprechung findet: 

 

„(...), sondern wie der Thebaner Ismenias seinen Schülern das gute wie das schlechte Flötebla-

sen vorzuführen pflegte und dazu sagte: ,so muß man flöten‘ und hinwieder ,so muss man nicht 

flöten‘ (...).“76 

 

Auch wenn Ismenias’ Provenienz aus dem böotischen Theben zutrifft, muss aus der plutar- 

chischen Sentenz zwangsläufig kein allgemeingültiges, böotisches Sprichwort entstanden sein, 

zumal sich dafür darüber hinaus auch keine Indizien in anderen historiographischen Werken 

finden. Da Eunapios den Namen seiner Quelle nicht verrät, ist denkbar, dass hier eines der 

vielen Beispiele vorliegt, in denen er versucht, seine literarischen Vorlagen zu tarnen, darin 

gefundenes Wissen selektiv in sein Geschichtswerk aufzunehmen und als Allgemeinwissen 

darzustellen, um seine Belesenheit und die Exponiertheit seines Werkes unter Beweis zu stel-

len. 

Davon losgelöst gibt Eunapios das τέλος ἱστορίας (Eunap. hist. fr. 1,2,2) wieder, demzufolge 

sich ein Historiker von Leidenschaft befreien und allein der Wahrheit verpflichten müsse.77 Mit 

ihren chronologischen Interpolationen und Zusatzinformationen steht Dexippos’ Methodik 

konsequenterweise im Gegensatz zum eunapianischen Wahrheitsanspruch. Vielmehr seien 

Dexippos’ Berechnungen ὥσπερ ἄκλητοι μάρτυρες (Eunap. hist. fr. 1,1,2), die für die Wahr-

heitsfindung keinen Nutzen hätten. 

Anschließend breitet Eunapios einige suggestive Fragen aus, um gegen Dexippos’ Methodik zu 

polemisieren. Schließlich hätten chronologische Zusatzinformationen in Bezug auf Sokrates’ 

Weisheit und Themistokles’ Scharfsinn genauso wenig Nutzen wie die Angabe, dass sich bei 

der Schlacht bei Salamis 480 v. Chr. das Sternbild des Hundes gezeigt habe.78 Da Historiogra-

phie in Eunapios’ Argumentation bedeutet, Ereignisse nüchtern und wahrheitsgetreu 

 
75 PASCHOUD 1989, 203: „Mais Eunape exagère certainement quand il cherche à nous faire accroire, sur la base 
des hésitations chronologiques sur lesquelles Dexippe s’exprimait, que cet historien s’accusait d’offrir au public 
un ouvrage aussi désordonné qu’une assemblée sans président (...)“. 
76 Plut. Demetr. 1,6 (Übers. Ziegler): (...) ἀλλ’ ὥσπερ Ἰσμηνίας ὁ Θηβαῖος ἐπιδεικνύμενος τοῖς μαθηταῖς καὶ 
τοὺς εὖ καὶ τοὺς κακῶς αὐλοῦντας εἰώθει λέγειν, ,Οὕτως αὐλεῖν δεῖ‘, καὶ πάλιν, ,Οὕτως αὐλεῖν οὐ δεῖ‘ (...). Vgl. 
hierzu auch MARTIN 2006, 101 Anm. 3, sowie zur Person des Ismenias auch ZAMINER 1998. 
77 Vgl. hierzu auch MOTTA 2011, 215–218. 
78 Vgl. Eunap. hist. fr. 1,2,3: τί γὰρ Σωκράτει πρὸς σοφίαν καὶ Θεμιστοκλεῖ πρὸς δεινότητα συντελεῖται παρὰ 
τῶν χρόνων; ποῦ δὲ ἐκεῖνοι καλοὶ κἀγαθοὶ διὰ θέρος ἦσαν;, sowie zur Stelle auch BLOCKLEY 1981, 7 f. 



22 
 

wiederzugeben und durch das berichtete Wissen γενέσθαι γέροντας ἔτι νέους ὄντας (Eunap. 

hist. fr. 1,2,5), konterkarieren Autoren wie Dexippos seine Auffassung von Geschichtsschrei-

bung, indem sie das τῆς ἱστορίας ἐδώδιμον καὶ χρήσιμον (Eunap. hist. fr. 1,2,5) entstellen. In 

diesem Zusammenhang verwendet Eunapios eine weitere Analogie und könnte mit ξενικά 

ἡδυσμάτα (Eunap. hist.fr. 1,2,5) erneut auf Plutarch zurückgegriffen haben.79 

Die Formulierung, διαφθείροντες ἁλμυρῷ λόγῳ πότιμον ἀκοήν (Eunap. hist. fr. 1,2,5) kommt 

in abgewandelter Form ebenfalls in Plutarchs Werk De esu carnium vor80, rekurriert aber dort 

bereits auf eine sokratische Sentenz aus Platons Phaidros: 

 

„Aus Scham vor diesem Manne also und weil ich den Eros selbst fürchte, möchte ich gleichsam 

mit dem frischen Trank einer Rede den salzigen Geschmack von dem abspülen, was wir vorhin 

gehört haben.“81 

 

Durch die Parallele zu Sokrates’ Aussage, das durch abträgliche Wortbeiträge geschädigte Ge-

hör reinigen zu müssen, manifestiert sich Eunapios’ Kritik an den Beiträgen chronologisch ori-

entierter Historiker, deren konzeptionelle Schwächen er noch weiter auf die Spitze treibt. In 

diesem Zusammenhang meint er, dass es zwar nicht schade, περιττόν τι μαθεῖν (Eunap. hist. fr. 

1,2,6). Anders verhalte es sich aber, wenn der chronologische Rahmen eines jeden berichteten 

Ereignisses umstritten sei und nur Einigkeit über die vollkommen feststehenden Geschehnisse 

herrsche. Dabei greift Eunapios auf die Funktion von Allgemeinwissen zurück und wählt als 

Beispiel die geistigen Errungenschaften des Spartaners Lykurg.82 Allen sei sowohl seine Ge-

setzesreform bekannt als auch bewusst, dass er sie in seiner Gesetzessammlung niedergeschrie-

ben habe. Doch auch wenn niemand abschätzen könne, zu welchem Zeitpunkt die Gesetzes-

sammlung verfasst worden sei, hätten πάντες (Eunap. hist. fr. 1,2,8) zahlreiche Bücher geschrie-

ben und darin vielfältige Überlegungen über den Entstehungszeitraum angestellt, worin 

Eunapios keinen Nutzen sieht.83 

Daraufhin nennt Eunapios ein weiteres Argument, um die Nachteile der chronographischen 

Methodik hervorzuheben, und verweist als Positivbeispiel auf das Geschichtswerk des 

 
79 Vgl. Plut. mor. 999a–b. 
80 Vgl. Plut. mor. 998a. 
81 Plat. Phdr. 243d (Übers. Rufener): τοῦτόν γε τοίνυν ἔγωγε αἰσχυνόμενος, καὶ αὐτὸν τὸν ἔρωτα δεδιώς, 
ἐπιθυμῶ ποτίμῳ λόγῳ οἷον ἁλμυρὰν ἀκοὴν ἀποκλύσασθαι (...). Vgl. hierzu auch den Kommentar von YUNIS 
2011, 125. 
82 Vgl. zu Lykurg HÖLKESKAMP 2010 und NAFISSI 2018. 
83 Vgl. Eunap. hist. fr. 1,2,8: τίς δὲ τῶν ταῦτα εἰρηκότων ἑτέρῳ συμφέρεται περὶ τῶν ἡνίκα ἐτίθει τοὺς νόμους 
χρόνων; ἀλλὰ πάντες, ὥσπερ οἰκίαν ἢ στῦλον δοκιμάζοντες ἤ τι τῶν ὁμοίων, ὅτι μὲν ἔστι καὶ γέγονε, 
συντίθενται καὶ κατανεύουσι, περὶ δὲ τοῦ πότε παντοδαπῇ ἀπορίᾳ ἐμπεπλήκασι τὰ βιβλία. 



23 
 

Thukydides, den er als ὁ πάντων ἀκριβέστατος (Eunap. hist. fr. 1,2,9) bezeichnet. In diesem 

Zusammenhang stellt er die Vorteile der thukydideischen Struktur vor, wonach es nutzlos und 

müßig sei, Gedanken περὶ τοὺς χρόνους (Eunap. hist. fr. 1,2,9) zu verschwenden.84 Insofern 

dürfte auch Eunapios’ Epitheton für Thukydides, ὁ πάντων ἀκριβέστατος (Eunap. hist. 

fr. 1,2,9), als Zurechtweisung der Vertreter chronographisch orientierter Geschichtswerke zu 

verstehen sein. Die ἀκρίβεια von Geschichtswerken zeichnet sich nach Eunapios’ Verständnis 

nicht durch die exakte Angabe von Zeitpunkten aus, sondern durch die Verpflichtung zur wahr-

heitsgemäßen und vollständigen Berichterstattung.85 

In diesem Abschnitt von Fragment 1 gibt Eunapios zu, dass er sich im Hinblick auf sein eigenes 

Geschichtswerk ebenfalls chronologischen Problematiken stellen musste und er sogar 

ἐκκλησιάσας καὶ βουλευσάμενος (Eunap. hist. fr. 1,3,1). Neben der weit verbreiteten Benut-

zung beider Verben kann Eunapios’ Formulierung aber auch explizit an die institutionellen 

Einrichtungen der Ekklesia und Boule des klassischen Griechenlands erinnern und hier sinn-

bildlich für seine Polemik stehen.86 Indem er es als notwendig darstellt, in Bezug auf chronolo-

gische Fragestellungen Beratungen einberufen zu müssen, persifliert Eunapios die der Chrono-

logie beigemessene Bedeutung durch die Vertreter der chronographischen Historiographie. Ob 

er hierbei vorrangig an christliche Autoren gedacht hat, die diese Form der Historiographie 

insbesondere geprägt haben, muss offenbleiben. 

Ganz konkret bekundet Eunapios, dass er derart müßige Diskussionen über chronologische Fra-

gestellungen zum einen den πλουσίων οἰκονόμοι und λογισταί (Eunap. hist. fr. 1,3,1) überlas-

sen will.87 Zum anderen benennt Eunapios infolge der Exclamatio, νὴ Δία (Eunap. hist. fr. 

1,3,1), die auch an anderer Stelle seines Geschichtswerks fällt88, Zeichendeuter, die Himmels- 

ereignisse offenmündig anstarren. Als „Offenmündigkeit“ begegnet χανδόν immer dann im Ge-

schichtswerk, wenn es einerseits um naives und bedenkenloses Vertrauen und andererseits um 

maßlose Gier geht, und ist auch hier eindeutig abwertend gemeint.89 Eunapios zufolge hinter-

fragen offenmündige Menschen nichts und nehmen Gegebenheiten vorbehaltlos hin. Von ihnen 

soll sich sein Vorgehen insofern unterscheiden, als er die Erzählung im Geschichtswerk nicht 

 
84 Vgl. Thuc. 4,122 für umstrittene Zeitpunkte zur Eroberung von Städten bei Thukydides sowie für diesen Hin-
weis BLOCKLEY 1983, 129 Anm. 9, und HORNBLOWER 1996, 387 f. 
85 Vgl. auch PASCHOUD 1989, 205–207. 
86 Vgl. die Benutzung etwa bei Aristot. pol. 1266b, 1289b–1291b oder Ps.-Aristot. rh. Al. 1432a und zu den 
athenischen Institutionen RHODES 1997a sowie ders. 1997b. 
87 Möglicherweise bezieht sich Eunapios hier auf Lucian. sat. 26, der die vermeintlichen Nachteile des Reich-
seins gegenüber der Armut – u. a. die Notwendigkeit der Reichen, die zum Diebstahl neigenden οἰκονόμοι stän-
dig im Auge behalten zu müssen – satirisch abhandelt. Vgl. hierzu auch POPESCU 2016, 224 f. 
88 Vgl. Eunap. hist. fr. 8: οὔ τι μὰ Δία τεθεαμένους ἢ πεπειραμένους. 
89 Vgl. etwa Eunap. hist. fr. 2, 16 und 67 sowie vit. soph. 7,1,11, 7,3,6 oder 23,1,6. 



24 
 

in Jahres- oder Tagesangaben einteilen, sondern sie gemäß den Amtszeiten der zu besprechen-

den Kaiser behandeln will. In diesem Zusammenhang parallelisiert er ein mögliches Zuwider-

handeln mit einer dem „Dionysos ungebührlichen“ Rede, die er durch seine an Kaiserherrschaf-

ten orientierte Struktur vermeiden will.90 

Sodann gibt er – ohne dass sich eine konkrete literarische Vorlage ausmachen lässt – vor, dass 

sich ein anderer auf die Diskussion καθ’ ὃν δὲ ἐνιαυτὸν καὶ ἡμέραν (Eunap. hist. fr. 1,3,3) 

einlassen solle. Vielmehr fühlt er sich gegenüber denjenigen Männern verpflichtet, ein Ge-

schichtswerk zu verfassen, οἳ τοῦ καθ’ ἡμᾶς βίου μακρῷ προεῖχον κατὰ παιδείαν (Eunap. hist. 

fr. 1,3,3). Hiermit sind weniger seine literarischen Vorlagen wie Plutarch, Lukian oder Homer 

gemeint, auf die er in seinem Geschichtswerk immer wieder zurückgegriffen hat, sondern Juli-

ans Zeitgenossen und Ratgeber wie Libanios oder Oribasios. Denn Eunapios wie auch seinen 

Zeitgenossen war es ein gemeinsames Anliegen, diejenigen Ereignisse zu konservieren, über 

die Dexippos nicht mehr berichten konnte. 

Ein letztes wichtiges Detail dieses Abschnitts stellt Eunapios’ Angabe dar, dass er das Ge-

schichtswerk schreiben müsse, damit sich kein Schweigen über τὰ κοινὰ τῶν ἔργων (Eunap. 

hist. fr. 1,3,4) lege, da die Ereignisse μετὰ τὴν Δεξίππου γραφὴν (Eunap. hist. fr. 1,3,4) bislang 

noch von keiner bedeutenden Geschichtsdarstellung behandelt worden seien.91 Eine derartige 

Aussage sorgt angesichts der heute noch bekannten Beiträge griechischsprachiger Historiker 

wie Philostratos von Athen oder Onasimos und verschiedener weiterer Zeugen92, die über die 

ausgehende sogenannte Reichskrise des dritten Jahrhunderts n. Chr. bis in die Zeit der Kon-

stantinischen Dynastie berichten, für Verwunderung. Abgelöst werden ihre teilweise lokalhis-

torischen Werke schließlich auch durch Julian selbst sowie durch seine Zeitgenossen – wie etwa 

Magnus von Karrhai oder Oribasios –, die den Kaiser auf dem Perser-Feldzug 363 n. Chr. be-

gleiteten und Eunapios nach eigener Auskunft neues Quellenmaterial zur Verfügung stellten.93 

Auf sie folgten wiederum die einsetzende, chronographisch orientierte Geschichtsschreibung, 

aber auch die Beiträge von Libanios, Gregor von Nazianz oder Themistios, mit denen sich 

 
90 Vgl. Eunap. hist. fr. 1,3,2: (...) ἀπροσδιόνυσόν τινα ῥῆσιν (...). Das Adjektiv ἀπροσδιόνυσος begegnet unter 
anderem auch bei Plutarch und Lukian, das heißt bei denjenigen Autoren, auf die Eunapios in seinem Ge-
schichtswerk am häufigsten zurückgreift. Vgl. etwa Plut. mor. 612e, 671e und Lucian. Bacc. 6, aber auch Athen. 
deipn. 11,464b oder 15,672a. 
91 Vgl. hierzu auch BLOCKLEY 1981, 7, und BREEBAART 1979, 363. 
92 Vgl. etwa KFHist A 1–8 über die „Historiker der Reichskrise I“ von BLECKMANN / GROSS 2016 sowie im All-
gemeinen auch VAN HOOF / VAN NUFFELEN 2020, JANISZEWSKI 2006, LIZZI TESTA 2013, MARASCO 2003, PA-
PACONSTINOU 2010, ROHRBACHER 2002 oder LIEU / MONTSERRAT 2007. 
93 Vgl. Eunap. hist. fr. 8: ὁ δὲ ἐς τὰ μάλιστα γεγονὼς αὐτῷ γνώριμος, ὁ Περγαμηνὸς ἀνὴρ Ὀριβάσιος, ἐκ 
φυσικῆς φιλοσοφίας ἰατρικὴν ἐπιτάττειν ἄριστος καὶ δρᾶν ἔτι θειότερος, καὶ ἀσεβήσειν ἐβόα περιφανῶς, εἰ μὴ 
συγγράφοιμι· καὶ τῶν γε πράξεων (πάσας δὲ ἠπίστατο παρὼν ἁπάσαις) μάλα ἀκριβῶς ὑπόμνημα συνετέλει πρὸς 
τὴν γραφήν· ὥστε οὐκ ἦν ἀναβολὴ καὶ βουλομένῳ ῥᾳθυμεῖν. Vgl. hierzu auch BLOCKLEY 1983, 129 Anm. 9. 



25 
 

Eunapios nicht nur inhaltliche, sondern auch wörtliche Passagen teilt. Dass das eunapianische 

Geschichtswerk an dieser Stelle den Namen seiner maßgeblichen Vorlage nicht nennt und sogar 

vorgibt, der einzige Berichterstatter über diesen großen Zeitabschnitt vom ausgehenden dritten 

bis zum Beginn des fünften Jahrhunderts n. Chr. zu sein, entspricht nicht der Realität. Vielmehr 

erinnern derartige Aussagen an die gleichen Täuschungsmanöver, die etwa auch der Autor der 

Historia Augusta anwendete, um seine Leserschaft zu unterhalten oder in die Irre zu führen.94 

Selbst in der Zeit der einsetzenden Erosion spätrömischer Institutionen ist es im höchsten Grade 

unwahrscheinlich, dass Eunapios nicht ausreichend Informationen über die Ereignisgeschichte 

vorgelegen haben, zumal Sardes auch darüber hinaus noch lange Zeit als Handelszentrum und 

Hauptstadt der Provinz Lydia als wichtiger Knotenpunkt in Kleinasien galt.95 Angesichts der 

parallelen Berichterstattung durch andere Zeitzeugen muss es sich letztlich auch deshalb um 

eine falsche Behauptung seitens Eunapios handeln, da er im Laufe seines Geschichtswerk nicht 

die Notwendigkeit zum Ausdruck bringt, der Vergessenheit anheimfallende Ereignisse um je-

den Preis zu berichten, sondern sie in einem ganz bestimmten Licht erscheinen zu lassen. Inso-

fern dürfte sich hinter seiner Aussage, es gebe keine historische Darstellung, die Botschaft ver-

bergen, dass es zu seiner Wirkungszeit keinen historiographischen Beitrag gab, der die Ereig-

nisgeschichte auf Eunapios’ Art und Weise verschriftlicht hat. Genau genommen kann hier so-

gar die Hybris herausgelesen werden, dass er für sich selbst in Anspruch nimmt, als Einziger in 

der Lage gewesen zu sein, eine ἱστορία ἐμφανής (Eunap. hist. fr. 1,3,4) zu verfassen. Nicht 

zuletzt gibt er mit der Aussage ὁ δεῖνα καὶ ὁ δεῖνα γράφουσιν ἱστορίαν (Eunap. hist. fr. 73) im 

späteren Verlauf seines Geschichtswerks sogar zu, dass er von der bloßen Existenz anderer 

zeitgenössischer Werke weiß. Hierbei deutet er durch das verwendete Präsens an, dass es sich 

um Geschichtswerke handeln muss, die zu seiner Schaffenszeit entstanden sind. Selbst wenn er 

an ihren Beiträgen kritisiert, dass ihnen mehr Unterhaltungswert als Wahrheit innewohnt, ist 

diese Information für das Wissen über die Historiographie des frühen fünften Jahrhun-

derts n. Chr. äußerst bedeutsam. 

Ob Eunapios hier eine Tatsache angesprochen oder etwas ganz anderes gemeint hat, lässt sich 

nicht mit Sicherheit beantworten. Schließlich könnte er mit seinem Hinweis auf die zahlreichen 

minderwertigen Geschichtswerke lediglich beabsichtigt haben, den Stellenwert seines eigenen 

Beitrags zu überhöhen. Für eine Manipulation an dieser Stelle spricht der gesamte Rahmen von 

 
94 Vgl. etwa für ein eingängiges Täuschungsmanöver Hist. Aug. Aurel. 1,3 f., sowie hierzu als Auswahl etwa die 
Reihe der Historia Augusta-Kolloquien sowie FESTY 2007, PASCHOUD 1991, KOLB 1972, ROHRBACHER 2016, 
RÖSGER 1978, SONNABEND 2002, SYME 1968 und noch HARTKE 1940. 
95 Vgl. zu Sardes etwa HANFMANN 1960, LINDNER 1994, HANFMANN / DETWEILER 1966 und insb. HANFMANN / 
MIERSE 1983. 



26 
 

Fragment 73. Auf der einen Seite scheint Eunapios zu beweisen, dass er sein Handwerkszeug, 

d. h. maßgebliche Kategorien der Historiographie, kennt. Auf der anderen Seite wirkt seine 

Argumentationsführung aufgrund der Vielzahl nachweisbarer literarischer Vorlagen wie an vie-

len Stellen der überlieferten Fragmente zusammenhanglos und unverbunden aneinandergereiht. 

Im Sinne von Eunapios’ Konzeption von biographischer Historiographie ist es nicht zuletzt 

auch opportun, Kritik offen zu formulieren. So findet sich in den letzten Zeilen des zu entzif-

fernden Fragments 1 die Aussage96 ἐξουσία ἐστὶ (...) πονηρᾶς (Eunap. hist. fr. 1,3,6). Auch 

wenn die übrigen Zeilen, abgesehen von wenigen Worten, nahezu vollständig verderbt sind, 

vermutete Paschoud, dass „cet extrait contenait des remarques négatives sur le pouvoir su- 

prême“, die unter anderem auch in Fragment 48 zutage treten und sich hier gegen Theodosius I. 

richten.97 Ebenda beschreibt Eunapios, dass Theodosius I. keine Form der Bösartigkeit und 

Ausschweifung ausgelassen und die διαφθορά (Eunap. hist. fr. 48) des Gemeinwesens be-

schleunigt hätte. Stenger arbeitete heraus, dass der Kaiser für Eunapios „höchstpersönlich ein 

gerüttelt Maß an Schuld“ am Niedergang des Römischen Reichs hatte98, den er an zahlreichen 

Stellen seines Geschichtswerks thematisiert.99 Daraus wurde in der Vergangenheit wiederholt 

abgeleitet, dass Eunapios’ Geschichtswerks nichts anderes als eine Beschreibung des kontinu-

ierlichen Niedergangs gewesen sei, der sich insbesondere infolge von Julians Ableben einge-

stellt und seinen Tiefpunkt in der Plünderung Roms 410 n. Chr. erreicht habe.100 Auch wenn 

der Redaktionszeitpunkt des Geschichtswerks um das Jahr 414 n. Chr. die Argumentation da-

hingehend stützt, dass Eunapios eine resignative Reaktion auf die Plünderung Roms verfasst 

haben könnte, entlastete ihn Hartmann von dem Ruf, „Chronist des Niedergangs des Reiches“ 

gewesen zu sein.101 In der Tat finden sich in seinem Geschichtswerk immer wieder auch 

 
96 Möglicherweise ging Eunapios in den verderbten Zeilen auf die Widmung seines Geschichtswerks, das zent-
rale Thema oder die weitere Einteilung des vierzehnbändigen Werkes ein. Aufgrund der desaströsen Überliefe-
rungssituation lassen sich darüber hinaus aber keine weiteren Informationen über den Inhalt gewinnen. Neben 
dem schlechten Zustand der Handschrift ist denkbar, dass weitere Inhalte dieses ersten Paragraphen nicht mehr 
im Epitomier-Interesse der Konstantinischen Exzerptoren lagen und sie den Schluss des eunapianischen Proömi-
ums auch gar nicht konserviert haben. Selbst wenn die verderbten Inhalte von Cod. Vat. gr. 73 p. 314 unwieder-
bringlich verloren sind, deutet schließlich auch die geringe Zeilenanzahl bis zum Wiedereinsetzen der Lesbarkeit 
auf ein abnehmendes Epitomier-Interesse hin, die für eine ausführliche Schilderung des historiographischen Rah-
mens von Eunapios’ Geschichtswerk nicht ausreichend Platz geboten hätte. 
97 PASCHOUD 1989, 199 f., und Eunap. hist. fr. 48: (...) συνεμαρτύρησε τοῖς παλαιοῖς ἡλίκον ἐστὶ κακὸν ἐξουσία. 
Paschoud ging es an dieser Stelle insbesondere darum, eine Grundlage für Zosimos’ antimonarchischen Diskurs 
in Zos. 1,5 zu identifizieren. 
98 STENGER 2009, 2. 
99 Vgl. bspw. Eunap. hist. fr. 33, 38,2, 64.2, 65.1, 74, 75,3, 79 und 85. Symptome dieses Niedergangs in Form 
von Verarmung und Verödung von Städten finden sich indessen auch bei Zos. 1,37,3; 2,34,2; 38,4; 4,32,2 f.; 
4,59,3, 5,1,2. Vgl. so auch VEH, 280 Anm. 7. 
100 Vgl. den umfassenden Forschungsüberblick bei HARTMANN 2014, 52 f. Anm. 5. Beispielhaft sei daraus 
BREEBAART 1979, 373 zitiert: „After Julian’s death, deterioration set in and ἀρετή was in decline. (...) The inva-
sion of Greece by Alaric in 396 and the destruction of the pagan sanctuaries in 392 was a nadir of history.“ 
101 Vgl. HARTMANN 2014. 



27 
 

erbauliche Nachrichten – auch im Bericht über die Nachfolger Julians. So schreibt Eunapios 

dem Römischen Reich zur Zeit von Theodosius I. in Fragment 58 etwa eine überlegene Resili-

enz zu, weil es alle Feinde problemlos niederringen könne, sofern es nur seinen Müßiggang 

ablegen würde.102 Hier schließt das Geschichtswerk an die positive Charakterisierung in Frag-

ment 49.1 an, wo Eunapios bzw. das zosimeische Exzerpt Theodosius I. zugutehalten, dass er 

als Kaiser durchaus in der Lage gewesen sei, militärischen Tatendrang und Willensstärke an 

den Tag zu legen.103 Insofern vermittelt Eunapios immer wieder auch den Eindruck, dass das 

Römische Reich weniger an sich selbst als vielmehr an seinen Akteuren krankte, die dem Mü-

ßiggang verfallen waren. Stewart fasste es als „equation of military life with idealised manliness 

and the state’s well-being on the one hand, and civilised luxury with effeminacy and decline on 

the other hand“ zusammen.104 Vor diesem Hintergrund kann Eunapios’ schließende Aussage in 

Fragment 1, ἐξουσία ἐστὶ (...) πονηρᾶς (Eunap. hist. fr. 1,3,6), daher auch differenzierter be-

trachtet werden. Ohne Zweifel darf Banchich zufolge auch nicht vergessen werden, für welchen 

Adressatenkreis Eunapios schrieb: „(...) As a result, while the History sometimes distorts its 

subject matter, it clarifies the state of mind of its author and of the increasingly alienated ele-

ment of ancient society for which Eunapios wrote.“105 Möglicherweise übte er hier keine all-

umfassende Kritik an der römischen Monarchie, wie es Paschoud vermutete, sondern machte 

lediglich darauf aufmerksam, dass Macht die Menschen korrumpieren könne.106 Wie so vieles 

in Fragment 1 muss jedoch auch diese Überlegung aufgrund des schlechten Überlieferungssi-

tuation Spekulation bleiben. 

Einigermaßen sicher ist dagegen, dass das Fragment nicht nur das Proömium zum ersten Buch 

des Geschichtswerks bildet – wovon Blockley noch ausging –, sondern programmatisch für das 

ganze Werk steht. Einen Beleg dafür sah Paschoud darin, dass Eunapios die Rolle Julians – mit 

πάντα γε ἐς τὸν Ἰουλιανὸν ἀναφέρειν ἐδόκει (Eunap. hist. fr. 1,3,5) – bereits hier schon so 

prominent hervorhebt, obwohl die Lebensbeschreibung Julians erst im zweiten Buch des Ge-

schichtswerks beginnt.107 Schließlich wird Fragment 8, in dem Eunapios ankündigt, sich von 

 
102 Vgl. Eunap. hist. fr. 58: καὶ συμφανές γε ἅπασι κατέστη, ὡς ἡ Ῥωμαίων βασιλεία, τρυφὴν μὲν ἀρνουμένη 
πόλεμον δὲ αἱρουμένη, οὐδὲν ἀφίησι τῆς γῆς ἀνήκοον καὶ ἀδούλωτον. 
103 Vgl. Eunap. hist. fr. 49.1: καθιστάμενος δὲ ἐς ἀνάγκην σαλεύειν κατά τινα καθεστῶτα προσδοκωμένην, 
ἀπετίθετο μὲν τὴν ῥᾳθυμίαν καὶ τῇ τρυφῇ χαίρειν εἰπὼν ἐς τὸ ἀνδρωδέστερον καὶ ἐπίπονον καὶ τληπαθὲς 
ἀνεχώρει. 
104 STEWART 2016, 28. 
105 BANCHICH 1985, 164. 
106 Diese Überlegung äußert Eunapios auch an anderer Stelle, vgl. etwa Eunap. hist. fr. 35,1 (Ablehnung von 
Macht führt zu wahrer Größe), 38,2 und 63 (Das Streben nach Reichtum ist Ursache allen Übels). 
107 Vgl. BLOCKLEY 1971, 712 und PASCHOUD 1989, 200 f. 



28 
 

nun an den Taten Julians zu widmen, von der Marginalie ΠΡΟΟΙΜΙΟΝ ΤΟΥ Β’ ΛΟΓΟΥ 

(Eunap. hist. fr. 8) begleitet.   



29 
 

II DIE HISTORISCHEN FRAGMENTE 

5 Von Claudius II. bis Diokletian (270–305 n. Chr.) [Fr. 2 bis 6] 

5.1 Vorbemerkung 

Bekanntermaßen setzt die überlieferte Form von Eunapios’ Geschichtswerk mit dem Tod von 

Claudius II., d. h. im Jahr 270 n. Chr. ein. Vom darauffolgenden Zeitabschnitt bis zur Abdan-

kung Diokletians am 1. Mai 305 n. Chr. sind nur fünf Fragmente übriggeblieben, die die For-

schung der vergangenen zwei Jahrhunderte Eunapios zugeschrieben hat. Warum ihre Anzahl 

so gering ist, kann heute nicht mehr beantwortet werden. Die erste konservierungswürdige Sen-

tenz aus dem Geschichtswerk, die die Exc. de Sent. überliefert haben, steht sogar erst im Zu-

sammenhang mit den dynastischen und politischen Morden um Constantius II. 337 n. Chr., 

d. h. fast siebzig Jahre nach dem Einsetzen des Geschichtswerks.108 Insofern verleiten die fünf 

verbliebenen Fragmente zu Spekulationen über den Umfang der ersten Kapitel und Bücher des 

Geschichtswerks. Möglicherweise hat Eunapios die Ereignisse bis zur Promotion Julians zum 

Caesar 355 n. Chr. einigermaßen eilig abgehandelt. Beastätigung erhält diese Vermutung 

dadurch, dass dank des überlieferten Proömiums zum zweiten Buch bekannt ist109, welchen 

Zeitraum Eunapios im ersten seiner 14 Bücher behandelt hat. Tatsächlich hat er das erste Buch, 

das vom Tod des Claudius II. bis zu Julians Ankunft in Gallien 355/356 n. Chr. reicht, in ganze 

86 Jahre eingeteilt, während er die übrigen 13 Bücher seines Geschichtswerks, das sich dann 

bis 404/405 n. Chr. erstreckt, auf nur 48 Jahre verteilt. 

Dagegen misst Zosimos bis zum Ende des ersten Buchs seiner Historia nea, dem Zeitraum von 

270 bis 285 n. Chr. des Claudiusbruders Quintillus bis zur Herrschaft des Carinus, 27 Kapitel 

zu. In Bezug auf Quintillus zeigt sich eine auffällige Berührung zwischen der Historia Augusta 

und Zosimos, die Spekulationen über eine gemeinsame Quellengrundlage zulässt. So teilen 

beide Werke die Gemeinsamkeit der Angabe, dass sich Quintillus infolge von Aurelians Herr-

schaftsantritt die Pulsadern aufschneidet, während er bei den Autoren der EKG-Tradition le-

diglich nach einer bestimmten Anzahl von Tagen beseitigt wird.110 Daraufhin löst sich die Be-

rührung zwischen der Historia nea und der Historia Augusta. Bei Zosimos tritt Diokletian im 

siebten Kapitel des zweiten Buchs ab. Dass Zosimos dem gesamten Zeitraum von der Herr-

schaft des Claudius II. bis zu Diokletian aber insgesamt nur 34 Kapitel gewidmet hat, kann 

 
108 Vgl. Eunap. hist. fr. 7a,1 = Exc. de Sent. 3. Gegenstand des Fragments ist Constantius II., der sich wie das 
Sprichwort, τὸ θέρος ἐπὶ τῇ καλάμῃ φαίνεσθαι, als Sohn des Konstantins I. offenbart habe. 
109 Vgl. Eunap. hist. fr. 8,1. 
110 Vgl. für den Selbstmord Hist. Aug. Aurel. 37,6 und Zos. 1,47 sowie dagegen die Berichte über eine Ermor-
dung in Hier. chron. a. 271 = 222,5–7, Eutr. 9,12 und Epit. Caes. 34,5. MÄNNLEIN-ROBERT 2001, 138, ging noch 
davon aus, dass Eunapios die Quelle für den gemeinsamen Bericht der Historia Augusta und von Zosimos gewe-
sen sein dürfte. 



30 
 

allerdings zurückgewiesen werden, da in der einzig verbliebenen Handschrift seiner Historia 

nea der vierte Quaternio verlorengegangen ist, der sich inhaltlich über die gesamte Regierungs-

zeit Diokletians und seiner Tetrarchie erstreckte. Im Übrigen ist dadurch auch der Übergang 

zwischen dem ersten und dem zweiten Buch verlorengegangen, da die Überlieferung erst wie-

der mit der Erörterung zu den ludi saeculares, inmitten der Herrschaft Konstantins I., einsetzt. 

Zosimos’ Beitrag zum Zeitraum von Claudius II. bis Diokletian muss daher weitaus umfang-

reicher gewesen sein als in der heutigen Überlieferung.111 Wenn dann noch berücksichtigt wird, 

dass Zosimos lediglich eine Paraphrase des eunapianischen Geschichtswerk bietet, bedeutet 

dies, dass auch das erste Buch des Geschichtswerks um einiges inhaltsreicher gewesen sein 

muss als die verbliebenen fünf Fragmente. 

 

 

5.2 Aurelian und ein Vogel namens Seleukis 

Fragment 2: 

Das erste eunapianische Fragment, das sich nach dem Proömium in Fragment 1 dem Ereignis-

verlauf widmet, ist ein anonymes Lemma in der Suda und berichtet über die Eigenschaften der 

Seleukis.112 Dass die Beschreibung eines unersättlichen Vogels ausgerechnet das erste Frag-

ment nach dem Proömium bildet, das von Eunapios’ Geschichtswerk übriggeblieben ist, dürfte 

dem Zufall geschuldet sein und verdeutlicht beispielgebend, wie wenig Inhalt überliefert wor-

den ist. Die eunapianische Urheberschaft des Fragments wird nur dann evident, wenn Zosimos 

hinzugezogen wird, der ebenfalls über die Seleukis schreibt. Im Rahmen der Belagerung von 

Palmyra 272 n. Chr. durch Kaiser Aurelian berichtet die Historia nea, dass sich im Heiligtum 

des Apollon Sarpedonios im kilikischen Seleukia eine Orakelstätte befindet, in deren Nähe se-

leukiadische Vögel leben.113 Diese werden von der beheimateten Gottheit ausgeschickt, um die 

Bittsteller der Orakelstätte zu unterstützen, indem die Vögel die plagenden Heuschrecken noch 

im Flug vertilgen und die Menschen auf diese Weise vom Unglück befreien. 

Entgegen Boissonade hat sich Paschoud aus zwei Gründen dagegen ausgesprochen, Eunapios 

das Lemma zuzuordnen, da der Eintrag zum einen von Adler bereits in eckigen Klammern, d. h. 

als Dubium im Sinne einer eunapianischen Urheberschaft, geführt wird.114 Zum anderen 

 
111 PASCHOUD 1972, 802–804, berechnete, dass durch den Ausfall der 16 Codexseiten im Cod. Vat. gr. 156 etwa 
17 bis 18 Teubnerseiten verloren gegangen seien, und schätzte die gesamte Historia nea auf ungefähr 300 Teub-
nerseiten. 
112 Eunap. hist. fr. 2 = Suda σ 199: Σελευκίς: ὄρνεόν ἐστιν εὔπεπτον καὶ ἀκόρεστον καὶ πανοῦργον καὶ τὰς 
ἀκρίδας χανδὸν λαφύσσον. 
113 Vgl. Zos. 1,57,3. 
114 Vgl. PASCHOUD 1992, 615, und BOISSONADE 1822, 490, sowie ADLER 1935, 337. 



31 
 

stammt der Eintrag Paschoud zufolge ursprünglich aus der Synagoge, einem byzantinischen 

Lexikon des neunten Jahrhunderts n. Chr. mit dem vollständigen Namen Συναγωγὴ λέξεων 

χρησίμων, was es „sinon impossible, du moins très aventureuse“ erscheinen lasse, dass das 

Lemma auf einen spätantiken Autor des fünften Jahrhunderts n. Chr. zurückgehe.115 Zugunsten 

Paschouds bleibt festzuhalten, dass die Suda keine Angabe zum Urheber beinhaltet, während 

sich andere Einträge dank der Autorenangabe, wie ,Εὐνάπιός φησι‘, eindeutig Eunapios zuord-

nen lassen.116 Dass Zosimos jedoch über die Seleukis berichtet, macht es wahrscheinlich, dass 

Eunapios den allesfressenden Vogel ebenfalls erwähnt hat, zumal Zosimos die Inhalte seiner 

Historia nea mindestens ab dem sechsundvierzigsten Kapitel seines ersten Buchs ausschließlich 

aus Eunapios’ Geschichtswerk bezogen hat. Zudem spielte die Seleukis in der vorangegange-

nen Historiographie durchaus eine Rolle.117 

In der Wirkungszeit von Eunapios begegnet die Seleukis in den dreibändigen Ὀρνιθιακὰ des 

ansonsten unbekannten Dionysios von Philadelphia.118 Die darin als gefräßigster aller Vögel 

betitelte Seleukis erscheint der Landbevölkerung nach einem außerordentlichen Gebet, sofern 

ihre Feldfrüchte von einem Schwarm Heuschrecken heimgesucht werden. Wenn den Vögeln 

jedoch nicht der ihnen gebührende Dank entgegengebracht wird, fallen sie selbst über die Feld-

früchte her.119 Dionysios’ Werk liegt als Ἰξευτικά heute nur noch als Paraphrase eines Eute-

knios vor, der sie vermutlich irgendwann im vierten oder fünften Jahrhundert n. Chr. verfasst 

hat und damit möglicherweise als Eunapios’ Quelle in Betracht kommt.120 

 
115 PASCHOUD 1992, 615. Die Συναγωγὴ λέξεων χρησίμων wurde zuletzt ediert von CUNNINGHAM 2003. 
116 Vgl. etwa Eunap. hist. fr. 3. 
117 Die Seleukis ist in der antiken Literatur gut belegt. Den möglicherweise ersten Hinweis seit der Zeitenwende 
bietet bereits Plin. h. n. 10,75, der den Vogel ebenfalls mit einer Gottheit in Verbindung bringt, sein Vorkommen 
geographisch jedoch auf den Berg Kasios (türk. Keldağ, arab. Dschabal al-Aqra) ins syrisch-türkische Grenzge-
biet verlegt. Die Seleukis erscheine hier nur, wenn die Bergbewohner vorher zu Jupiter gebetet hätten. Woher die 
Vögel stammen, können sich die Bewohner jedoch nicht erklären, da sie nur dann zu beobachten seien, wenn sie 
zu Hilfe gerufen werden. Eine religiöse Komponente erhalten die Vögel auch bei Ael. nat. an. 17,19, da sie den 
Galatern – Claudius Aelianus verlegt die Provenienz der Vögel wiederum, dieses Mal in die Zentraltürkei – zu 
Hilfe kommen, sobald diese gewisse Gebetsformeln aussprechen. Sollte ein Galater eine Seleukis jagen oder tö-
ten, stehe darauf die Todesstrafe. Zudem würden die Vögel auch nicht mehr gehorchen, wenn sie erneut gerufen 
würden. 
118 Vgl. Dion. Phil. ix. 1,19 und KNAACK 1972. Das Suda-Lemma Ο 452 (Ὀππιανός) weist die Urheberschaft des 
Werks noch Oppian aus Kilikien zu, verwechselt ihn in Bezug auf einen Teil der im Eintrag genannten literari-
schen Werke Oppians und aufgrund sich widersprechender Lebensdaten mit Oppian aus Apameia. Spätestens im 
zwölften Jahrhundert musste zwischenzeitlich jedoch Dionysios Periegetes als Autor des Werks ins Spiel ge-
bracht worden sein, da ihm Eustathios von Thessalonike die Urheberschaft wiederum abspricht und behauptet, 
dass τὰ (...) Ὀρνιθιακὰ εἰς ἄλλον (Eust. ad Dionys. Per. 81,8–10) gehören, nämlich einem gewissen Dionysios 
von Philadelphia. Vgl. dazu auch ILYUSHECHKINA 2010, 18 Anm. 4. Der Text der Ὀρνιθιακὰ findet sich noch in 
der Gesamtausgabe zum kilikischen Oppian. Vgl. SCHNEIDER 1776, 179 für die Seleukis-Stelle. 
119 Vgl. auch ARNOTT 2007, 213 f. 
120 Vgl. zu seiner Person COHN 1907. Um 512 n. Chr. wurde die Paraphrase in den sogenannten Wiener Diosko-
rides (Cod. Vind. med. gr. 1) aufgenommen und der Tochter des weströmischen Kaisers Olybrius, Anicia Julia, 
gewidmet. Vgl. Cod. Vind. med. gr. 1, fol. 474–485, und den Kommentar zur Faksimileausgabe von GERSTIN-
GER 1970. Ein Terminus ante quem der Ἰξευτικά bietet das Jahr 379 n. Chr., das Sterbejahr von Basilius von 
Caesarea, der die Paraphrase ebenfalls gekannt haben muss, weil er den Bericht in christlicher Diktion in seine 



32 
 

Entgegen Paschouds Argumentation bleibt daher festzuhalten, dass die Seleukis ein wiederkeh-

rendes Phänomen in der Historiographie ist und die Kompilatoren der Suda nicht erst auf eine 

Vorlage des neunten Jahrhunderts n. Chr. zurückgegriffen haben müssen, sondern den Inhalt 

beispielsweise schon aus Eunapios geschöpft haben können.121 Eine Erwähnung der Seleukis 

in seinem Geschichtswerk ist auch deswegen wahrscheinlich, weil das Suda-Lemma mit ἀκό- 

ρεστον (Eunap. hist. fr. 2) das gleiche Adjektiv bietet, das Eunapios insbesondere dann verwen-

det, wenn es um die moralische Unersättlichkeit von Protagonisten geht.122 Ob Eunapios die 

Informationen über die Seleukis jedoch unmittelbar aus Dionysios von Philadelphia geschöpft 

hat oder ob er die Euteknios-Paraphrase, über Basilius von Caesarea vermittelt, eingesehen hat, 

lässt sich nicht abschließend beurteilen.123 

 

 

5.3 Probus und ein treffsicherer Bogenschütze im Lydios-Aufstand 

Fragment 3: 

Das dritte Fragment geht ebenfalls auf ein Lemma in der Suda zurück, doch anders als sein 

Vorgänger steht die eunapianische Urheberschaft dank des Zusatzes, Εὐνάπιός φησι (Eunap. 

hist. fr. 3), hier außer Frage. Es thematisiert einen talentierten Bogenschützen, der ebenso viele 

Menschen tötete, wie er Pfeile schoss.124 Treffsichere und herausragende Bogenschützen kom-

men sowohl bei Eunapios als auch bei Zosimos immer wieder vor, so zum Beispiel im Zusam-

menhang mit Aurelians Feldzug gegen Palmyra um 272 n. Chr. oder mit der Belagerung von 

Kremna, das der isaurische Räuberhauptmann Lydios zur Zeit von Probus um 278 n. Chr. be-

setzt hielt.125 Müller und Paschoud haben sich für eine Kontextualisierung des eunapianischen 

 
achte Homilie zum Hexaemeron (Basil. hex. 8,7) aufgenommen hat. Vgl. zu den Lebensdaten und zur Redaktion 
des Hexaemeron auch MARTI 2012, XV f. und Anm. 26 sowie RADDE-GALLWITZ 2009, 109 Anm. 57. 
121 Den letzten Hinweis zugunsten einer eunapianischen Urheberschaft liefert indirekt auch der Verweis auf die 
kleinasiatische Provenienz des Vogels. Eunapios lässt keine Gelegenheit aus, detaillierte Nachrichten aus dieser 
Region über sein gesamtes Geschichtswerk einzustreuen. Einzelne Regionen – d. h. Bithynien, Galatien, Ionien, 
Kappadokien, Kilikien, Lydien, Lykien, Mysien, Pamphylien sowie Phrygien – in Kleinasien werden im Ge-
schichtswerk immer wieder angesprochen. Vgl. bspw. Eunap. hist. fr. 15, 25, 25.1, 25.5, 28.1, 29, 32, 32.2, 39, 
40.1, 40.2, 42, 45, 59, 65.1, 70, 74/75,1 und 74/75,3. 
122 Vgl. Eunap. vit. soph. 4,1,7 und 5,1,7. Der Hinweis geht auf BLOCKLEY 1981, 157 Anm. 26, zurück, der in 
ders. 1980, 402, jedoch ebenfalls nicht annimmt, dass Zosimos die entsprechende Stelle aus Eunapios geschöpft 
hat: „(...) Zosimos was somewhat more than a slave to his three main sources.“ Gemeint sind die Chronik und 
die Scythica des Dexippos und das Geschichtswerk des Eunapios, neben denen Zosimos laut Blockley zusätzlich 
noch eine Monographie mit stark palmyrenischem Schwerpunkt eingesehen haben müsse. 
123 Zugunsten von Basilius ist festzuhalten, dass sich die Seleukis bei Zosimos ebenfalls zum Euergeten der 
Menschen aufschwingt. Zudem fehlt der Bestrafungstopos bei Misshandlung der Vögel sowohl bei Basilius als 
auch bei Zosimos. 
124 Eunap. hist. fr. 3 = Suda κ 570: Κατακαίνειν: ἀναιρεῖν, φονεύειν. ὁ δὲ τοξότης ἠφίει βέλος, εὔστοχος ὢν 
τοσούτους κατακαίνειν, ὅσα ἠφίει βέλη. Εὐνάπιός φησι. 
125 Vgl. für Bogenschützen im Geschichtswerk Eunap. hist. fr. 77, 93, 93.1 sowie 93.2 und bei Zos. 1,54,2 f. (für 
Palmyra) und 1,70,1 f. (für Kremna). 



33 
 

Fragments mit der zweiten Zosimosstelle ausgesprochen.126 Dies dürfte zutreffend sein, da Ly-

dios’ Bogenschütze auch bei Zosimos als wiederkehrend treffsicher charakterisiert wird, wäh-

rend der Schütze vor Palmyra nur einmal zielsicher trifft. In dem Fall beziehen sich die Berichte 

von Eunapios und Zosimos auf den Zeitpunkt, in dem der Bogenschütze noch auf Seiten von 

Lydios kämpft und für gewöhnlich alles trifft, was er anvisiert, und nicht auf die Phase, in der 

der Bogenschütze bereits zu den Römern übergelaufen ist, um an Lydios Rache zu üben.127 

 

 

5.4 Die Verbrechen des Carinus 

Fragment 4: 

Das vierte Fragment, das Müller dem eunapianischen Geschichtswerk zugeordnet hat, listet 

unterschiedliche negative Eigenschaften des Kaisers Carinus auf.128 Das Fragment lässt sich 

auch ohne einen unmittelbaren Hinweis auf seine Urheberschaft eindeutig mit Eunapios iden-

tifizieren. So finden sich einige „stigmates évidents du prétentieux et vain bavardage du so-

phiste de Sardes“129: Die Formulierung, „Herr seiner Beschlüsse“ zu sein oder zu werden, 

taucht mit anderen Attributen auch in einem unplatzierten Textzeugnis auf, in dem οἱ δὲ παῖδες 

(...) θυμοῦ καὶ χειρῶν κύριοι (Eunap. hist. fr. 93.4) werden. Weiterhin ist auch die Bezeichnung 

des Carinus als μειράκιον (Eunap. hist. fr. 4) eindeutig eunapianisch, da sie immer wieder in 

seinem Geschichtswerk auftaucht. Hierbei wählt Eunapios den Terminus nicht nur, um jugend-

liche Protagonisten zu beschreiben, sondern bezeichnet mit Theodosius I. oder Constantius II. 

auch erwachsene Personen als μειράκιον oder παῖς und meint damit stets eine moralische 

 
126 Vgl. MÜLLER 1851, 13 f., und PASCHOUD 1992, 615. Dagegen wollte sich BLOCKLEY 1983, 150 Anm. 187, 
chronologisch nicht festlegen: „(...) it could also be from elsewhere“, weswegen er das Fragment aus der Müller-
schen Reihenfolge herauslöste. 
127 Vgl. Zos. 1,70,3–5, zu dieser Episode im Allgemeinen auch KREUCHER 2008, 406 f., sowie FELD 2005, 128–
131, und aus archäologischer Sicht MITCHELL 1995, 177–218, der zu dem Ergebnis kommt, dass Zosimos einen 
glaubwürdigen Bericht bietet. 
128 MÜLLER 1851 ordnet dem eunapianischen Kapitel über Carinus mit Eunap. hist. fr. 4.1 ein weiteres Fragment 
zu. Das Suda-Lemma (Κ 389 [Καρικὸν θῦμα]) bezeichnet den karischen Brauch, Hunde zu opfern. Doch schon 
damals vermutete KÜSTER 1705b, 245, dass den Suda-Kompilatoren bei der Zuordnung ein Fehler unterlaufen 
sein müsse. Demnach handelt es sich höchstwahrscheinlich um ein anonymes Lemma, das auch gar nicht Teil 
des Geschichtswerks war und daher nicht weiter thematisiert wird. BLOCKLEY 1983, 150 Anm. 185, führt es den-
noch als eunapianisches Fragment, obwohl er zugibt: „Doubt has been expressed (...)“. Vgl. Eunap. hist. fr. 4 = 
Suda κ 391; δ 1205; ε 133; μ 83; υ 15: Καρῖνος, Κάρου τοῦ βασιλέως υἱός, γενόμενος ἐν ἐξουσίᾳ καὶ βουλήσεως 
κύριος, ἀνέδραμε τηλικοῦτον κακὸν ἐς τυραννίδα, ὥστε ἀπέδειξε χρυσὸν τοῖς πειραθεῖσι τὴν τραγωδουμένην 
τυραννίδα· οὕτω καὶ τοὔνομα τοῖς ἔργοις μακρῷ παρῆλθε. παίδων μὲν γὰρ εὖ γεγονότων ὕβρεις διὰ τὸ σύνηθες 
οὐδὲ ὕβρεις ἐνομίσθησαν, ἀλλ’ ἦν ἐγκύκλιον αὐτῷ καὶ πρόχειρον τοιαῦτα ἁμαρτάνειν· ὁ δὲ ἐγκλήματά τε 
ἀνέπλαττε καὶ ἐδίκαζε τοῖς ἀδικουμένοις καὶ τῶν δικαζομένων οὐδεὶς ἐσώζετο· ὅπου γε πολλῆς οὔσης καὶ 
ἀδιηγήτου τῆς φθορᾶς, παρανηλίσκοντό τινες τῶν εὐδαιμόνων, ὥσπερ ἐν κοινοῖς δείπνοις ἀλεκτορίδες, ἐς τὴν 
Καρίνου τρυφήν. μεμνῆσθαι δὲ τῶν κατακοπτομένων ἔφασκε, τῶν μὲν ὡς οὐκ ἐπῄνεσαν αὐτοῦ τὸ κάλλος, τῶν 
δέ, ὅτι λέγοντα, ὅτε ἦν μειράκιον, οὐκ ἐθαύμασαν ὡς ἐβούλετο· ἀπώλλυντο δέ τινες καὶ γελάσαντες ἐναντίον 
αὐτοῦ ποτε, καὶ πάντα ἦν αὐτοῦ βαρύτερα διοσημείας, καὶ ἐλύττα ἐν μέσοις τοῖς ὑπηκόοις. 
129 PASCHOUD 1992, 617. 



34 
 

Inferiorität des Protagonisten.130 Zudem ist die polemische Anspielung, dass die in den Tragö-

dien behandelten Tyranneien im Vergleich mit Carinus’ Herrschaft als χρυός (Eunap. hist. fr. 

4) erscheinen, ein Topos, der noch an zahlreichen Stellen im Geschichtswerk vorkommt.131 Das 

letzte Argument zugunsten einer eunapianischen Urheberschaft liefert schließlich der Verweis 

auf Fragment 89, das eine wörtliche Paraphrase von Fragment 4 ist und Eunapios darin explizit 

als Autor bezeichnet.132 Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhang auch der Vergleich zwi-

schen Fragment 4 und 89, da er Einblicke in die Exzerpier-Tätigkeit der Suda-Kompilatoren 

gewährt. So weist letzteres Fragment nicht nur auf den gewohnheitsmäßigen Frevel an Kindern 

hin, sondern auch auf den Missbrauch von Frauen, der in Eunapios’ Polemik zur Norm avan-

ciert, aber in Fragment 4 ausgefallen ist. 

 
Eunap. hist. fr. 4 Eunap. hist. fr. 89 

παίδων μὲν γὰρ οἱ γεγονότων ὕβρεις διὰ τὸ σύνηθες 

οὐδὲ ὕβρεις ἐνομίσθησαν (...). 

γυναικῶν δὲ ὕβρις καὶ τὸ ἀτάσθαλον εἰς παῖδας εὖ 

γεγονότας συνεκυρώθη καὶ νόμος εἶναι. 

 

Generell wirft die Exzerpier-Tätigkeit der Suda-Kompilatoren noch Fragen auf. Im Vorder-

grund steht hierbei die Diskussion, ob sie die jeweiligen historiographischen Vorlagen, aus de-

nen sie zitiert haben, eigenständig eingesehen oder ob sie die Lemmata lediglich aus den 

53 Bänden der Konstantinischen Exzerptensammlung geschöpft haben. Für einen Großteil der 

zitierten Werke gilt, dass die Kompilatoren lediglich die Exzerptensammlung herangezogen 

haben, da sie oftmals die gleichen „minor modifications“ beinhalten, die auch schon die Ex-

zerptensammlung ausweist.133 Jedoch finden sich auch Belege dafür, dass die Suda-Kompila-

toren bestimmte Werke eigenhändig eingesehen haben müssen.134 Für Eunapios stellt sich die 

Frage ebenfalls, da die später edierte Suda gegenüber der früher edierten Exzerptensammlung 

bisweilen alternierende und sogar ergänzende Inhalte aus dem Geschichtswerk kennt, wie das 

folgende Beispiel über die Begleitumstände des Eunuchen Eutropios deutlich macht135: 

 

 
130 Vgl. Eunap. hist. fr. 7, 9, 13, 24, 48 und 65.1. 
131 Vgl. Eunap. hist. fr. 39, 42, 49.4, 66, 86 und 111. 
132 Vgl. Eunap. hist. fr. 89: Ἀτάσθαλα: (...) Εὐνάπιος· γυναικῶν δὲ ὕβρις καὶ τὸ ἀτάσθαλον εἰς παῖδας εὖ 
γεγονότας συνεκυρώθη καὶ νόμος εἶναι. 
133 NÉMETH 2018, 243. Vgl. auch ebd., Anm. 24 f., für einen Überblick über das Verhältnis zwischen Exzerpten-
sammlung und Suda. 
134 So zum Beispiel Thukydides, Herodot und Xenophon sowie Prokopios. Vgl. NÉMETH 2018, 243 f. 
135 Vgl. für zusätzliche Fälle bspw. Eunap. hist. fr. 45.1 = Exc. de Sent. 41 mit fr. 44.1 = Suda μ 208, in dem die 
Suda noch von Musonios’ Gewährsmann Markianos weiß, oder fr. 78.1 = Exc. de Sent. 73 mit fr. 80 = Suda 
φ 681, in dem das Suda-Lemma zusätzlich noch das religiöse Bekenntnis von Fravitta kennt. Vgl. zu Eutropios 
LEPPIN 1998. 



35 
 

 
Eunap. hist. fr. 74/75,6 = Exc. de Sent. 69 Eunap. hist. fr. 75.1 = Suda π 363 

Ὅτι δι’ ὑπεροχὴν κακῶν εἰς Ἰουλιανοῦ καιροὺς καὶ 

χρόνους τὸν εὐνοῦχον ἀνέθεσάν τινες Εὐτρόπιον. 

 

(...) οὐχ οὕτω παρακεκινηκότες καὶ διεφθαρμένοι 

τὴν γνώμην, ἀλλὰ διὰ τὴν ὑπεροχὴν τῶν κακῶν ἐς 

Ἰουλιανὸν τὸν Εὐτρόπιον ἀνατιθέμενοι. Εὐνάπιος 

φησι περὶ Εὐτροπίου τοῦ εὐνούχου. 

 

Ein Indiz für die direkte Inaugenscheinnahme des eunapianischen Geschichtswerks durch die 

Suda-Kompilatoren birgt ein redaktioneller Einschub in Fragment 63: 

 
Eunap. hist. fr. 63 = Suda ρ 240 

(...) τὰ δὲ πολλὰ κατὰ Ῥουφίνου εὕροις ἐν τῇ τοῦ Σαρδιανοῦ Εὐναπίου Χρονογραφίᾳ. 

 

Tatsächlich ergibt sich kein Grund, daran zu denken, dass der redaktionelle Hinweis bereits aus 

der Konstantinischen Exzerptensammlung stammt. Erstens erfüllt der Hinweis, in Eunapios’ 

Geschichtswerk sei noch mehr Stichhaltiges gegen Rufinus zu finden, keinen Zweck für die 

Kompilatoren, wenn sie das Geschichtswerk nicht hätten einsehen können. Zweitens verfügt 

die Scholie auch über keinen Inhalt, der im Vergleich zum restlichen Fragment 63 über Eu-

tropios sonderlich konservierungswürdig erscheint. 

Dennoch kann abschließend nicht entschieden werden, ob das Geschichtswerk von den Suda-

Kompilatoren tatsächlich in Augenschein genommen wurde oder ob es ihnen nur vermittelt 

über die Konstantinische Exzerptensammlung vorlag. Denn ein Großteil der Sammlungsbände 

ist – wie oben angesprochen – bis heute verloren, während den Suda-Kompilatoren, die nur 

wenige Jahre später tätig wurden, noch alle Bände vorgelegen haben dürften. Außerdem ist 

bekannt, dass die Exzerptoren um Konstantinos Porphyrogennetos zusätzlich auch gleiche Ab-

schnitte von Eunapios’ Geschichtswerk mit unterschiedlichen Exzerpier-Interessen zweckmä-

ßig in unterschiedliche Bände ihrer Sammlung eingearbeitet haben.136 Insofern könnte die Suda 

das genannte Beispiel über Eutropios auch aus einem anderen Band der Exzerptensammlung 

geschöpft haben. 

Zosimos kommt für einen Vergleich nicht infrage, da eine mögliche Parallele mit Fragment 4 

aufgrund des beschriebenen Quaternio-Ausfalls in Cod. Vat. gr. 156 nicht überliefert wurde. 

 
136 Dies gilt bspw. für Eunap. hist. fr. 60.1 = Exc. de Sent. 58 und fr. 60 = Exc. de Leg. 7, in dem die Information, 
weswegen Dionysos auch Lyaios genannt wird, ausgefallen ist. Siehe hierzu auch den Kommentar von PASCHOUD 
2006a, 552 Anm. 96: „Les excerpteurs des diverses séries d’extraits s’intéressent parfois aux mêmes textes, mais 
ils leurs font subir un traitement différent; ainsi le bref fragment de sententiis conserve deux lignes sautées que 
rien ne signale dans l’extrait correspondant de legationibus.“ 



36 
 

Sein Bericht bricht beim Herrschaftsübergang von Probus auf Carus und damit im einundsieb-

zigsten Kapitel des ersten Buchs seiner Historia nea ab. Moderne Zosimos-Editionen sorgen an 

dieser Stelle für Abhilfe und fügen am Ende des ersten Buchs zwei weitere Kapitel ein, die auf 

die ebenfalls nur fragmentarisch überlieferte Weltchronik des Johannes Antiochenus zurückge-

hen, der seinen Bericht über Carinus’ Herrschaft wiederum aus Zosimos oder Eunapios ge-

schöpft hat.137 Da Johannes Antiochenus in den Kapiteln über das späte dritte Jahrhun-

dert n. Chr. Zosimos in Teilen sogar wortwörtlich folgte138, lag es für moderne Zosimos-Edito-

ren nahe, den Johannesbericht als Ersatz für die ausgefallenen Kapitel der Historia nea zu ver-

wenden. Mit einiger Vorsicht könnte das erste Johannesfragment über Carinus tatsächlich eher 

zosimeischen Ursprungs sein, da sein Inhalt zwar mit Eunapios verwandt, aber eben nicht iden-

tisch ist und zudem kürzer ausfällt: Nach seinem Regierungsantritt habe Carinus keine Tat zum 

Wohlergehen des Staates vollbracht, sondern vielmehr ein Lotterleben geführt und Morde an 

unschuldigen Menschen angeordnet, die sich auf nichtgenannte Weise bei ihm unbeliebt ge-

macht hätten, woraufhin sich die Untertanen angesichts seiner Tyrannis unterdrückt gefühlt 

hätten.139 

Dadurch, dass Eunapios mit Carinus’ Kränkungen in der Jugendzeit noch die Gründe kennt, 

weswegen sich der Kaiser zu den Morden hinreißen lässt – während sie bei Johannes Antioche-

nus mit κατά τι προσκεκρουκέναι (Ioh. Antioch. fr. 162 [Müller]) umschrieben werden – kön-

nen zwei Deutungen abgewogen werden. Einerseits besteht die Möglichkeit, dass Johannes An-

tiochenus den bereits verknappten Bericht aus Zosimos’ Historia nea geschöpft hat. Anderer-

seits kann Johannes Antiochenus den Bericht auch Eunapios entnommen und anschließend ei-

genhändig gekürzt haben. Parallel dazu gestaltet sich auch die Bedeutung des zweiten Johan-

nesfragments über Carinus, das jedoch vom Fokus auf kaiserliche Laster abrückt und vielmehr 

die Ereignisgeschichte um die Usurpationen des Sabinus Julianus und des Diokletian sowie um 

die Brüder Numerian und Carinus verfolgt, wobei Letzterer am Ende des Fragments von einem 

Tribun getötet wird, der ihn zuvor beim adulterium mit dessen Ehefrau erwischt hat.140 Insge-

samt weicht der Inhalt dieses zweiten Johannesfragments jedoch so weit von Eunapios ab, dass 

 
137 Vgl. Zos. 1,71 f. = Ioh. Antioch. fr. 162 f. (Müller) = 188 f. (Mariev) = 246 (Roberto). 
138 Die wortwörtlichen Übereinstimmungen zwischen Johannes Antiochenus und Zosimos bespricht SOTIROUDIS 
1989, 129–135. Darüber hinaus gibt es mit Zos. 1,40 (= Ioh. Antioch. fr. 152,3 [Müller]), 1,64,4 (= Ioh. Antioch. 
fr. 158,1 [Müller]) und 4,35,3 f. (= Ioh. Antioch. fr. 186,2 [Müller]) auch Übereinstimmungen zwischen beiden 
Autoren, die sich nur auf inhaltlicher Ebene ausmachen lassen. In diesen Fällen kann auch eine Benutzung heute 
verlorener Stellen aus Eunapios’ Geschichtswerk durch Johannes Antiochenus nicht ausgeschlossen werden. 
139 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 162 (Müller) = 188 (Mariev) = 246 (Roberto) = Zos. 1,72. Dieser Meinung sind auch 
ROBERTO 2005, CXL Anm. 37, sowie MARIEV, 344. 
140 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 163 (Müller) = 189 (Mariev) = 246 (Roberto) = Zos. 1,73. 



37 
 

überhaupt keine Parallelen mit Fragment 4 gezogen werden können.141 Es muss ebenfalls un-

beantwortet bleiben, ob Johannes Antiochenus hier ein weiteres, nun verlorenes Fragment aus 

Eunapios’ Geschichtswerk bietet oder ob er Zosimos’ ebenfalls verlorenen Beitrag zweitver-

wertet hat. 

Dagegen können in Bezug auf das Bild, das Eunapios von Carinus zeichnet, Parallelen mit der 

übrigen Historiographie des vierten und fünften Jahrhunderts n. Chr. gezogen werden.142 Über 

die griechische und lateinische Geschichtsschreibung hinweg entspricht das Carinusbild dem 

„typischen Tyrannentopos“ und geht laut Altmayer auf eine „Verleumdungskampagne“ des 

nach ihm regierenden Diokletian zurück143, auch wenn die Intensität der Vorwürfe von Werk 

zu Werk variiert.144 

Anders als bei den Autoren, die in der Tradition der EKG stehen und einzelne Laster des Cari-

nus besprechen145, dehnt sich die Kritik bei Eunapios und der Historia Augusta über alle Le-

bensbereiche des Carinus aus. Ihre beiden Berichte liefern jedoch weder die gleichen Exempla 

seiner Lasterhaftigkeit, noch sind sie konzeptionell kongruent angelegt. Zwar lässt sich Carinus 

in beiden Textstellen des Amtsmissbrauchs überführen. Eunapios meint damit allerdings, dass 

der Kaiser Ankläger und Richter zugleich ist146, und die Historia Augusta liefert das Beispiel, 

dass Carinus unter anderem unum ex cancellariis durch willkürliche Selektion zum Stadtprä-

fekten gemacht und amicos optimos (Hist. Aug. Car. 16,3) verbannt habe.147 Ferner bespricht 

die Historia Augusta Carinus’ Eheschließung mit gleich neun Ehefrauen, die er bei der 

 
141 All diesen Schwierigkeiten zum Trotz wollte BLOCKLEY 1983, 130 Anm. 12 in dem Johannesfragment eine 
Anlehnung an Eunapios erkennen. 
142 Vgl. BANCHICH 1985, 76–78, der die Gemeinsamkeiten jedoch darauf zurückführte, dass Eunapios seine In-
formationen unmittelbar aus der EKG bezogen habe, was allerdings ausgeschlossen sein dürfte, da für Eunapios 
nicht zu belegen ist, ob er überhaupt Latein verstand. 
143 ALTMAYER 2014, 71, der die diokletianische Propaganda überzeugend als falsch entlarvt. Vgl. dazu ebd., 71–
75. 
144 Vgl. Aur. Vict. Caes. 39,11 (Wollust/Ehebruch), Epit. Caes. 38,7 f. (Morde/Hinrichtungen, allgemein zügel-
lose Lebensführung, Wollust/Ehebruch), Eutr. 9,19,1 (Morde/Hinrichtungen, allgemein zügellose Lebensfüh-
rung, Wollust/Ehebruch), Hist. Aug. Car. 16,1–18,2 (Verführung der Jugend, Amtsmissbrauch, Morde/Hinrich-
tungen, allgemein zügellose Lebensführung, Wollust/Ehebruch), Eunap. hist. fr. 4 und 89 (Verführung der Ju-
gend, Amtsmissbrauch, Morde/Hinrichtungen, allgemein zügellose Lebensführung, Wollust/Ehebruch), Ioh. An-
tioch. fr. 162 f. (Morde/Hinrichtungen, allgemein zügellose Lebensführung, Wollust/Ehebruch). Dass Eunap. 
hist. fr. 89 im direkten Zusammenhang mit dem eunapianischen Carinus steht, hat bereits MÜLLER 1851, 53, er-
kannt. So auch BLOCKLEY 1983, 121 Anm. 181. Dennoch haben beide das Fragment unter den sedis incertae 
platziert. 
145 Die Epitome de Caesaribus und Eutrop legen gar ein nahezu wortgleiches Zeugnis über Carinus ab. 
146 Vgl. Eunap. hist. fr. 4: ὁ δὲ ἐγκλήματά τε ἀνέπλαττε καὶ ἐδίκαζε τοῖς ἀδικουμένοις (...). 
147 Ein weiteres Beispiel stellt die Ausführung über Carinus’ sexuelle Devianz dar. So beschreibt Eunapios den 
Frevel an Jungen von gehobener Herkunft (Eunap. hist. fr. 4), während Hist. Aug. Car. 16,1 explizit hervorhebt, 
dass Carinus beim homosexuellen Geschlechtsverkehr die passive Rolle eingenommen habe. Nur am Rande sei 
erwähnt, dass die Unterstellung der passiven Homosexualität gegenüber Carinus als Klimax seiner Vergehen ein 
indirekter Hinweis darauf sein dürfte, dass der Bericht in der Historia Augusta erst nach dem Erscheinen des the-
odosianischen Edikts, das derartige Praktiken unter Strafe stellte, also nach 390 n. Chr., verfasst worden sein 
dürfte. Vgl. hierzu Cod. Theod. 9,7,6 sowie BLECKMANN / GROSS 2016, 165, mit weiteren Literaturangaben. 



38 
 

Scheidung bisweilen schwanger zurücklässt, erst dann, als sein Amtsmissbrauch schon behan-

delt worden ist.148 Dagegen platziert Eunapios, der zudem von keiner Heirat des Carinus be-

richtet, das adulterium mit bereits verheirateten Frauen vor die richterlichen Aktivitäten des 

Kaisers. 

Allen unterschiedlichen Exempla von Carinus’ Lasterhaftigkeit zum Trotz ist die Nähe zwi-

schen der Historia Augusta und Eunapios an dieser Stelle nicht von der Hand zu weisen, nicht 

zuletzt auch aufgrund der schieren Anzahl seiner Verfehlungen, die die Berichte der Breviarien-

Literatur des vierten Jahrhunderts n. Chr. bei Weitem übertrifft. Auch wenn beide Werke nicht 

reziprok voneinander abhängen, dürften sie zumindest für die Carinus-Vita aus der gleichen 

Quelle geschöpft und ihre Vorlage gemäß eigenen Intentionen weiterentwickelt haben. Dies 

wird auch dadurch ersichtlich, dass sich der gemeinsame Traditionsstrang auch an einigen Stel-

len des ersten Buchs von Zosimos’ Historia nea identifizieren lässt. 

 

 

5.5 Diokletian und die Tetrarchie 

Fragmente 5 und 6: 

Für die einundzwanzigjährige Herrschaft Diokletians sind nur zwei Fragmente des eunapia- 

nischen Geschichtswerks erhalten geblieben. Dies ist umso bedauerlicher, da durch den Qua-

ternio-Ausfall in Cod. Vat. gr. 156 auch Zosimos’ Bericht über Diokletian verlorengegangen 

ist. Dadurch ist nahezu die gesamte eunapianisch/zosimeische Darstellung der Tetrarchie ab-

handengekommen. In Fragment 5 berichtet Eunapios, dass Diokletian darauf Wert gelegt habe, 

jedes Grenzgebiet mit ausreichend vielen Streitkräften zu verteidigen und Kastelle zu errich-

ten.149 In Bezug auf das anonyme Suda-Lemma vermutete bereits Reitemeier, dass es „fortasse 

ex Eunapii auctoritate“ stamme.150 Anlass gab ihm dazu ein Rückverweis in der Historia nea. 

Im Zusammenhang mit Konstantins I. Verteidigungspolitik erwähnt Zosimos Diokletians Si-

cherungs- und Befestigungsmaßnahmen, über die er zuvor bereits gesprochen haben will.151 

Durch den Quaternio-Verlust ist jedoch nicht mehr nachzuvollziehen, an welcher Stelle die 

Historia nea im Detail über Diokletians Maßnahmen berichtet hat. Dementsprechend kann auch 

nicht entschieden werden, ob das Lemma überhaupt auf Eunapios oder doch auf Zosimos 

 
148 Vgl. Hist. Aug. Car. 16,7. 
149 Eunap. hist. fr. 5 = Suda ε 3252: Ἐσχατία: (...) ὁ Διοκλητιανὸς λόγον ποιούμενος τῶν πραγμάτων ᾠήθη δεῖν 
καὶ δυνάμεσιν ἀρκούσαις ἑκάστην ἐσχατιὰν ὀχυρῶσαι, καὶ φρούρια ποιῆσαι. 
150 REITEMEIER 1784, 557. 
151 Vgl. Zos. 2,34,1: Ἔπραξεν δέ τι Κωσταντῖνος καὶ ἕτερον, ὃ τοῖς βαρβάροις ἀκώλυτον ἐποίησε τὴν ἐπὶ τὴν 
Ῥωμαίοις ὑποκειμένην χώραν διάβασιν τῆς γὰρ Ῥωμαίων ἐπικρατείας ἁπανταχοῦ τῶν ἐσχατιῶν τῇ 
Διοκλητιανοῦ προνοίᾳ κατὰ τὸν εἰρημένον ἤδη μοι τρόπον πόλεσι καὶ φρουρίοις καὶ πύργοις διειλημμένης, καὶ 
παντὸς τοῦ στρατιωτικοῦ κατὰ ταῦτα τὴν οἴκησιν ἔχοντος (...). 



39 
 

zurückgeht.152 Paschoud ging sogar nur so weit, dass er sowohl Eunapios als auch Zosimos 

zutraute, den Inhalt des Lemmas verfasst zu haben, da „le style du Fragment 5 (...) banal“ und 

daher typisch für beide Autoren sei.153 Jedenfalls sind die Sicherungs- und Befestigungsmaß-

nahmen durch die diokletianische Tetrarchie historisch. Auch wenn Fragment 5 den zeitlichen 

oder geographischen Kontext nicht verrät, in dem Diokletian zu der Erkenntnis gelangt sein 

soll, die römischen Grenzregionen besser zu befestigen, sprechen zahlreiche epigraphische und 

archäologische Zeugnisse an der Donaugrenze für eine intensive Baupolitik der Tetrarchie vor 

dem Beginn des vierten Jahrhunderts n. Chr.154, die sowohl in Eumenius’ Panegyrikos aus dem 

Jahr 297/298 n. Chr. als auch von Laktanz besprochen wird.155 

Fragment 6 und damit die zweite eunapianische Nachricht, die sich auf Diokletians Herrschaft 

bezieht, ist ein weiteres anonymes Suda-Lemma über die Truppenverbände der Jovier und Her-

kulier. Deren Bezeichnungen seien auf göttliche Beinamen zurückzuführen, da Iovis bei den 

Italern Zeus und Herculius Herakles sei.156 Zosimos bespricht die Truppenbezeichnungen an 

zwei Stellen seiner Historia nea.157 Ähnlich wie in Fragment 3 über den treffsicheren Bogen-

schützen in Kremna bietet er aber auch hier kein wortgleiches Zeugnis, das sich auf Anhieb mit 

Eunapios harmonisieren ließe. Dennoch lässt sich eine zufriedenstellende Erklärung für die Ab-

weichungen zwischen Eunapios und Zosimos finden. In seiner Untersuchung über die Darstel-

lung Konstantins I. in Philostorgios’ Kirchengeschichte stellte Bleckmann heraus, dass das seit 

Jahrzehnten Eunapios zugeschriebene Fragment 6 mit einiger Sicherheit auf den eunomia- 

nischen Kirchenhistoriker Philostorgios und dessen Bericht über die Schlacht von Chrysopolis 

324 n. Chr. zwischen Konstantin I. und Licinius zurückgeht.158 Überliefert durch den Cod. Sa-

baiticus gr. 366, führt die anonyme Konstantinsvita (BHG 365) das vermeintlich eunapianische 

 
152 Vgl. etwa den Kommentar von WAGNER / ERFURDT 1808b zu Amm. 23,5,2, in dem Zosimos für das Lemma 
verantwortlich gemacht wird. Ammianus Marcellinus geht an dieser Stelle auf die Lage von Kirkesion ein, das 
Diokletian muris turribusque circumdedit celsis (Amm. 23,5,2). 
153 PASCHOUD 1992, 619. 
154 Der Bedeutungszuwachs und die Intensivierung von Befestigungsanlagen zu dieser Zeit lässt sich daran able-
sen, dass die Gestaltung der Bauinschriften in Donje Butorke, Sexaginta Prista, Transmarisca, Durostorum und 
Halmyris zugunsten der Tetrarchen einem einheitlichen Formular folgt. Vgl. diesbezüglich ZAHARIADE 1997, 
BLECKMANN 2019 und zu Diokletians Baupolitik auch KUHOFF 2001 und BĂJENARU 2010, 33 f., mit dem folgen-
den Hinweis auf Laktanz und Eumenius’ Panegyrikos. 
155 Vgl. Pan. Lat. 9 (5) 18,4: Nam quid ego alarum et cohortium castra percenseam toto Rheni et Histri et 
Eufratae limite restituta? Qua veris autumnive clementia tot manu positae arbores convalescunt, quo calore so-
lis tot depressae imbribus segetes resurgunt, quot ubique muri vix repertis veterum fundamentorum vestigiis 
excitantur, und Lact. mort. pers. 7,8: Huc accedebat infinita quaedam cupiditas aedificandi, non minor provinci-
arum exactio in exhibendis operariis et artificibus et plaustris, omnia quaecumque sint fabricandis operibus ne-
cessaria. 
156 Vgl. Eunap. hist. fr. 6 = Suda ι 403: Ἰόβειοι καὶ Ἑρκούλειοι: ὀνόματα τάξεων. τάγματα γάρ τινα ἦσαν 
δαίμονος ἐπώνυμα. Ἰόβις γὰρ παρὰ Ἰταλοῖς ὁ Ζεύς, Ἐρκούλιος δὲ ὁ Ἡρακλῆς. 
157 Vgl. Zos. 2,42,2 und 3,30,2. 
158 BLECKMANN 2004, 199–203. 



40 
 

Fragment, das tatsächlich jedoch auf Philostorgios zurückgeht.159 Dass jeder Zweifel ausge-

schlossen werden kann, liege daran, dass sowohl dem Suda-Lemma als auch der BHG 365 der 

gleiche Fehler unterläuft. Beide Quellen weisen nämlich fälschlicherweise darauf hin, dass He- 

rakles bei den Italern Herculius und nicht Herkules heiße.160 

 

 

6 Von Konstantin I. bis zur Alleinherrschaft des Constantius II. (306–353/5 n. Chr.) [Fr. 

7 bis 7a,1] 

6.1 Vorbemerkung 

Anders als bei den knappen Nachrichten über seine Vorgänger nimmt die Dichte der überlie-

ferten Fragmente über die Regierungszeit von Konstantin I. zu. Ob Eunapios’ Geschichtswerk 

mit dem Bericht über Konstantin I. insgesamt auch an Erzähltiefe gewonnen hat, kann heute 

nicht mehr bestimmt werden. Schließlich kann nicht ausgeschlossen werden, dass die erhöhte 

Anzahl der aus dem Geschichtswerk konservierten Nachrichten weniger einer breiteren Erzäh-

lung als vielmehr dem individuellen Exzerpier-Interesse seiner Textzeugen geschuldet ist, die 

sich genötigt sahen, zu Eunapios’ kontroversen Berichten über Konstantin I. Stellung zu bezie-

hen. Gegen eine ausführlichere Berichterstattung spricht auch, dass Konstantin I. kein eigenes 

Buch gewidmet ist. Mitsamt seinen Amtsvorgängern seit Claudius II. wird Konstantin I. im 

ersten der insgesamt vierzehn Bücher von Eunapios’ Geschichtswerk behandelt. Ungeachtet 

dessen haben sich verschiedene Fragmente aus diesem Zeitraum erhalten, die dem Geschichts-

werk zugeordnet werden können. Darunter begegnen erstmals auch Fragmente, die nicht aus 

der Suda, sondern von anderen Textzeugen stammen. 

Wie im vorausgehenden Zeitabschnitt von Claudius II. bis Diokletian zeigen sich auch im Be-

richt über Konstantin I. und die Kaiser der zweiten Tetrarchie wieder Berührungen der Historia 

nea mit der lateinischen Historiographie. Denn bezüglich Konstantins I. Herrschaftsantritt 

306 n. Chr. wissen sowohl die Epitome de Caesaribus als auch Zosimos von der sicherlich to-

pischen Tötung der Postpferde durch Konstantin I., um seine Verfolger abzuschütteln.161 Von 

der um 308/309 n. Chr. erfolgten Usurpation des Lucius Domitius Alexander berichtet dann 

zwar auch Aurelius Victor als Vertreter der EKG-Tradition. Doch nur Zosimos und die Epitome 

 
159 Vgl. Philostorg. 1,6b,12: (...) τινῶν μὲν ταγμάτων καὶ αὐτοῖς ὄντων τοῖς δαίμοσιν ἐπωνύμων, ὅνπερ τρόπον 
<οἱ> Ἰοβιανοὶ καὶ Ἑρκουλιανοὶ καλούμενοι, ὡς καθ’ Ἑλλήνων φωνὴν εἰπεῖν, Διάσιοι καὶ Ἡράκλειοι (Ἰόβης μὲν 
γὰρ παρ’ Ἰταλοῖς ὁ Ζεύς, Ἑρκούλιος δὲ ὁ Ἡρακλῆς) (...). Vgl. hierzu auch den Kommentar von BLECKMANN / 
STEIN 2015, 58 f. 
160 Vgl. BLECKMANN 2004, 201 f. 
161 Vgl. Epit. Caes. 41,2 sowie Zos. 2,8,3. Von der Tötung der Postpferde wissen unter anderem auch Aur. 
Vict. Caes. 40,2 und Anon. Val. 2,4. 



41 
 

de Caesaribus stimmen darin überein, dass der Usurpator ursprünglich aus Phrygien stammte, 

während Aurelius Victor seine Provenienz auf Pannonicis parentibus (Aur. Vict. Caes. 40,17) 

zurückführt. Abschließend verwenden sowohl die Epitome de Caesaribus als auch Zosimos so-

gar die wortgleiche Konkretisierung von Domitius Alexanders moralischer Inferiorität: 

 
Epit. Caes. 40,20 Zos. 2,12,3 

Alexander fuit Phryx origine, ingenio timidus, inferior 

adversus laborem vitio senectae aetatis. 

(...) Ἀλεξάνδρῳ, Φρυγί τε ὄντι τὸ γένος καὶ δειλῷ καὶ 

ἀτόλμῳ καὶ πρὸς πάντα πόνον ὀκνοῦντι καὶ προσέτι 

γεγηρακότι. 

 

Interessanterweise teilen sich Eunapios und Zosimos zu diesem Zeitpunkt auch Informationen 

mit dem fragmentarisch überlieferten Geschichtswerk des Praxagoras von Athen: So wird Ma-

xentius’ Kopf nach seiner Niederlage an der Milvischen Brücke 312 n. Chr. bei beiden Autoren 

aufgespießt, durch Rom getragen und der stadtrömischen Bevölkerung gezeigt.162 Weiterhin 

benutzen beide Autoren mit ἱκέτης den gleichen Terminus, um Licinius infolge der Belagerung 

von Nikomedia durch Konstantin I. 324 n. Chr. als Bittsteller zu beschreiben.163  

Insgesamt zeichnet Eunapios ein negativeres Bild von Konstantin I. als die seltenen spätantiken 

Zeugnisse, die überhaupt kritische Stimmen gegen den Kaiser erheben. Schon Photios hob in 

seiner Bibliotheke hervor, dass Eunapios neben seinem Lob für Julian μάλιστά γε τὸν μέγαν 

Κωνσταντῖνον (Eunap. hist. t. 1) kritisiere. Eunapios’ überbordende Missbilligung Konstan-

tins I. schlägt sich vor allem im Bericht über die Verwandtenmorde und dessen anschließende 

Hinwendung zum Christentum nieder. 

 

 

6.2 Konstantin I., Flavius Ablabius und Sopatros 

Fragment 7: 

Fragment 7 über Konstantin I. stammt aus Eunapios’ Vitae sophistarum und stellt ein „double 

testimonium“ dar, da sich Eunapios in diesem Abschnitt gleich zweimal auf sein Geschichts-

werk bezieht164: 

 
„Konstantin wurde allerdings für seine Wertschätzung gegenüber Ablabios bestraft, und wie er 

zu Tode kam, ist aufgeschrieben in dem ihn betreffenden Abschnitt meiner Historien. Ablabios 

 
162 Vgl. Zos. 2,17,1 und Praxag. (BNJ 219) t. 1,4 und zur Person des Praxagoras von Athen auch S. L. Ager, Pra-
xagoras (219), in: BNJ, JANISZEWSKI 2006, 352–371, BLECKMANN 1999, KRALLIS 2014. 
163 Vgl. Zos. 2,28,1 und Praxag. (BNJ 219) t. 1,6. 
164 PASCHOUD 1992, 620. 



42 
 

hinterließ er seinen Sohn Konstantios II., der mit ihm zusammen regiert und die Herrschaft des 

Vaters zusammen mit seinen Brüdern Konstantin II. und Konstans übernommen hatte. In dem 

Abschnitt meiner Historien, der den überaus göttlichen Julian behandelt, finden sich darüber 

genauere Informationen.“165 

 

Bei Zosimos lässt sich kein derart verdichteter Beitrag finden, zumal die Suche danach wiede-

rum das Risiko eines Beweisfehlers birgt. So würden zum einen zwei voneinander unabhängige 

Werke miteinander verglichen werden, da Zosimos das Geschichtswerk und nicht die Vitae 

sophistarum benutzt hat. Zum anderen müsste vorausgesetzt werden, dass Eunapios in seinem 

Geschichtswerk analog zu den Vitae sophistarum derart knapp über eine Ehrung des Flavius 

Ablabius und Konstantins I. unmittelbar daran anschließendes Ableben berichtet haben könnte.  

Für die erste Referenz aus den Vitae sophistarum, d. h. die konsequente Bestrafung Konstan-

tins I. für dessen wie auch immer geartete Ehrung seines praefectus praetorio, findet sich über-

haupt keine Entsprechung bei Zosimos.166 Das explizite Nahverhältnis zwischen Konstantin I. 

und Flavius Ablabius ist allerdings historisch und schlägt sich etwa in einem Brief des Kaisers 

nieder, in dem er ihn mit den Worten have Ablabi carissime nobis (CIL 3, 352) begrüßt.167 

Auch für den zweiten Teil von Fragment 7 findet sich allenfalls eine mittelbare Entsprechung 

bei Zosimos, der die Beteiligung der Söhne Konstantins I. an der Herrschaft über das Römische 

Reich zwar ebenfalls thematisiert, aber hier nicht in den Zusammenhang mit Flavius Ablabius 

bringt.168 Anders als in den Vitae sophistarum deutet bei Zosimos auch nichts darauf hin, dass 

Flavius Ablabius infolge von Konstantins I. Ableben eine Art Vormundschaft für Constan-

tius II. übernimmt, die der neue Augustus im Osten des Römischen Reichs auch gar nicht not-

wendig hat, weil er sich 337 n. Chr. bereits in seinem zwanzigsten Lebensjahr befindet. Viel-

mehr dürfte sich hinter Constantius’ II. Bezeichnung als παῖς (Eunap. hist. fr. 7) der gleiche 

Mechanismus verbergen, den Eunapios auch zur Delegitimierung von Carinus’ oder 

 
165 Eunap. hist. fr. 7 = vit. soph. 6,3,8 (Übers. Becker): Κωνσταντῖνος μὲν οὖν ˹ὡς˺ Ἀβλάβιον τιμῶν ἐκολάζετο 
καὶ ὅπως γε ἐτελεύτα ἐν τοῖς περὶ ἐκείνου γέγραπται, Ἀβλαβίῳ δὲ τὸν παῖδα κατέλιπε Κωνστάντιον, 
συμβασιλεύσαντα μὲν αὐτῷ, διαδεξάμενον δὲ τὴν ἀρχὴν τοῦ πατρὸς σὺν Κωνσταντίνῳ καὶ Κώνσταντι τοῖς 
ἀδελφοῖς. ἐν δὲ τοῖς κατὰ τὸν θειότατον Ἰουλιανὸν ἀκριβέστερον ταῦτα εἴρηται. 
166 Vgl. zu Ablabius Art. Fl. Ablabius (4), PLRE, Bd. 1 (1971), 3 f. Zwar berichtet Zos. 2,40,3 ebenfalls über 
Konstantins I. Prätorianerpräfekten Flavius Ablabius, nennt diesen aber erst im Zusammenhang mit seiner Hin-
richtung zur Zeit von Constantius II., d. h. im Jahr 338 n. Chr., als Konstantin I. bereits verstorben war. Vgl. zur 
Jahresangabe Hier. chron. a. 338 = 234,16 f.: Ablabius praefectus praetorio et multo nobilium occisi, sowie zum 
„Blutbad“ unter Constantius II. auch ROSEN 2013, 369–375. 
167 Bei Konstantins I. Brief an Flavius Ablabius handelt es sich um das zweite Dokument innerhalb des Dossiers 
von Orkistos, das sowohl diverse Petitionen der Einwohner von Orkistos an den Kaiser als auch die konkreten 
Anweisungen an den damaligen vicarius Asiae, Flavius Ablabius, beinhaltet. Vgl. hierzu insbesondere KOLB 
1993 mit Text und deutscher Übersetzung, LENSKI 2016, 87–114, und VAN DAM 2008, 150–162 und 370 f., je-
weils mit Text und englischer Übersetzung, sowie CHASTAGNOL 1982. 
168 Vgl. Zos. 2,35,1. 



43 
 

Theodosius’ I. Herrschaftsanspruch einsetzt.169 Insgesamt sprechen die Abweichungen sowie 

die Verwertung eunapianischer Informationen über mehrere Kapitel der Historia nea hinweg 

jedoch dafür, dass Eunapios in seinem Geschichtswerk anders und ausführlicher über die Eh-

rung des Flavius Ablabius und das Ableben Konstantins I. sowie dessen Nachfolgeregelung 

berichtet haben muss, als es in den Vitae sophistarum kurzgefasst angedeutet wird.170 

 

Fragment 7.3: 

In seiner Historia nea greift Zosimos zwar nicht die Ehrung des praefectus praetorio durch 

Konstantin I. auf, aber erwähnt immerhin dessen maßgebliche Schuld an der Beseitigung des 

Philosophen Sopatros, von der auch Eunapios in seinen Vitae sophistarum berichtet.171 Flavius 

Ablabius war in den 330er-Jahren n. Chr. bei Konstantin I. zu einigem Ansehen gekommen, 

was sich in seiner Ernennung zum praefectus praetorio (329–337 n. Chr.) sowie zum Konsul 

für das Jahr 331 n. Chr. niederschlug.172 Zu dieser Zeit befand sich auch der „Hofphilosoph“ 

und Neuplatoniker Sopatros aus Apameia im Umfeld von Konstantin I. und soll laut Johannes 

Lydos federführend an den Einweihungsfeierlichkeiten von Konstantinopel im Jahr 330 n. Chr. 

mitgewirkt haben.173 In seinen Vitae sophistarum beschreibt Eunapios, „dass der Kaiser von 

ihm eingenommen wurde und ihn in aller Öffentlichkeit zu seinem Berater machte, indem er 

ihn zu seiner Rechten sitzen ließ (...)“.174 Aufgrund dessen habe er den Neid der städtischen 

Führungselite auf sich gezogen und sei das Opfer einer Intrige geworden. Als Konstantinopel 

einmal für längere Zeit von ungünstigen Winden heimgesucht wurde, wodurch die Schiffe der 

 
169 Vgl. Eunap. hist. fr. 4, 9, 13, 24, 48 und 65.1, in denen Eunapios auch erwachsene Protagonisten als 
μειράκιον bezeichnet, um ihre moralische Unterlegenheit hervorzuheben. 
170 Insofern reduziert sich die Aussagekraft dieser Referenz für das Verständnis des Geschichtswerks um ein 
Vielfaches. Ihre geringe Bedeutung lässt sich mit einer weiteren Referenz aus den Vitae sophistarum auf das Ge-
schichtswerk parallelisieren, in der Julians mehrjährige Anwesenheit in Gallien in wenigen Sätzen zusammenge-
fasst wird. Vgl. Eunap. vit. soph. 7,3,7. Er fasst darin die Entsendung Julians nach Gallien bis zu seiner Promo-
tion zum Augustus, d. h. einen Zeitraum von 355 bis 360 n. Chr. in wenigen Zeilen zusammen. Dabei haben sich 
allein aus diesem Berichtszeitraum mehr als zwölf Fragmente des Geschichtswerks erhalten (vgl. Eunap. hist. fr. 
7a,2, 8, 8a, 9–11, 11.1, 11.2 sowie 12–14). Dass Eunapios der Episode gar mehrere Bücher gewidmet haben 
könnte, deuten die proömienartigen Ausführungen und Perspektivwechsel in Eunap. hist. fr. 8 (Proömium zum 
zweiten Buch), 9 (Methodologie zur Berichterstattung über die Schlacht von Argentoratum), 14,1 (Perspektiv-
wechsel zugunsten von Julian, nachdem scheinbar zuvor über Constantius II. berichtet worden ist) sowie 14,3 
(erneuter Perspektivwechsel zugunsten von Constantius II.) an. 
171 Über die Intrige des Flavius Ablabius und die Beseitigung des Sopatros berichtet Eunap. vit. soph. 6,2,1–11. 
Vgl. auch GOULET 2016. 
172 Vgl. PENELLA 1990, 129 f., CHAUSSON 2002, 205–229, und BECKER 2013, 261–269, mit weiterführenden Li-
teraturangaben. 
173 Vgl. zum Begriff des Hofphilosophen und Sopatros HARTMANN 2017, 229–234, zu Sopatros’ Biographie Art. 
Sopater (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 846, sowie mit weiterführenden Literaturangaben auch BECKER 2013, 252–
261, und zu dessen Einfluss bei Konstantin I. Lyd. mens. 4,2 = 52. 
174 Eunap. vit. soph. 6,2,2 (Übers. Becker): ὡς ὁ μὲν βασιλεὺς ἑαλώκει τε ὑπ’ αὐτῷ, καὶ δημοσίᾳ σύνεδρον εἶχεν, 
εἰς τὸν δεξιὸν καθίζων τόπον (...). Vgl. zu Sopatros’ Rolle an Konstantins I. Hof den Kommentar von BECKER 
2013, 254. 



44 
 

Getreideversorgung nicht anlegen konnten, wurde Sopatros von seinen Neidern bezichtigt, die 

Winde δι’ ὑπερβολὴν σοφίας (Eunap. vit. soph. 6,2,10) zuungunsten der Stadt beeinflusst zu 

haben. Konstantin I. ließ sich von dem Vorwurf überzeugen und ordnete kurzerhand die Hin-

richtung des Philosophen an.175 Seiner Hinrichtung widmet sich auch ein Suda-Lemma, das 

bislang noch von keiner Eunapios-Edition dem Geschichtswerk zugeordnet wurde, hier jedoch 

als eunapianisches Fragment 7.3 aus konstantinischer Regierungszeit geführt werden soll. Es 

beschreibt, dass Konstantin I. Sopatros zum Beweis dafür getötet habe, dass er nicht länger dem 

hellenischen Glauben anhänge.176 

Adler gab in ihrer Suda-Edition an, dass das Fragment Hesychios von Milet zuzuordnen sei.177 

Warum Eunapios bisher nicht als Urheber in Betracht gezogen wurde, liegt vermutlich daran, 

dass Eunapios in seinen Vitae sophistarum eine vom Lemma abweichende Begründung für So-

patros’ Tod präsentiert. Während das Suda-Lemma Konstantins I. neues religiöses, d. h. christ-

liches Bekenntnis als Grund für die Beseitigung angibt, führen es die Vitae sophistarum sowie 

Zosimos in seinem Bericht über das Ableben des praefectus praetorio auf den Neid der Kon-

stantinopolitaner zurück.178 

Es darf jedoch nicht außer Acht gelassen werden, dass es sich bei der bekannten Todesnachricht 

des Sopatros zum einen nicht um einen Auszug aus Eunapios’ Geschichtswerk handelt, dessen 

Inhalt an dieser Stelle nicht überliefert worden ist, sondern um den Bericht seiner Vitae sophis-

tarum, die hier laut Becker eine ganz andere Absicht verfolgt.179 Zum anderen handelt es sich 

auch bei Zosimos’ Nachricht nicht um einen Bericht über das Ableben des Sopatros. In der 

besagten Stelle geht es um den „Philosophenmörder“ Flavius Ablabius zur Zeit von Constan-

tius II.180, nicht jedoch um Sopatros, der schon unter Konstantins I. Herrschaft zu Tode gekom-

men ist. Insofern ist denkbar, dass es sich beim vorliegenden Fragment 7.3 im Kern also um die 

Todesnachricht des Sopatros handelt, die Eunapios in einem Geschichtswerk geboten hat und 

 
175 Vgl. Eunap. vit. soph. 6,2,3–11. 
176 Eunap. hist. fr. 7.3 = Suda σ 845: Σώπατρος, Ἀπαμεύς, σοφιστὴς καὶ φιλόσοφος, μαθητὴς Ἰαμβλίχου· ὃν ὁ 
Καῖσαρ Κωνσταντῖνος ἀνεῖλεν εἰς πίστιν τοῦ μὴ ἑλληνίζειν ἔτι τὰ κατὰ θρησκείαν· ἦν γὰρ αὐτῷ συνήθης 
πρότερον. ἔγραψε Περὶ προνοίας καὶ τῶν παρὰ τὴν ἀξίαν εὐπραγούντων ἢ δυσπραγούντων. Auf die Suda-Kom-
pilatoren muss die irrige Angabe zurückgehen, dass Konstantin I. zu dieser Zeit noch Caesar gewesen sei. 
177 Vgl. ADLER 1935, 407. SCHLANGE-SCHÖNINGEN 1995, 68 f., schließt sich Adlers Zuordnung an, appelliert 
aber an die „Unwahrscheinlichkeit dieser Darstellung“, zumal sich Konstantin I. zu Lebzeiten immer wieder mit 
paganen Philosophen umgeben hat, vgl. hierzu auch ebd., 66 f. 
178 Und zwar insbesondere auf den Neid des Ablabius, über dessen moralische Unvollkommenheit Eunap. vit. 
soph. 6,2,12–3,13, direkt im Anschluss an die Sopatros-Vita berichtet. Vgl. auch Zos. 2,40,3. 
179 Dass er den religiösen Aspekt nicht als Ursache für die Beseitigung des Sopatros nennt, erklärt BECKER 2013, 
252 f., indirekt: Sopatros’ weiteres Schicksal auf sein politisches Wirken am Kaiserhof zu reduzieren, habe der 
Parallelisierung seines Lebens mit dem des Eustathios gedient, der am sassanidischen Königshof ähnlichen Her-
ausforderungen gegenüberstand. Im Zentrum der Vita stehe zudem auch der Vergleich zwischen Sopatros und 
Sokrates. 
180 BECKER 2013, 261. 



45 
 

die nur über die Suda überliefert wurde. Da Sopatros’ Rolle bei Zosimos auch im folgenden 

Fragment über die Beseitigung von Konstantins I. Verwandten zugunsten einiger namenloser 

Priester getilgt wurde181, liegt auch eine Begründung vor, weswegen die Historia nea auf eine 

genuine Schilderung von Sopatros’ Tötung verzichtet hat. Sie könnte schlichtweg Zosimos’ 

Kürzung zum Opfer gefallen sein. Eine alternative Erklärung bietet sich mit Eunapios selbst, 

der Sopatros’ Rolle in der zweiten, d. h. entschärften Fassung seines Geschichtswerks getilgt 

haben könnte. 

 

 

6.3 Die Verwandtenmorde und die conversio Konstantins I. 

Fragment 7.1: 

Ähnlich wie in Fragment 7 über den Herrschaftswechsel von Konstantin I. auf seine Söhne 

besteht der Bericht in Fragment 7.1 über die Verwandtenmorde im Umfeld von Konstantin I. 

ebenfalls aus zwei Nachrichten: 

 

„Konstantin tötete, so sagt er (d. h. Philostorgios), seinen eigenen Sohn Crispus, wozu er sich 

von den Verleumdungen der Stiefmutter hinreißen ließ. Jene wiederum ließ er, als entdeckt 

wurde, dass sie mit einem der cursores Ehebruch trieb, durch die Hitze des Bades ersticken. Für 

die Hinrichtung des Sohnes büßte Konstantin, da er nicht viel später, als er sich in Nikomedeia 

aufhielt, von seinen Brüdern durch Gift ermordet wurde.“182 

 

Das vorliegende Fragment stammt wie Fragment 6 ursprünglich wieder aus der Kirchenge-

schichte des Philostorgios, dieses Mal überliefert über die sogenannte große Photios-Epitome 

im Cod. Baroccianus 142.183 Dass er auch an dieser Stelle Eunapios benutzt hat, macht der 

Vergleich mit Zosimos deutlich. Im Zusammenhang mit Konstantins I. Verwandtenmorden be-

richtet Zosimos, dass der Caesar und Kaisersohn Crispus in den Verdacht geraten war, mit sei-

ner Stiefmutter Fausta ein Verhältnis zu haben, woraufhin Konstantin I. ihn beseitigt habe. Da 

sich die Kaiserinmutter Helena über den Frevel tief betrübt zeigte, wollte Konstantin I. ihren 

Kummer lindern und ließ Fausta in ein überhitztes Bad bringen, wo sie verstarb.184 

 
181 Vgl. Zos. 2,29,3. 
182 Eunap. hist. fr. 7.1 = Philostorg. 2,4 (Übers. Bleckmann/Stein): Ὅτι φησὶ τὸν Κωνσταντῖνον ἀνελεῖν τὸν ἴδιον 
παῖδα Κρῖσπον διαβολαῖς τῆς μητρυιᾶς συναρπασθέντα, κἀκείνην δὲ πάλιν φωραθεῖσάν τινι τῶν κουρσώρων 
μοιχωμένην τῇ τοῦ λουτροῦ ἀλέᾳ ἐναποπνιγῆναι προστάξαι. καὶ τῷ παιδίῳ τοῦ ξίφους διδοῦντα Κωνσταντῖνον 
τὴν δίκην, μετ’ οὐ πολὺν χρονὸν ὑπὸ τῶν ἀδελφῶν φαρμάκοις κατὰ τὴν Νικομήδειαν διατρίβοντα ἀναιρεθῆναι. 
183 Vgl. Philostorg. 2,4 sowie den Kommentar mit Besprechung der Sekundärliteratur zu den Verwandtenmorden 
Konstantins I. von BLECKMANN / STEIN 2015, 106–108. 
184 Vgl. Zos. 2,29,2. 



46 
 

Auch wenn sich zwischen dem Fragment und dem Zosimos-Bericht feine Unterschiede ausma-

chen lassen, dürften beide eng zusammenhängen. Beide weisen Konstantin I. die Schuld an 

gleich zwei Morden zu, haben in etwa die gleiche Ereignisfolge und benennen Faustas Todesart. 

Zugunsten einer engen Abhängigkeit beider Berichte ist zudem festzuhalten, dass es sich beim 

vorliegenden Fragment bei Weitem nicht mehr um Eunapios’ ursprünglichen Wortlaut handelt, 

auch nicht um den des Philostorgios, sondern um Photios’ Exzerpt aus dem neunten Jahrhun-

dert n. Chr., der die Kirchengeschichte des frühen fünften Jahrhunderts n. Chr. – die für sich 

dann tatsächlich aus Eunapios’ Geschichtswerk des noch früheren fünften Jahrhunderts n. Chr. 

geschöpft haben dürfte – exzerpiert hat. Schon Philostorgios dürfte den ursprünglichen Bericht 

verfremdet, durch Streichungen gekürzt und um eigene Kommentare ergänzt haben. So lässt er 

die besorgte Kaiserinmutter Helena aus, während sie Konstantin I. bei Zosimos dazu anstiftet, 

auch Fausta zu beseitigen. Während Philostorgios’ Nachricht hier also als eine Art Behelfs- 

brücke für das Verhältnis zwischen Eunapios und Zosimos dienen kann, lässt sich bei Zosimos 

zusätzlich noch ein Splitter direkter Eunapios-Benutzung ausmachen. So fällt in der Historia 

nea die Formulierung, Konstantin I. habe – um die Trauer seiner Mutter zu lindern – κακῷ τὸ 

κακὸν ἰάσατο μείζονι (Zos. 2,29,2) und Fausta beseitigt.185 

Die wohl früheste Quelle, die die Verwandtenmorde thematisiert haben könnte, dürfte bereits 

die EKG gewesen sein, da sich in ihrer Nachfolge bei Aurelius Victor und Eutrop Hinweise zu 

den Morden finden.186 Unabhängig von der Tradition der EKG scheint dagegen der Bericht der 

Epitome de Caesaribus über die Verwandtenmorde zu sein187, da sie gegenüber den früher be-

richtenden Autoren wie Aurelius Victor oder Eutrop neue Einzelheiten bietet und davon aus-

geht, dass Fausta ihren Stiefsohn bei Konstantin I. aus nicht näher erläuterten Gründen 

 
185 Das medizinische Vokabular deutet auf eine eunapianische Färbung hin, da die Beschreibung von Leiden und 
Behandlung von Krankheiten immer wieder als Metapher für historische Ereignisse in seinem Geschichtswerk 
herangezogen wird. Vgl. bspw. Eunap. hist. fr. 1, 54, 74/75,1 und 74/75,6. Möglicherweise geschah die Einbin-
dung medizinischer Exempla aufgrund Eunapios’ Verehrung für Oribasios, Leibarzt Julians, der ihn zur Nieder-
schrift des Geschichtswerks veranlasste, vgl. Eunap. hist. fr. 8 und für weitere Belege seines fortgeschrittenen 
medizinischen Interesses fr. 41, 61.1, 77, 78, 80, vit. soph. 10,1,4–14, 19,1–22,3, 23,6,3–10 und BECKER 2013, 
29 und 487 f., STENGER 2009, 54–69 sowie PENELLA 1990, 6–8. Bei Zos. 1,37,3 findet sich zudem ein weiterer 
Hinweis auf eunapianisches Vokabular: Um 268 n. Chr., zur Zeit von Gallienus’ Herrschaft, bricht die Pest mit 
derartiger Heftigkeit aus, wie sie zuvor noch niemand gekannt hat, weswegen die von den einfallenden Goten 
verursachten Leiden weniger tragisch erscheinen. Außerdem taucht die Formulierung in leichter Abwandlung 
auch im überlieferten Wortlaut des Geschichtswerks auf: Im Zusammenhang mit Julians plötzlichem Ableben 
während des Perser-Feldzugs 363 n. Chr. vergleicht Eunap. hist. fr. 23 den Schmerz, den der Tod Julians ausge-
löst habe, mit der Gefahr, die von den verfolgenden Persern ausgehe. 
186 Während sich Aurelius Victor wenig detailliert äußert und den Mord an Crispus auf ein Urteil des Vaters 
(Aur. Vict. Caes. 41,11) zurückführt, ließ Konstantin I. bei Eutrop kurz nach seinem Sieg über Licinius sowohl 
Crispus als auch Licinianus Licinius – den gemeinsamen Sohn seiner Halbschwester Constantia und Licinius – 
und in deren Folge gleich auch Fausta und numerosi amici (Eutr. 10,6,3) beseitigen. 
187 Vgl. SCHLUMBERGER 1974, 199, der auch davon ausgeht, dass der Verfasser der Epitome hier einer anderen 
Quellentradition folgt als der EKG. 



47 
 

denunziert hat, woraufhin dieser seinen Sohn umbringen lässt. Als sich infolgedessen Konstan-

tins I. Mutter Helena untröstlich über den Verlust ihres Enkels zeigt, und Fausta der Lüge be-

zichtigt, kommt Konstantin I. ihrem Flehen nach und lässt Fausta in einem zu heißen Bad er-

tränken.188 Eine neue Information, die sich die Epitome de Caesaribus und Eunapios teilen, ist 

demnach auch Helenas Anstiftung. Dass ihre Mitschuld erst eine nachträgliche Konstruktion 

des späten vierten oder frühen fünften Jahrhunderts n. Chr. gewesen sein dürfte, könnte darauf 

zurückzuführen sein, dass ihr die Kirchengeschichtsschreibung in der Zwischenzeit die Rolle 

als Auffinderin des heiligen Kreuzes in Jerusalem zugeschrieben hatte.189 Eine Schmälerung 

ihres Andenkens könnte also sowohl von Eunapios als auch von der Epitome de Caesaribus 

oder ihrer Quelle beabsichtigt gewesen sein. Beide unterscheiden sich wiederum dadurch, dass 

es erst in Eunapios’ Geschichtswerk zur Kombination der Verwandtenmorde und der Hinwen-

dung zum Christentum gekommen sein dürfte. Wenn es zuvor überhaupt konstantinskritische 

Stimmen gab – wie etwa das Epigramm des Ablabius unbekannter Provenienz, auf das sich 

Sidonius Apollinaris beruft –, zogen diese eher den Vergleich zwischen Nero und Konstan-

tin I.190 Die verheißungsvolle Taufe Konstantins I. findet sich als satirisches Motiv in den Cae-

sares des Julian und dürfte unmittelbares Vorbild des Geschichtswerks gewesen sein.191 

Eunapios’ Kombination treibt die Kritik am christlichen Kaiser weiter auf die Spitze.192 Da die 

pagane Schilderung der Christwerdung Konstantins I. in der Epitome de Caesaribus noch fehlt, 

kann vermutet werden, dass sie noch nicht Teil ihrer Quellenvorlage war und demnach auf 

Eunapios zurückgehen dürfte.193 

 

Fragment 7.2: 

Im Anschluss an die Verwandtenmorde überliefert das eunapianische Fragment 7.2 die pagane 

Erklärung für Konstantins I. Übertritt zum Christentum: 

 

 
188 Vgl. Epit. Caes. 41,11 sowie den Kommentar von FESTY 1999, 190 Anm. 18. 
189 So dürfte Gelasios von Caesarea um 390 n. Chr. als Erster über die Kreuzauffindung durch Helena berichtet 
haben und steht damit chronologisch zwischen den Berichten von Eutrop und Aurelius Victor auf der einen Seite 
sowie Eunapios und der Epitome de Caesaribus auf der anderen Seite. Vgl. Gelas. hist. eccl. fr. 15a = Anon. Cyz. 
3,7,7 = Rufin. hist. eccl. 10,7. BORGEHAMMER 1991, 13, spricht sich aus drei Gründen dafür aus, dass Gelasios 
von Caesarea den ersten Bericht lieferte: erstens, weil Ambrosius von Mailand erst 395 n. Chr. in seinem Epita-
phios auf Theodosius I. von der Kreuzauffindung berichtet; zweitens, weil Gelasios selbst Bischof von Caesarea 
war und sich definitiv in Palästina aufhielt, und drittens, weil sein Onkel Kyrill von Jerusalem, dem die Kirchen-
geschichte im Übrigen auch gewidmet ist, zu dieser Zeit Bischof ebenjener Stadt war. 
190 Vgl. Sid. Apoll. ep. 5,8,2 sowie eine ausführliche Besprechung bei BLECKMANN 2010. 
191 Vgl. Iul. Caes. 336 a–b. 
192 Vgl. Eunap. hist. fr. 7.1 = Philostorg. 2,4 sowie den Kommentar von BLECKMANN / STEIN 2015, 106–108. 
193 Es kann jedoch nicht ausgeschlossen werden, dass die Epitome de Caesaribus jegliche Bezugnahme auf das 
Christentum vermeidet. 



48 
 

„Mir (d. h. Sozomenos) ist sehr wohl bekannt, daß die Hellenen behaupten, Konstantin, der 

einige seiner engsten Verwandten umgebracht und bei der Ermordung seines Sohnes Crispus 

mitgewirkt hatte, habe das bereut und sich wegen einer Entsühnung an den Philosophen Sopater 

gewandt, den damaligen Leiter der Schule Plotins. Dieser habe ihn beschieden, für Verfehlun-

gen dieser Art gebe es keine Entsühnung. Der Kaiser, über diese Absage verzweifelt, sei Bi-

schöfen begegnet, die ihm versprochen hätten, durch Buße und Taufe ihn von jeder Sünde zu 

reinigen; über diese Auskunft, die in seinem Sinne war, habe er sich gefreut und diese Glau-

benslehre gewählt, er sei Christ geworden und habe seine Untertanen in die gleiche Richtung 

gelenkt.“194 

 

Das eunapianische Fragment stammt aus der Kirchengeschichte des Sozomenos. Auch wenn 

Sozomenos seine Quelle an dieser Stelle nicht namentlich nennt, sondern sie stellvertretend als 

Ἕλληνες λέγουσι (Soz. 1,5) tarnt, dürfte Eunapios als Urheber der paganen Sichtweise über die 

Christwerdung Konstantins I. infrage kommen. Schließlich wird der Bericht auch in der Histo-

ria nea aufgegriffen, indem Zosimos behauptet, dass sich Konstantin I. angesichts der Morde 

seiner Fehltritte bewusst gewesen sei und sich daher mit dem Anliegen an heidnische Priester 

gewendet habe, um Sühneopfer zu erbitten. Als ihm diese jedoch entgegneten, dass es keine 

Sühne für einen derartigen Frevel gebe, erschien ein Ägypter aus Spanien, der sich bereits mit 

den Damen am kaiserlichen Hof bekannt gemacht hatte. Dieser wurde von Konstantin I. emp-

fangen und erklärte dem Kaiser, dass das Christentum von jeder Sünde befreie und er nur den 

neuen Glauben annehmen müsse. Konstantin I. soll den Anweisungen des Ägypters Folge ge-

leistet haben und daraufhin begierig zum Christentum übergetreten sein.195 

An beiden Nachrichten ist auffällig, dass Sozomenos den Philosophen mit Sopatros namentlich 

benennen kann und ihn sogar mit weiteren Details ausschmückt, während es bei Zosimos na-

menlose Priester sind, an die sich Konstantin I. zunächst wendet. Für Buck war die Abweichung 

zwischen den Autoren ein wichtiger Hinweis darauf, dass Sozomenos hier nicht auf Eunapios 

zurückgegriffen haben kann.196 Darauf kann jedoch entgegnet werden, dass es sich nicht um 

eine Umdeutung oder Manipulation, sondern um eine Vereinfachung der Informationen 

 
194 Vgl. Eunap. hist. fr. 7.2 = Soz. 1,5 (Übers. Hansen): Οὐκ ἀγνοὼ δέ, ὡς Ἕλληνες λέγουσι, Κωνσταντῖνον 
ἀνελόντα τινὰς τῶν ἐγγυτάτω γένους καὶ τῷ θανάτῳ Κρίσπου τοῦ ἑαυτοῦ παιδὸς συμπράξαντα, μεταμεληθῆναι 
καὶ περὶ καθαρμοῦ κοινώσασθαι Σωπάτρῳ τῷ φιλοσόφῳ, κατ’ ἐκεῖνο καιροῦ προεστῶτι τῆς Πλωτίνου διαδοχῆς· 
τὸν δὲ ἀποφήνασθαι μηδένα καθαρμὸν εἶναι τῶν τοιούτων ἁμαρτημάτων· ἀδημονοῦντα δὲ τὸν βασιλέα ἐπὶ τῇ 
ἀπαγορεύσει περιτυχεῖν ἐπισκόποις, οἳ μετανοίᾳ καὶ βαπτίσματι ὑπέσχοντο πάσης αὐτὸν ἁμαρτίας καθαίρειν, 
ἡσθῆναί τε τούτοις κατὰ σκοπὸν εἰρηκόσι, καὶ θαυμάσαι τὸ δόγμα καὶ χριστιανὸν γενέσθαι καὶ τοὺς ἀρχομένους 
ἐπὶ τοῦτο ἀγαγεῖν. 
195 Vgl. Zos. 2,29,3 f. 
196 Für BUCK 1999, 19 f., habe Sozomenos eine andere Quelle vorgelegen: „Surely a more efficient and plausible 
solution to accept that Sozomen’s source was not Eunapius, rather than to attempt to rationalize the divergences 
between Zosimus and Sozomen.“ 



49 
 

handelt, die Zosimos schon durch Photios vorgeworfen wurde.197 Die Erwähnung des Sopatros 

durch Eunapios könnte Sozomenos übernommen und Zosimos in seiner Historia nea wiederum 

getilgt haben. 

Eine andere Abweichung zwischen Zosimos auf der einen und Eunapios sowie Sozomenos auf 

der anderen Seite kann jedoch nicht mit dem Verweis auf eine Simplifizierung der Information 

entschärft werden. Während Konstantin I. bei Sozomenos zufällig auf einige Bischöfe trifft, die 

ihn zur conversio bewegen, erscheint bei Zosimos Αἰγύπτιός τις ἐξ Ἰβηρίας (Zos. 2,29,3) am 

kaiserlichen Hof. Paschoud glaubte, die Abweichung dadurch erklären zu können, dass „Zo-

sime mélange des éléments appartenant à diverses périodes“198 aus Konstantins I. Regierungs-

zeit. Schon in seinen Annales Ecclesiastici des ausgehenden sechzehnten Jahrhunderts identi-

fizierte Cesare Baronio den Ägypter aus Spanien mit Ossius, Bischof von Córdoba, der Kon-

stantinִ I. etwa ab 324 n. Chr. in religionspolitischen Fragen beriet und insofern zum kaiserli-

chen Gefolge zählte.199 Als der Kaiser zu dieser Zeit in den ausufernden Arianischen Streit 

eingreifen musste, schickte er Ossius von Córdoba nach Ägypten, um zwischen dem alexan- 

drinischen Bischof Alexander und dem Presbyter Arius zu vermitteln.200 

Offensichtlich hatte Ossius eine vermittelnde und lenkende Position am kaiserlichen Hof inne 

und war für Konstantin I. derart bedeutsam, dass ihn die pagane Geschichtsschreibung auch 

dafür verantwortlich gemacht haben könnte, den Kaiser vom Übertritt zum Christentum zu 

überzeugen. Wenn Zosimos in seiner Historia nea also Ossius von Córdoba gemeint hat, bleiben 

die Fragen, warum er den spanischen Bischof als Ägypter bezeichnet und warum Ossius in 

Sozomenos’ Reflexion von Eunapios’ Geschichtswerk ausgefallen ist. 

In der Vergangenheit wurden hier gleich mehrere Deutungsmöglichkeiten ins Feld geführt.201 

Auch wenn Paschoud nicht ausschließen wollte, dass Ossius ursprünglich aus Ägypten 

stammte, führte er die plausible Erklärung an, dass „le terme d’Égyptien suggère l’idée de char-

latan levantin“.202 Paschouds Erklärung dürfte aus zwei Gründen zutreffend sein: zum einen, 

da sich Ossius von Córdoba zur Vermittlung im Arianischen Streit nicht nur einige Zeit in 

 
197 Vgl. Eunap. hist. t. 2 = Phot. bibl. cod. 98 = p. 84b,27–38. 
198 PASCHOUD 1971, 222. 
199 Vgl. BARONIO 1592, 218 f., den Forschungsüberblick bei PASCHOUD 1975, 39–43, sowie KREIS 2017, 401–
427. 
200 Vgl. Soz. 1,16,5. 
201 Angefangen bei einer möglichen Namensbezeichnung als aegyptius über die Möglichkeit einer ursprünglich 
koptischen Herkunft und späteren Übersiedlung nach Spanien in der Jugendzeit bis zur Interpretation des Ägyp-
ters als magus. Vgl. den Überblick mit Literaturangaben bei PASCHOUD 1975, 41. 
202 PASCHOUD 1971, 222. Vgl. ebd. auch den Vergleich mit der pejorativen Darstellung von Ägyptern in Hist. 
Aug. quadr. tyr. 7,4. Weitere Beispiele für Pejorative mit Bezug zu Ägyptern aus der lateinischen Historiogra-
phie bietet OPELT 1965, 182 f. 



50 
 

Ägypten aufgehalten haben muss203, und zum anderen, weil sich Eunapios schon in seinen Vitae 

sophistarum an zwei Stellen negativ über Ägypter auslässt.204 Abgesehen davon äußert 

Eunapios auch in seinem Geschichtswerk Kritik an Ägyptern, auch wenn er in Fragment 83 im 

Speziellen auf die Bevölkerung von Alexandria eingeht.205 Insofern dürfte sich hinter Zosimos’ 

Zuschreibung, Αἰγύπτιός τις ἐξ Ἰβηρίας (Zos. 2,29,3), nichts anderes als Eunapios’ Polemik 

verbergen, die die Historia nea von Eunapios übernommen hat. Ossius ist bei Eunapios nicht 

Konstantins I. „Richter des Friedens“ im Arianischen Streit206, sondern derjenige, der sich das 

Vertrauen der Hofdamen auf nicht genannte Art erschleicht, um zum Kaiser vorgelassen zu 

werden. 

Eunapios’ derartige „Ägyptenpolemik“207 muss von seiner spätantiken Leserschaft verstanden 

worden sein. Schließlich hat schon Sozomenos die Invektive gegen den Bischof, den er in der 

obengenannten Textstelle immerhin als herausragende Persönlichkeit hervorhebt, erkannt und 

kurzerhand getilgt, indem er Konstantin I. nicht auf Ossius, sondern auf namenlose Bischöfe 

treffen lässt, die ihn zur conversio bewegen. Sozomenos gibt zwar die pagane Nachricht über 

Konstantins I. conversio wieder, die er im Anschluss auch sogleich widerlegt, lässt jedoch un-

liebsame oder polemische Details seiner literarischen Vorlage aus.208 

Insgesamt dürfte daher nicht Zosimos, sondern Sozomenos manipulierend in die eunapianische 

Vorlage eingegriffen und wichtige Informationen verwässert haben. Diese These erhält auch 

dadurch mehr Gewicht, dass sich Sozomenos ansonsten in Konstantins I. Umfeld gut auskennt, 

Personen beim Namen nennt und auch pagane Antagonisten wie den heidnischen Philosophen 

Sopatros erwähnt. Insgesamt zeigt sich an dieser Stelle also, wie nah Zosimos seiner 

 
203 Skeptischer deutet KREIS 2017, 416, die Rolle von Ossius. Er könne für Konstantin I. auch nur als eine Art 
„Emissär“ des Schlichtungsbriefs fungiert haben. 
204 Vgl. Eunap. vit. soph. 6,3,1 f. und 10,7,10–12 sowie OPELT 1969, 30: „Trotz seiner ehrfürchtigen Verehrung 
des ägyptischen Serapis-Kultes, dessen Zerstörung durch die Christen Eunapios gehässig schildert (6,11), trotz 
seiner geplanten Ägyptenreise, die die Eltern allerdings unterbanden (10,8,3), fällt die Charakteristik der Ägypter 
ungünstig aus.“ 
205 Eunap. hist. fr. 83: καὶ συνελόντι γε εἰπεῖν (sc. Hierax) Ἀλεξανδρεὺς, καὶ κορακώδης μὲν κατὰ τὸ ἄπληστον 
ἐς τροφὴν, προσῆν δὲ αὐτῷ καὶ τρυφὴ, πρὸς δὲ ἡδονὰς ἀλεκτρυώδης, καὶ οἷός τις ἂν Ἀλεξανδρεὺς ἀσελγέστατος 
γένοιτο, καὶ εἴ γέ τι Ἀλεξανδρέως ἀσελγέστερον. ἀλλ’ ὅμως ὁ συγγραφεὺς αἰδεσθῆναι τὴν τοσαύτην ἀναίδειαν 
καὶ ἰταμότητα συμπείσας ἐφ’ οἷς ἦν λόγοις ᾤχετο ἀπιὼν, τεθηπότων τῶν παρόντων, ὅτι ἄνθρωπος ἐξ 
Ἀλεξανδρείας γλῶσσάν τε ἐπέσχε καὶ φλυαρίαν ἐπέστησε καὶ τὸ πρόσωπον κατέβαψεν ἐρυθήματι. Im Übrigen 
äußert sich Ammianus Marcellinus an einer Stelle ebenfalls negativ über Ägypter und greift die Schamesröte-
Metaphorik auf, vgl. Amm. 22,16,23. 
206 KREIS 2017, 416. 
207 BECKER 2013, 480. 
208 Die Widerlegung der paganen Nachricht erfolgt direkt in Soz. 1,5,2 f. Die Frage, warum er in seine Kirchen-
geschichte überhaupt pagane Nachrichten eingewoben hat, darf wohl mit der gleichen Erklärung beantwortet 
werden, die Bleckmann in BLECKMANN / STEIN 2015, 107, im Kommentar zu Philostorgios’ Wiedergabe der pa-
ganen Berichte über Konstantins I. Verwandtenmorde herausgearbeitet hat: Die detailreiche Ausschmückung des 
kirchengeschichtlichen Berichts sollte dazu dienen, „die bekannten in Konstantinopel zum Allgemeingut gewor-
denen paganen Erzählungen über den mythischen Stadtgründer Konstantin durch eine detailreichere ‚Informa-
tion‘ zu übertreffen.“ 



51 
 

literarischen Vorlage gefolgt sein muss. Ob er Eunapios’ Polemik in Bezug auf die Ägypter 

verstanden hat, muss allerdings offenbleiben.209 

 

 

6.4 Eine Anekdote über Hormisdas, den Perser 

Fragment 7.4: 

Das letzte Fragment, das sich auf ein Ereignis zur Zeit der Herrschaft von Konstantin I. bezieht, 

ist eine über die Suda überlieferte Anekdote über die Flucht des sassanidischen Königssohns 

Hormisdas an den Kaiserhof von Konstantinopel210. Im Vorfeld der Flucht berichtet das 

Lemma, dass Hormisdas eine geladene Abendgesellschaft mit dem Tod des Marsyas – das heißt 

dem Tod durch Häutung – bedroht habe, weil ihm nicht der gebührende Respekt gezollt worden 

sei. Daraufhin hätten die Gäste nicht Hormisdas, sondern den jüngeren Sohn zum Großkönig 

gewählt und Hormisdas in Ketten gelegt. Mithilfe seiner Frau habe sich Hormisdas aus dem 

Gefängnis befreien und auf die Flucht zu Konstantin I. begeben können.211 

Beim Fluchtbericht handelt es sich um eine topische Wandergeschichte. Schließlich begegnet 

die Anekdote in leicht veränderter Form unter anderem auch bei Prokopios, Agathias und The-

ophylaktos Simokates, die sie allerdings auf den zwischen 496 und 499 n. Chr. abgesetzten 

Sassanidenherrscher Kavadh I. übertragen.212 Da die Anekdote um Kavadh I. unter anderem 

aber auch im neunten Jahrhundert n. Chr. in den Annalen des islamischen Historikers at-Tabarī 

aufgegriffen wird, zeigt sich, dass die Wandergeschichte mit unterschiedlichen Akteuren so-

wohl im Römischen Reich als auch im Sassanidenreich kursierte.213 Wo sie ihren Anfang nahm, 

lässt sich nicht mehr rekonstruieren.214 Fragment 7.4 wird nicht ihr Urheber sein, da sich bei 

 
209 Eunapios dürfte an dieser Stelle tatsächlich ausführlicher über Ossius berichtet haben, was im Umkehrschluss 
auf eine Kürzung durch Zosimos hinweist, die er im Hinblick auf die Rolle von Sopatros schließlich auch gleich 
zweimal vollzogen hat. So fällt zunächst nicht nur dessen läutender Einfluss auf Konstantin I. – zugunsten eini-
ger namenloser Priester – aus, sondern auch dessen Beseitigung durch den praefectus praetorio Ablabius, auf die 
Zosimos nur indirekt referenziert, wenn er auf Ablabius’ eigene Beseitigung eingeht. Im Fall von Fragment 7.2 
wäre aus Eunapios’ polemischem Exkurs über die Bedeutung von Ägyptern bei Zosimos der ägyptische Spanier, 
Ossius von Córdoba, geworden. 
210 Bei Hormisdas, eigentlich Hormozd, handelt es sich SHAHBAZI 2004a zufolge um den dritten Sohn von Hor-
misdas II. bzw. Hormozd II., sassanidischer Großkönig von 303 bis 309 n. Chr. Vgl. hierzu auch SHAHBAZI 
2004b, Art. Hormisdas (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 443, und zur Fluchtlegende MOSIG-WALBURG 2000. 
211 Vgl. Eunap. hist. fr. 7.4 = Suda μ 230: Μαρσύας: (...) καὶ φέρεται λόγος περὶ Ὁρμίσδου τοῦ Πέρσου, ὃς 
ηὐτομόλησε πρὸς Κωνσταντῖνον τὸν μέγαν. ἐξελθὼν γὰρ ἐπὶ θήραν οὗτος καὶ εἰς τὰ βασίλεια ὑποστραφείς, τῶν 
κεκλημένων ἐπὶ τὸ δεῖπνον οὐκ ἐξαναστάντων κατὰ τὸ καθῆκον, ἠπείλησε τὸν Μαρσύου θάνατον αὐτοῖς 
ἐπιθήσειν. τοῦτο παρά τινος ἀκηκοότος ἀναμαθόντες οἱ τῶν Περσῶν μετὰ θάνατον τοῦ πατρὸς τὸν νεώτερον 
ἀναγορεύουσι βασιλέα· τὸν δὲ ἀποκλείουσιν ἐν εἱρκτῇ καὶ σιδήροις πεδοῦσιν: ὃν ἡ γαμετὴ διὰ τῆς τοῦ ἰχθύος 
μηχανῆς ῥίνην εἰσενεγκοῦσα ἐξήγαγε, καὶ ἀποδρὰς ἱκέτης πρὸς Κωνσταντῖνον ἔρχεται. ἡ ἱστορία δήλη. 
212 Vgl. Procop. Pers. 1,6, Agath. 4,28,1–3 und Theophyl. Sim. 1,6,6–10. 
213 Vgl. At-Tabarī Ann. 143–145 (Nöldeke) sowie den Text bei DE GOEJE 1881/1882. 
214 Als Ursprung für Prokopios’ Fluchtbericht des Kavadh I. argumentierte GREATREX 2022, 88, überzeugend für 
persische oder arabische Quellen. In der Tat ist es höchst unwahrscheinlich, dass sich Prokopios von der 



52 
 

Ammianus Marcellinus, Johannes Zonaras und dem salmasischen Johannes Antiochenus ähn-

liche Hinweise auf Hormisdas’ Flucht finden, die – Eunapios’ Autorenschaft für das Suda-

Lemma vorausgesetzt – allerdings nicht von Fragment 7.4 abhängig sein können, weil sie in 

wesentlichen Details abweichen.215 Mit Fragment 7.4 teilen sie sich lediglich eine gemeinsame 

Quelle, die ihre Informationen vermutlich aus dem Umfeld von Julians Gefolgschaft während 

des Perser-Feldzugs gewinnen konnte. Zwar mag diese Quelle, wie Mosig-Walburg nachvoll-

ziehbar argumentiert, aufgrund der ungenauen Wiedergabe von Verwandtschaftsbeziehungen 

keine intime Kenntnis der Vorgänge am sassanidischen Königshof gehabt haben.216 Die Tatsa-

che jedoch, dass die Wandergeschichte auch noch in späterer Zeit Vorbild für andere Fluchtbe-

richte war, hat für das Verständnis von Eunapios’ Geschichtswerk die wichtige Konsequenz, 

dass seine Quelle bestens über literarische Topoi informiert war, die in beiden Welten promi-

nent genutzt wurden. Dieses Alleinstellungsmerkmal seiner Quelle tritt im späteren Verlauf des 

Geschichtswerks auch in der detaillierten Beschreibung der sassanidischen Ausrüstungsgegen-

stände zutage, die die Kenntnis sassanidischer Quellen voraussetzt.217 

Den Fluchtbericht hat Zosimos in seiner Historia nea ebenfalls aufgegriffen und unmittelbar 

vor der Entscheidungsschlacht zwischen Konstantin I. und Licinius eingeordnet.218 Zosimos 

berichtet dieselbe Anekdote, schmückt sie an einigen Stellen jedoch mit ergänzenden Details 

aus.219 Weiterhin entsteht in der Historia nea der Eindruck, dass zwischen dem Abendessen und 

dem Tod des Großkönigs eine gewisse Zeitspanne liegt, da die Tischgesellschaft die Drohung 

zunächst ἐν μνήμῃ (Zos. 2,27,2) hält. Als der Großkönig dann gestorben ist, wählen die Perser 

seinen jüngeren Bruder zum Nachfolger, obwohl das persische Gesetz für gewöhnlich das Vor-

recht des älteren Sohnes vorsieht. Hormisdas wird gefangengenommen, und wieder vergeht bei 

 
gemeinsamen Quelle des Eunapios, Ammianus Marcellinus sowie Johannes Zonaras oder gar von Eunapios 
selbst inspirieren ließ, um Kavadhs I. Flucht zu schildern. Mit Verweis auf GREATREX 1998, 63, und BÖRM 
2007, 54, identifizierte BRODKA 2016, 121 Anm. 44, den gleichnamigen Enkel des Kavadh I., der um 
541 n. Chr. nach Konstantinopel geflüchtet war und Prokopios als Quelle dienen konnte. 
215 Vgl. Zonar. 13,5 = 190,14–191,13 und Ioh. Antioch. fr. 178 (Müller) = 266 (Roberto). Amm. 16,10,6 bietet 
lediglich den Hinweis, dass er in den verlorenen Büchern seiner Res gestae über die Flucht des Hormisdas be-
richtet haben will. 
216 Vgl. MOSIG-WALBURG 2000, 80. 
217 Vgl. insbesondere Eunap. hist. fr. 21.1, 21.2, 21.3, 21.4, 21.5 und 21.6. 
218 Vgl. Zos. 2,27. 
219 So nennt Zos. 2,27 mit der Geburtstagsfeier des Großkönigs beispielsweise den Anlass für das Abendessen. 
Die Adligen am Königshof zollen Hormisdas nicht den gebührenden Respekt, indem sie sich nicht vor ihm erhe-
ben, und es braucht bei Zosimos erst einen weiteren Mittelsmann, der eine Zeit in Phrygien gelebt und daher 
auch die Herkunft des Marsyas-Mythos auf Anhieb verstanden hatte, um den Anwesenden die Bedeutung von 
Hormisdas’ Drohung zu erklären. Vgl. zum Mythos noch JESSEN 1897, 2441 f. 



53 
 

Zosimos einige Zeit.220 Eine weitere Ergänzung gegenüber dem Suda-Lemma bietet Zosimos 

durch die Erweiterung des Fluchtberichts.221 

Abgesehen von Zosimos’ Ergänzungen finden sich auf den ersten Blick kaum inhaltliche Un-

terschiede zum Fragment. Daher schlussfolgerte Paschoud, dass das Suda-Lemma „n’est pas 

un excerptum d’Eunape ou de Zosime, constituant une tradition indirecte (...), mais simplement 

une version très abrégée du récit de Zosime (ou d’Eunape).“222 Bei genauerer Betrachtung fal-

len allerdings logische Abweichungen zwischen der Historia nea und dem Fragment auf, die 

nicht zwangsläufig darauf schließen lassen, dass es sich beim Lemma um eine bloße Zusam-

menfassung des ursprünglichen Berichts handelt.223 Zosimos kann daher nicht die Quelle des 

Suda-Lemmas sein. Da aber auch die Konstantinischen Exzerptoren sowie die Kompilatoren 

der Suda für eine derartige Kreativleistung nicht infrage kommen, muss es sich um Eunapios 

handeln, der die Anekdote in seinem Geschichtswerk besprochen hat.224 

Unter dieser Voraussetzung verrät Zosimos etwas darüber, wie er das vorhandene Eunapios-

Material bearbeitet hat. In seiner Historia nea bietet er die gleiche Anekdote über Hormisdas 

und hält sich streng an seine literarische Vorlage. Hier und da benutzt er Wortalternativen oder 

verändert Details, bleibt im Kern aber bei der gleichen Erzählung. Dass er die Anekdote aber 

weiter ausschmückte, ist aus zwei Gründen kaum denkbar. Zum einen hat die Historia nea einen 

viel geringeren Umfang als Eunapios’ ursprüngliches Geschichtswerk, was Ergänzungen un-

wahrscheinlich macht, und zum anderen dürfte das der Textgattung geschuldete Suda-Lemma 

 
220 Dies unterstreicht den legendenhaften Charakter der Anekdote, da die Ankunft des Hormisdas in Konstanti- 
nopel frühestens dann stattgefunden haben kann, als Konstantin I. Herrscher über den Ostteil des Römischen 
Reichs wurde, d. h. 324 n. Chr. Nach dem Tod seines Vaters im Jahr 309 n. Chr. hätte der Königssohn also etwa 
fünfzehn Jahre in Gefangenschaft verbracht. 
221 So interveniert neben der Frau des Hormisdas noch ein Eunuch, der dem Königssohn die im Fisch versteckte 
Feile überbringt. Außerdem lenkt Hormisdas’ Frau das Wachpersonal durch „üppige Bewirtung“ (BLECKMANN 
1992, 334) ab. Kurzerhand überlässt der Eunuch Hormisdas sein Gewand, in dem der Königssohn vor den wein-
seligen Wachen ungesehen entkommen kann. Doch statt direkt zu Konstantin I. zu flüchten, nimmt der zosi- 
meische Hormisdas einen Umweg und begibt sich erst zum König von Armenien, bevor er nach Konstantinopel 
gelangt. Hier wird der Flüchtling mit Achtung und allen Ehren empfangen. 
222 PASCHOUD 1971, 218. MOSIG-WALBURG 2000, 79 Anm. 27, wollte sich ebenfalls nicht festlegen, ob das 
Suda-Lemma „auf der Version des Zosimos oder Eunapios (...) beruht.“ 
223 Das Schicksal, das Hormisdas nach der Königskrönung seines Bruders Schapur II. ereilt, unterscheidet sich 
bei den Autoren. Bei Zosimos legen die Perser Hormisdas Fesseln an und ἐφύλαττον ἔν τινι λόφῳ πρὸ τοῦ 
ἄστεος ὄντι (Zos. 2,27,2). Dagegen sperren die eunapianischen Perser Hormisdas ἐν εἱρκτῇ (Eunap. hist. fr. 7.4). 
Beide Autoren weichen hier zumindest sprachlich voneinander ab. Ob sie mit ihrem differierenden Bericht auch 
jeweils eine andere Unterbringung für Hormisdas vorsehen oder das gleiche Gefängnis meinten, muss offenblei-
ben. Vgl. zu Begriff und Standort des sassanidischen Staatsgefängnisses auch KETTENHOFEN 1988. Ähnlich ver-
schieden fällt bei Zosimos und Eunapios auch das Ende der Anekdote aus. Während Hormisdas in der Historia 
nea dank der Bewirtung durch den armenischen König μετ’ ἀσφαλείας διασωθεὶς (Zos. 2,27,4) zu Konstantin I. 
gelangt, suggeriert Eunapios mit ἀποδρὰς ἱκέτης (Eunap. hist. fr. 7.4) dessen Unterwerfung am Kaiserhof. 
224 Auch die übrige Historiographie dürfte nicht infrage kommen, da der salmasische Johannes Antiochenus wie-
derum andere Details nennt: Er kennt das Interregnum von Adarnases, den Namen des Hormisdas-Bruders und 
späteren Großkönigs, Schapur II., und lässt zur Befreiung des Königssohns nicht nur die Ehefrau, sondern auch 
die Mutter eingreifen. Vgl. Ioh. Antioch. fr. 178,1 (Müller) = 266 (Roberto) sowie die Beobachtungen bei 
BLECKMANN 1992, 327–336. 



54 
 

tatsächlich eine gekürzte und simplifizierte Wiedergabe des eunapianischen Berichts sein, auch 

wenn diese zuungunsten einer reichhaltigen Erzählung geschieht. Wahrscheinlicher ist also, 

dass der ursprüngliche Zustand von Eunapios’ Geschichtswerk die gleichen Ergänzungen, die 

nun auch bei Zosimos vorliegen, vorweisen konnte und sicherlich noch ausführlicher war. Die 

gekürzte Fassung, die heute in Form von Fragment 7.4 vorliegt, muss demnach eine Eigenleis-

tung des Redakteurs der Suda sein.  

 

 

6.5 Wie der Vater, so der Sohn: Constantius II. 

Fragment 7a,1: 

Nach dem Proömium in Fragment 1 ist das vorliegende Fragment 7a,1 die erste eunapianische 

Nachricht, die wieder über die Exzerptensammlung des Konstantinos Porphyrogennetos aus 

dem zehnten Jahrhundert n. Chr., genauer gesagt über die Exc. de Sent., überliefert wurde und 

sich chronologisch in die Phase der Alleinherrschaft des Constantius II. einordnen lässt. Darin 

bezieht sich Eunapios auf ein Sprichwort und berichtet, dass sich Constantius II. ganz wie sein 

Vater Konstantin I. verhalten habe.225 Aufgrund des stark verderbten Zustands der Codexseite 

ist ungewiss, ob das Fragment über einen weiteren Nebensatz verfügte, der die Textstelle ein-

leitete, oder darüber hinaus noch weitere Inhalte füllte. Fest steht lediglich, dass das Fragment 

auf der gleichen Codexseite einsetzt, auf der das sich über vier Seiten erstreckende Proömium 

endet.226 

Abgesehen von einem hängenden Einzug infolge von Fragment 7a,1 sah Müller keinen Bruch 

mit 7a,2 und implizierte damit, dass sich der nachfolgende Inhalt auf dieselbe eunapianische 

Nachricht beziehe, obwohl 7a,2 – wie auch die meisten eunapianischen Exzerpte im Cod. Vat. 

gr. 73 – durch ein ὅτι eingeleitet wird, das stets den Beginn eines neuen Zitats aus dem Ge-

schichtswerk markiert.227 Doch selbst wenn das ὅτι außer Acht gelassen wird, tut sich zwischen 

beiden Paragraphen ein inhaltlicher Unterschied auf, der darauf schließen lässt, dass es sich 

ursprünglich um zwei Nachrichten gehandelt haben muss. Blockley war der Unterschied 

 
225 Eunap. hist. fr. 7a,1 = Exc. de Sent. 3: ....... ἀλλ’ ἡ μὲν παροιμία φησὶ τὸ θέρος ἐπὶ τῇ καλάμῃ φαίνεσθαι· τότε 
δὲ ὁ Κωνστάντιος ἐδείκνυ τοῦ πατρὸς ὤν. Das Sprichwort könnte mit Hom. Od. 14,213–215 (ἀλλ’ ἔμπης 
καλάμην γέ σ’ ὀΐομαι εἰσορόωντα γινώσκειν) in Zusammenhang zu bringen sein. Eunapios’ Bezug zu Homer 
erkannte schon MAI 1827, 253 Anm. 1. 
226 Vgl. Cod. Vat. gr. 73 p. 314. Ob Eunap. hist. fr. 7a,1 daher sogar noch Teil des Proömiums (fr. 1) war, kann 
ebenfalls nicht ausgeschlossen werden. Dafür spricht, dass die letzten entzifferbaren Inhalte aus dem Proömium 
über Julian berichten. Das vorliegende Fragment könnte angesichts der kritikwürdigen Veranlagung des 
Constantius II. als eine Art Spiegelbild gedient haben. 
227 Vgl. MÜLLER 1851, 15. 



55 
 

ebenfalls aufgefallen und er schlussfolgerte, dass die „first two lines of Fr. 7a are clearly sepe-

rate from the rest of the passage (...).“228 

Jedenfalls kann sich Eunapios – der mit τότε (Eunap. hist. fr. 7a,1) einen präzisen Zeitpunkt 

benennt, an dem sich Constantius II. als Sohn seines Vaters zeigte – in Fragment 7a,1 inhaltlich 

auf zwei Wellen politischer Morde an hochrangigen Hofbeamten und Angehörigen des Kaiser-

hauses beziehen. Diese haben sich infolge des Herrschaftsantritts der Konstantins-Söhne ereig-

net und sind Eunapios zufolge maßgeblich auf Constantius II. zurückzuführen, da er sich hier-

bei wie sein Vater zeigte, den Eunapios wenigstens schon für die Morde an Crispus, Fausta 

sowie Sopatros verantwortlich gemacht hat. 

Eine erste Bezugsmöglichkeit bietet die Beseitigung von Konstantins I. Neffen, Hannibalianus 

und Dalmatius, um das Jahr 337 n. Chr. Ersterer war zwei Jahre zuvor zum rex regum et Pon-

ticarum gentium ernannt worden und sollte vermutlich als Stellvertreter des Kaisers in Persien 

eingesetzt werden, falls Konstantin I. den Feldzug gegen die Sassaniden angetreten und erfolg-

reich überstanden hätte.229 Dalmatius war im gleichen Jahr zum gleichberechtigten Caesar ne-

ben seinen Vettern Konstantin II., Constans und Constantius II. erhoben worden. Der Beseiti-

gungswelle fielen in diesem Zusammenhang vermutlich auch der praefectus praetorio Ablabius 

sowie der patricius Flavius Optatus zum Opfer.230 Auf wen ihre Beseitigung zurückzuführen 

ist, bleibt in der Forschung umstritten. Quellen, die Constantius II. gegenüber kritisch einge-

stellt sind – wie etwa Athanasius von Alexandria sowie die paganen Berichterstatter Ammianus 

Marcellinus, Libanios, Julian und nicht zuletzt Zosimos –, geben dem Kaiser die Schuld.231 

Dagegen berichtet Eusebius von Caesarea in der Vita Constantini, militärische Anführer hätten 

ἐξ ἐπιπνοίας κρείττονος (Euseb. vit. Const. 4,68,2) beschlossen, dass nur die Söhne Konstan-

tins I., nicht aber dessen Neffen, an der Macht beteiligt werden sollten. Kurzerhand haben sich 

die Militärführer dann dazu entschieden, Hannibalianus und Dalmatius zu beseitigen.232 

 
228 BLOCKLEY 1981, 158 Anm. 33. PASCHOUD 1992, 622, ging ebenfalls davon aus, dass Eunap. hist. fr. 7a 
„formé de deux extraits constantiniens de sententiis“ sei. Leider verzichtete Müller an dieser Stelle auf einen 
Kommentar und lässt damit im Unklaren, warum er dem zweiten Paragraphen keine eigene Fragment-Nummer 
gab. Umso auffälliger wird es in Anbetracht der älteren Editionen. Für MAI 1827, 253, und NIEBUHR / BEKKER 
1829, 61, gehören die beiden Zeilen noch zum zweiten Paragraphen des Proömiums, und BOISSEVAIN 1906, 
75 f., führt sie als ein eigenständiges Fragment. Vgl. dagegen DINDORF 1880, 214 f. 
229 Vgl. ROSEN 2013, 345–354. 
230 Vgl. zu Ablabius Eunap. hist. fr. 7, 7.2 und 7.3 und zu Optatus Art. Flavius Optatus (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 
650, ROSEN 2013, 303, sowie zu dessen Beseitigung ebd., 372. 
231 Vgl. bspw. Athan. hist. Arian. 68 f., Amm. 21,16,8, Lib. or. 18,31, Iul. ad Ath. 270c–d sowie Zos. 2,40. 
232 Vgl. Euseb. vit. Const. 4,68,1–3. Der Meinung, dass das Militär für die Beseitigung verantwortlich sei, 
schlossen sich auch ROSEN 2013, 369–372, und CLAUSS 1996, 96, an. Dagegen glaubt BARNES 2001, 35 nicht an 
die Unschuld von Constantius II. Aur. Vict. Caes. 41,22 behauptet, incertum quo suasore, und Eutr. 10,9,1 be-
richtet, wie Eusebius von Caesarea über eine soldatische Beseitigung, auch wenn Constantio patrueli suo sinente 
potius quam iubente. Vgl. so auch BURGESS 2008, 42: „There can be no serious doubt that Constantius was be-
hind the assassinations and that it was he who rejected his father’s succession and dynastic plans, not the sol-
diers.“ und KULIKOWSKI 2020, 311. 



56 
 

Interessanterweise bietet Zosimos eine ähnliche Information, macht als Anstifter der Soldaten 

jedoch weniger eine göttliche Eingebung verantwortlich als vielmehr Constantius II. selbst, der 

die Erklärung bietet, die Soldaten sollen „niemand anderen als die Söhne des Constantinus als 

Befehlshaber über sich dulden.“233 

Die zweite Bezugsmöglichkeit für Eunapios’ Vergleich zwischen Constantius II. und Konstan-

tin’ I. bietet sich mit der Beseitigung des Constantius Gallus. Constantius’ II. Vetter, Constan-

tius Gallus, war 351 n. Chr. zum Caesar ernannt worden und im letzten Jahr seiner Herrschaft, 

d. h. 354 n. Chr., mit antiochenischen Kurialen in Konflikt geraten, sodass ihn Constantius II. 

mit Hilfe des praefectus praetorio Domitianus nach Italien abberief.234 Angesichts seiner un-

geklärten Machtposition als verbliebener Unterkaiser nach der Niederschlagung der Mag-

nentius-Usurpation und als Ehemann der ambitionierten Kaiserin Constantina, Tochter von 

Konstantin I., verlor Constantius Gallus gegenüber Constantius II. an Reputation und wurde 

schließlich in Istrien ermordet.235 

Grundsätzlich sind beide Bezugsmöglichkeiten denkbar, da Zosimos in zwei verschiedenen Ka-

piteln seiner Historia nea über die verschiedenen Beseitigungen berichtet. Daraus folgt, dass 

Eunapios ebenfalls über das Ableben der näheren Verwandten und einflussreichen Hofbeamten 

des Constantius II. geschrieben haben muss.236 Ohne nähere Erläuterung entschied sich Block-

ley für die spätere Option.237 Tatsächlich dürfte sich Eunapios tendenziell jedoch eher auf die 

Beseitigungen von 337 n. Chr. bezogen haben.238 Schließlich stellt sich die Frage, warum er 

eine derartige Parallelisierung, Constantius II. habe sich wie sein Vater verhalten, erst für 

354 n. Chr. hätte vornehmen sollen, wenn sich Eunapios doch auch schon für die Beseitigungen 

von 337 n. Chr. dazu die Gelegenheit geboten hätte, denen darüber hinaus auch mehr Personen 

zum Opfer fielen.239 

 
233 Zos. 2,40,3 (Übers. Veh): (...) ὑποθέμενος ἐκβοᾶν τοῖς στρατιώταις ὡς οὐκ ἂν ἄρχοντος ἑτέρου πλὴν τῶν 
Κωνσταντίνου παίδων ἀνάσχοιντο. 
234 Vgl. Art. Domitianus (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 262. 
235 Vgl. zu dieser Episode ROSEN 2013, 312, und insb. BLECKMANN 1994, der die Rolle von Constantina betont. 
236 Vgl. Zos. 2,40 zur Beseitigung des Dalmatius, Optatus, Iulius Constantius (der Vater von Julian und Constan-
tius Gallus), Ablabius und Hannibalianus sowie 2,55 für Constantius Gallus’ Ende. Erschwerend kommt jedoch 
hinzu, dass Zosimos den Konstantinssohn – entgegen der vieldeutigen, aber den Constantius II. teilweise entlas-
tenden übrigen Geschichtsschreibung – für alle Morde verantwortlich macht. So ist es bei Zosimos eindeutig 
Constantius II., der sich sowohl 337 n. Chr. (Zos. 2,40,1) als auch 354 n. Chr. (Zos. 2,55,1) zu Morden hinreißen 
lässt. 
237 Vgl. BLOCKLEY 1981, 158 Anm. 33. 
238 Vgl. in diesem Zusammenhang insb. den quellengestützten Beitrag von BURGESS 2008. 
239 Was ebenfalls gegen eine spätere Datierung spricht, ist der Verdacht, dass Müllers Zusammenbinden der Pa-
ragraphen von Fragment 7a,1 (Parallelisierung von Constantius II. und Konstantin I.) und 7a,2 (Beginn von Juli-
ans Herrschaft als Caesar) zu einem einzigen Fragment fehlerhaft sein muss. Wenn Fragment 7a,1 doch Teil des 
Proömiums oder wenigstens eines anderen, nun verderbten Fragments gewesen ist – wovon die übrigen 
Eunapios-Editoren, wie oben angesprochen, ausgehen –, muss es sich erst recht nicht mehr auf eine Episode im 



57 
 

Rein interpretativ verbirgt sich hinter der eunapianischen Aussage eine polemische Kritik am 

Sohn Konstantins I., zumal sich Constantius II. bei der Inszenierung seiner Herrschaft als „wah-

rer Erbe des großen Konstantin“ tatsächlich um eine imitatio Constantini bemüht hat.240 Phi-

lostorgios parallelisiert Vater und Sohn, indem er Constantius’ II. Ausbau der Apostelkirche in 

Konstantinopel betont, die sich wiederum an den Stadtgründer Konstantin I. anlehnt.241 Doch 

anders als Philostorgios leitet Eunapios die Parallele zwischen Vater und Sohn nicht von der 

gleichen cura um Konstantinopel ab, sondern sieht die Gemeinsamkeit beider Kaiser darin, dass 

sie zur gleichen Mordlust neigen. Insofern kann Eunapios’ Beobachtung, ὁ Κωνστάντιος 

ἐδείκνυ τοῦ πατρὸς ὤν (Eunap. hist. fr. 7a,1), auch als ironisches Spiegelbild von Constan-

tius’ II. Selbstinszenierung gedeutet werden. 

Zosimos erwähnt im historischen Kontext der Verwandtenmorde von 337 n. Chr. ebenfalls, 

dass Constantius II. „nicht hinter der Ruchlosigkeit seines Vaters“ zurückstehen wollte, und 

schafft damit eine Parallele zu Eunapios.242 Abgesehen von dieser inhaltlichen Gemeinsamkeit 

scheint Zosimos hier ansonsten nichts von Eunapios’ überliefertem Fragment übernommen zu 

haben. Das Sprichwort hat er sich nicht zu eigen gemacht, und wörtliche Parallelen sind eben-

falls nicht zu beobachten. Die scheinbar nicht vorhandene Abhängigkeit der Historia nea von 

Eunapios’ Geschichtswerk an dieser Stelle kann allerdings durch ein divergierendes Exzerpier-

Interesse des Zosimos einerseits und der Konstantinischen Epitomatoren andererseits erklärt 

werden. Während es Zosimos auf die historische Schilderung der Verwandtenmorde von 

337 n. Chr. angekommen sein dürfte, die er aus nun verlorenen Stellen des eunapianischen Ge-

schichtswerks geschöpft hat, legte die Sentenzen-Sammlung von Konstantinos Porphyrogen-

netos Wert auf die Konservierung des Sprichworts, „Die Ähre zeigt sich auf den Halmen“. 

 

 

 
Umfeld von Julians Herrschaftsantritt beziehen, sondern kann im Zusammenhang mit der Beseitigungswelle von 
337 n. Chr. stehen. 
240 BLECKMANN / STEIN 2015, 180. 
241 Gemeint ist etwa der Bau der Apostelkirche von Konstantinopel, die Philostorg. 3,2 Constantius II. zu-
schreibt. Auch Iul. or. 1,16c–d geht auf die Gestaltung von Konstantins I. Grablege durch Constantius II. im 
Rahmen der Apostelkirche ein. Vgl. mit weiteren Beispielen den Kommentar zur Stelle bei BLECKMANN / STEIN 
2015, 181–185, sowie PIETRI 1997, erneut zur Urheberschaft der Apostelkirche JAMES 2012, 182 f. Anm. 4, so-
wie zu Konstantins I. Bautätigkeit in Konstantinopel WALLRAFF 2011, 14–17. 
242 Zos. 2,40,1 (Übers. Veh): Κωνστάντιος (...) μὴ κατόπιν γενέσθαι τῆς τοῦ πατρὸς ἀσεβείας ἐσπουδακώς. 



58 
 

7 Von Julians Herrschaftsantritt bis zum Bürgerkrieg mit Constantius II. (355–

361 n. Chr.) [Fr. 7a,2 bis 14.1] 

7.1 Vorbemerkung 

Über den Zeitraum von Julians Herrschaftsantritt im Jahr 355 n. Chr. bis zum Ausbruch des 

Bürgerkriegs mit Constantius II. im Jahr 360 n. Chr. wurden 14 Fragmente des eunapianischen 

Geschichtswerks überliefert. Neben dem Proömium zum zweiten Buch fallen in diesen Ab-

schnitt auch machttheoretische Überlegungen, die sowohl auf Eunapios selbst als auch auf lite-

rarische Vorlagen zurückgehen, ganze Redebeiträge sowie ereignisgeschichtliche Berichte über 

barbarische Unterstützung für Julian durch Charietto. Nach dem Proömium in Fragment 1 tritt 

in diesem Abschnitt auch erstmals wieder die vielfache Entlehnung von Sentenzen aus literari-

schen Vorlagen wie Platon oder Plutarch in Erscheinung. Insgesamt nimmt die narrative Breite 

der berichtenden Fragmente gegenüber den vorangehenden Fragmenten deutlich zu. Zudem ist 

auch die Provenienz der Fragmente weitaus variantenreicher. Es liegen Zeugnisse vor, die so-

wohl aus den Exc. de Sent. und Exc. de Leg. innerhalb der Konstantinischen Exzerptensamm-

lung stammen als auch über die Suda und die Vitae sophistarum überliefert wurden. Zwischen 

den einzelnen Fragmenten kommt es zu Perspektivwechseln. Während kurz darauf Julian und 

sein Vorgehen in Gallien thematisiert wird, geht es auch um Constantius’ II. Vorbereitung des 

Perser-Feldzugs. Diese konzeptionellen Wechsel lassen darauf schließen, dass die Handlung 

dieses Abschnitts in gleich mehreren Büchern des ursprünglichen Geschichtswerks Platz ge-

funden haben könnte. 

 

 

7.2 Der Herrschaftsantritt 

Fragment 7a,2: 

Der Inhalt der ersten Nachricht über Julian in Fragment 7a,2 reiht sich in den Ereignisverlauf 

nach dem Herrschaftsantritt Julians als Caesar und seiner Sendung nach Gallien 355 bzw. 

356 n. Chr. ein.243 Gleichzeitig liegt damit auch das erste vollständige Eunapios-Fragment aus 

den Exc. de Sent. vor. Darin berichtet Eunapios, dass Constantius II. in großen Neid verfallen 

sei, weil ihn immer wieder Nachrichten von Julians Erfolgen in Gallien erreichten.244 Da 

 
243 Vgl. zu Julian zuletzt insb. REBENICH / WIEMER 2020, QUIROGA PUERTAS 2020 mit Quellenauswahl und spa-
nischer Übersetzung, zu seiner Zeit in Athen SCHRAMM 2020, zu seiner literarischen Tätigkeit ROSS 2020, zu 
seiner Zeit in Gallien HEATHER 2020, zu seinen religiösen Vorstellungen SCHRAMM 2019 und BOIN 2020. 
244 Eunap. hist. fr. 7a,2: Ὅτι κατὰ τὸν Ἰουλιανὸν τὸν Καίσαρα δοκοῦν τῷ αὐτῷ Κωνσταντίῳ βεβουλεῦσθαι 
καλῶς, ὁ χρόνος τὴν πεῖραν ἐς τὸ ἐναντίον ἔστρεφεν, ταῖς τοῦ Καίσαρος ἀρεταῖς συνενθουσιώσης ἤδη τῆς 
τύχης, καὶ σχεδὸν ἑκάστης ἡμέρας ξένα καὶ ποικίλα φερούσης τῷ βασιλεῖ διηγήματα· ἐφ’ οἷς ὁ Κωνστάντιος 
δακνόμενος ἤδη καὶ δυσφορῶν ὑπὸ φθόνου, τοὺς ἡγουμένους τῶν φύσει πολεμίων ἐπετείχιζε τῷ Καίσαρι καὶ 
τὴν αὑτοῦ προσετίθει τοῖς ἐχθροῖς δύναμιν, μόνα ὁρῶν τὰ ἡδέα, καὶ τὸ οἰκεῖον ξένον ὑπολαμβάνων, εἰ σὺν τῷ 



59 
 

Constantius’ II. Neid gegenüber Julian bei Zosimos gleich zweimal thematisiert wird245, hilft 

seine Historia nea an dieser Stelle nicht weiter, den Kontext des Fragments genau zu bestim-

men. Blockley hielt es für wahrscheinlich, dass sich βεβουλεῦσθαι καλῶς (Eunap. hist. fr. 7a,2) 

auf die Ernennung des Caesars selbst und auf „the duplicitous motives for sending him to Gaul“ 

bezieht, auf die Zosimos zu Beginn des dritten Buchs seiner Historia nea eingeht.246 Die „dupli-

citous motives“ des Augustus in Bezug auf Julians Entsendung nach Gallien spricht Eunapios 

in seinen Vitae sophistarum tatsächlich auch an.247 In diesem Fall stünde das zufriedenstellende 

Arrangieren der Angelegenheiten um Julian für die gelungene Mitsendung von Salutius und 

Marcellus, die die Verwaltung der gallischen Provinzen auf Kosten des Caesars übernehmen 

und Constantius II. treu ergeben sind.248 Für Blockleys Argumentation zugunsten dieser frühe-

ren Kontextualisierung des Fragments innerhalb der Historia nea sprechen zwei Gründe: Ers-

tens folgt unmittelbar auf Fragment 7a,2 das Proömium zum zweiten Buch des Geschichtswerks 

in Fragment 8,1, das sich das Ziel setzt, fortan Julians Taten seit seinem Herrschaftsantritt zu 

beschreiben. Es wäre abwegig, wenn Fragment 7a,2 im Kontext nach der Schlacht von Argen-

toratum stünde. Die vermutlich berühmteste Schlacht während Julians Gallien-Aufenthalt 

dürfte von Eunapios mit einiger Wahrscheinlichkeit nicht abgetan oder konzeptionell als nicht 

weiter ausgeführte ξένα καὶ ποικίλα (...) διηγήματα (Eunap. hist. fr. 7a,2) zusammengefasst 

worden sein, die täglich an Constantius II. herangetragen wurden. Das Proömium zum zweiten 

Buch dürfte vielmehr den Auftakt des Gallien-Feldzugs gebildet und kontextuell eindeutig vor 

den Ereignissen von Argentoratum gestanden haben. Zweitens spricht Eunapios in Fragment 9 

Julians literarische Tätigkeit in Bezug auf die Schlacht an. Der auch in Worten „vollendete“ 

Caesar soll nach den Ereignissen von Argentoratum ein βιβλίδιον ὅλον (Eunap. hist. fr. 9) 

 
Καίσαρι σώζοιτο, καὶ τὸ ξένον οἰκεῖον, εἰ καταλύοι μεθ ἑαυτοῦ τὸν Καίσαρα· ὥστε ὁ πόλεμος εἰς τὸ ὕπουλον 
μεταβαλὼν καὶ τὸ φύσει πολέμιον ἐποίει σύμμαχον. 
245 In der ersten Textstelle geht Zos. 3,5,3 auf Julians militärische Erfolge nach der Schlacht von Argentoratum 
357 n. Chr. und die Treue seiner Soldaten ein, was bei Constantius II. heftigen Neid auslöst, woraufhin er Salu-
tius – den er Julian zuvor als Berater nach Gallien mitgegeben und nun als eigentliche Ursache für dessen militä-
rische Erfolge ausmacht – unter dem Vorwand, dass dieser beim anstehenden Perser-Feldzug gebraucht werden 
würde, zurückbeordert. Die zweite Textstelle, d. h. Zos. 3,8,3, steht im Zusammenhang mit dem Einsatz des bar-
barischen Söldners Charietto auf Seiten Julians und dem Friedensschluss mit den salischen Franken und Cha-
mavi, die die Salier von der Rheininsel Batavia zunächst vertrieben hatten und von Julian 358 n. Chr. bezwungen 
wurden. Da entgegen den Erfolgen in Gallien Constantius’ II. eigener Herrschaftsbereich durch die Sassaniden 
bedroht wird, die zwischenzeitlich sogar die Stadt Nisibis belagern, sind Julians Leistungen auch im Osten des 
Römischen Reichs in aller Munde. Constantius II. befällt großer Neid, und er verlangt die Abstellung von zwei 
Legionen aus Gallien, um seine eigene Position zu festigen und die Julians zu schwächen. Vgl. Art. Saturninius 
Secundus Salutius (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 814–817, und zu Charietto insb. WELWEI / MEIER 2003. Irrigerweise 
spricht Zosimos von den an der Donau siedelnden Quaden. Gemeint sein dürften jedoch die Chamavi, die im 
Übrigen auch in den folgenden Zosimos-Kapiteln angesprochen werden, vgl. hierzu bspw. VEH / REBENICH 
1990, 318 Anm. 11. 
246 BLOCKLEY 1983, 130 Anm. 22. Vgl. auch Zos. 3,1,3–2,1. 
247 Vgl. Eunap. vit. soph. 7,3,7. 
248 Vgl. Zos. 3,2,2 und zu Marcellus Art. Marcellus (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 550. 



60 
 

verfasst haben, mit dem sich Eunapios nicht messen wollte. Wenn Eunapios also erst nach dem 

Proömium auf Argentoratum zu sprechen kommt, liegt nun ein Beleg dafür vor, dass die 

Schlacht erst nach dem Beginn des zweiten Buchs stattgefunden haben kann und sich Fragment 

7a,2 auf einen früheren Zeitpunkt, also unmittelbar auf die Zeit nach Julians Promotion zum 

Caesar, berufen muss. 

Allerdings hat diese Kontextualisierung weitreichende Konsequenzen: Schließlich hat sich Zo-

simos dann nicht an Eunapios’ Einteilung des heute vorliegenden Geschichtswerks orientiert. 

Eunapios’ zweites Buch beginnt ereignisgeschichtlich, wenn Julian bereits Caesar geworden 

und auch schon in Gallien angekommen ist. Dagegen nimmt Zosimos’ drittes Buch seinen An-

fang mit Constantius’ II. Alleinherrschaft nach der Beseitigung des Constantius Gallus und den 

Bedenken, erneut einen Mitregenten zu ernennen.249 Diese Abweichung verdeutlicht also ein-

mal mehr, wie schwer es ist, Eunapios mit Zosimos zu harmonisieren. 

 

 

7.3 Erste Maßnahmen in Gallien 

Fragment 8,2: 

In Fragment 8,2 beschreibt Eunapios metaphorisch, wie sich dank Julians Ankunft in Gallien 

für die Römer alles zum Besseren wandelte. Dabei vergleicht er den Herrschaftswechsel mit 

dem zufälligen Fall einer Tonscherbe.250 Fragment 8,2 stammt aus den Exc. de Sent. und wurde 

von Müller vermutlich deswegen an das Proömium des zweiten Buchs in Fragment 8,1 ange-

fügt, weil es nicht durch ein ansonsten trennendes ὅτι eingeleitet wird, sondern einen eigenstän-

digen Hauptsatz bildet. Darüber hinaus weist das Fragment keine inhaltliche Verwandtschaft 

mit dem Proömium auf. Schließlich endet das vorherige Fragment mit Eunapios’ Erklärung, 

sich an die Abfassung der Abschnitte über den Caesar Julian zu wagen, da Oribasios keinen 

Verzug geduldet habe. Dagegen scheint sich Fragment 8,2 konzeptionell eher dort in das 

eunapianische Geschichtswerk einordnen zu lassen, wo Eunapios auf Julians erste administra-

tive Maßnahmen im Bereich der Aushebung von Truppen oder der Bereitstellung von Waffen 

zu sprechen kommt.251 

Blockley führte den Gedanken an, dass sich das Fragment konzeptionell noch eher in Eunapios’ 

Geschichtswerk einordnen lässt, wenn es im Kontext von Julians Ankunft in Vienne und den 

 
249 Vgl. hierzu auch Eunap. hist. fr. 8,1 und Zos. 3,1. 
250 Eunap. hist. fr. 8,2 = Exc. de Sent. 6: Τοῦτο ἐγένετο τὸ εὐτύχημα, καὶ πάντα, ὥσπερ ὀστράκου μεταπεσόντος, 
ἐπὶ τὸ βέλτιον ἐχώρησε τοῖς Ῥωμαίοις. Vgl. auch Suda ο 719: Ὀστράκου περιστροφή: (...) Εὐνάπιος· ὥσπερ 
ὀστράκου μεταπεσόντος ἐπὶ τὸ βέλτιον ἐχώρησε Ῥωμαίοις. 
251 Diese Maßnahmen erwähnt Zos. 3,3,1 f. 



61 
 

damit verbundenen Hoffnungen der örtlichen Bevölkerung verortet wird, die von Ammianus 

Marcellinus aufgegriffen werden.252 Gegen Blockleys These spricht tendenziell, dass die Be-

völkerung von Vienne alle Hoffnungen auf Julian erst noch zum Ausdruck bringen muss, wäh-

rend sich der Erfolg bei Eunapios tatsächlich auch schon eingestellt zu haben scheint. Insgesamt 

sind beide historischen Kontexte denkbar. Einigermaßen gesichert dürfte dagegen sein, dass 

Fragment 8,2 in keinem Zusammenhang mit dem Proömium in Fragment 8,1 steht.253 

Jedenfalls offenbart Eunapios mit der Wendung der fallenden Tonscherbe, dass er in der Lage 

ist, Zitate aus vorhandenen und dem spätantiken Bildungsideal entsprechenden Werken zu ken-

nen und in sein eigenes Geschichtswerk einzubinden. In diesem Fall stammt die Sentenz aus 

Platons Phaidros: 

 

„Er wird also zum Ausreißer aus dieser Vergangenheit, und indem er sich der Sache notgedrun-

gen entzieht, wendet sich nun der ehemalige Liebhaber, nachdem nun das Los anders gefallen 

ist, zur Flucht.“254 

 

Auch wenn sich Rufener im Zusammenhang von ὄστρακον für eine Übersetzung mit „Los“ 

entschieden hat, verrät er mit seiner Wortwahl, worauf Sokrates angespielt hat. Beim „Laufspiel 

der griechischen Knaben“255, Ostrakinda (ὀστρακίνδα), stellten sich zwei Gruppen auf einem 

Spielfeld auf, das durch eine Mittellinie in zwei Hälften geteilt wurde. Zu Spielbeginn wurde 

dann eine Tonscherbe oder Muschel, die auf der einen Seite, „νύξ“, mit Pech geschwärzt wurde, 

während die andere Seite, „ἡμέρα“, weiß blieb, in die Luft geworfen. Je nachdem, auf welcher 

Seite das ὄστρακον landete, wurde entschieden, welche Gruppe davonlaufen und welche 

Gruppe verfolgen musste. Sobald ein Teilnehmer der unterlegenen, fliehenden Gruppe gefan-

gen wurde, musste er seinen Verfolger als „Esel“ auf die Schultern nehmen und analog zum 

Ephedrismos zur Mittellinie tragen.256 Dieses νύξ-ἡμέρα-Spiel ging in den Sprachgebrauch ein 

und wurde im übertragenen Sinne immer dann verwendet, wenn es zu einem abrupten Wechsel 

oder einer unerwarteten, zufälligen Wendung kam.257 Warum Eunapios auf das Spiel eingegan-

gen ist und ob er etwa ein griechisches Pendant zur lateinischen lux aeterna schaffen wollte, 

 
252 Vgl. BLOCKLEY 1983, 131 Anm. 23 und Amm. 15,8,21. 
253 So auch PASCHOUD 1994a, 556. 
254 Plat. Phdr. 241b (Übers. Rufener): φυγὰς δὴ γίγνεται ἐκ τούτων, καὶ ἀπεστερηκὼς ὑπ᾿ ἀνάγκης ὁ πρὶν 
ἐραστής, ὀστράκου μεταπεσόντος, ἵεται φυγῇ μεταβαλών. 
255 FORBES 1924. Den Bezug zum Laufspiel hat auch schon BECKER 2013, 450, erkannt. 
256 Vgl. auch HURSCHMANN 1997. 
257 Vgl. GRASBERGER 1864, 57–60, und BECQ DE FOUQUIÈRES 1869, 79–82. 



62 
 

die „seit alters zur Epiphanie“ des römischen Kaisers gehörte, bleibt Spekulation.258 Da sich 

Eunapios jedoch ebenfalls dieser Wendung bedient, um einen schicksalhaften Wandel in den 

gallischen Provinzen anzusprechen, ist es wahrscheinlich, dass er die unmittelbaren Maßnah-

men Julians an der Rheingrenze ebenso behandelt hat, wie sie bei Zosimos heute noch vorlie-

gen. Nach der Aushebung von Truppen und ihrer Versorgung mit Waffen stellten sich noch vor 

der Schlacht von Argentoratum unerwartete Erfolge aufseiten der zuvor geschwächten Römer 

ein. Fraglich muss jedoch bleiben, ob die Sentenz als solche von Eunapios und seinen Zeitge-

nossen überhaupt noch mit dem Ostrakinda-Spiel aus der Zeit des klassischen Griechenlands in 

Verbindung gebracht wurde oder ob er lediglich auf den Ausspruch anspielen wollte.259 

 

Fragment 8a: 

Bei Fragment 8a handelt es sich wieder um ein anonym überliefertes Suda-Lemma, das auf-

grund seines Inhalts Eunapios’ Geschichtswerk zugeordnet wird. Darin bespricht Eunapios die 

einflussreiche Position des Marcellus in Julians Gefolge.260 Dass es sich um ein Fragment 

eunapianischen Ursprungs handelt, unterstreicht die Nähe zum Bericht der Historia nea: Da 

sich Constantius II. gegenüber dem eben erst ernannten Caesar von Beginn an misstrauisch 

zeigte, gab er ihm den Marcellus und den Salutius mit. Beiden vertraute er zunächst die Ver-

waltung der gallischen Provinzen an, bis die Kaisergattin Eusebia wie schon bei Julians Pro-

motion zum Caesar ihren Einfluss nutzte und Constantius II. überzeugte, Julian Macht und Be-

fugnisse zuzugestehen.261 Die zosimeische Beschreibung des Einflusses der Kaiserbegleiter 

Marcellus und Salutius an dieser Stelle hinterlässt den gleichen Eindruck, den das Fragment 

vermittelt. Julian erhält zwar die Würde eines Caesars, verfügt bis zu seinem Eintreffen in Gal-

lien darüber hinaus jedoch über einen kaum nennenswerten Einfluss. Ihm wird eine Bedeutung 

zuteil, „in which he was wisely allowed only a subordinate role (...)“.262 

 
258 DINKLER 1970, 43. In diesem Zusammenhang ist insbesondere das Goldmultiplum zu nennen, das Constan-
tius I. anlässlich seines Sieges über den Usurpator Allectus 296 n. Chr. in Britannien emittierte und den Kaiser 
als redditor lucis aeternae inszenierte. Vgl. SUTHERLAND / CARSON 1967 = RIC 6, 167 Nr. 34 (Trier), und zur 
Herrschaftspraxis des Adventus auch LEHNEN 1997, GIZEWSKI 1996, BADEL 2009, STEWART 1988 sowie KOEP-
PEL 1969. 
259 Rein hypothetisch würde dies bedeuten, dass Constantius II. mit seinem Fortzug in Richtung des Sassaniden-
reichs die ὄστρακον-Seite gewählt hat, die für die unterlegene, d. h. flüchtende Gruppe steht. Gleichzeitig stünde 
Julian für die helle Tagseite des ὄστρακον, indem er in Gallien verbleibt und ordnende Maßnahmen einleitet, die 
infolgedessen günstig für die Römer ausgehen. Darüber hinaus greift Eunapios die „Eselthematik“ in Eunap. 
hist. fr. 54 und das Laufspiel auch in vit. soph. 10,4,1 auf. Vgl. diesbezüglich auch den Kommentar von BECKER 
2013, 450. 
260 Eunap. hist. fr. 8a = Suda ε 1711: Ἐξιστάμενος: (...) ὁ οὖν Μάρκελλος κύριος ἦν τῶν πραγμάτων, ὀνόματος 
μόνου καὶ σχήματος τῷ Ἰουλιανῷ ἐξιστάμενος, τὴν δὲ ἀληθεστέραν αὐτὸς ἀρχὴν μεταχειριζόμενος. 
261 Vgl. Zos. 3,2,2. 
262 BLOCKLEY 1972, 447. 



63 
 

Paschoud hob hervor, warum das Lemma Salutius – anders als Zosimos – auslässt bzw. nur 

Marcellus zuschreibt, die Macht in den Händen zu halten. Das Epitomier-Interesse der Suda-

Kompilatoren habe auf der Konservierung des Partizips ἐξιστάμενος gelegen und nicht auf 

Marcellus oder Salutius: Das Lemma „constitue l’illustration d’une simple note lexicogra-

phique“263, und gebe den originalen Wortlaut des Geschichtswerks nicht wieder. Gegen Pa-

schouds Argumentation kann angeführt werden, dass Eunapios gar nicht daran gelegen war, 

Salutius – der an späterer Stelle immer wieder lobend hervorgehoben wird – im vorliegenden 

Fragment mit einer abträglichen Konnotation zu belegen.264 Blockley verortete das Fragment 

in einem anderen Kontext. Da Salutius ein hochrangiger Beamter, aber eben Zivilist gewesen 

sei und Eunapios hier nur Marcellus, d. h. den magister militum des Constantius II., erwähnt, 

deutet vieles darauf hin, dass sich das Fragment ausschließlich auf einen militärischen Kontext 

bezieht.265 Dass die militärische Entscheidungsgewalt nämlich in den Händen von Julians Ge-

nerälen lag, weiß beispielsweise auch Sozomenos.266 

Letztlich ist denkbar, dass Eunapios beide Persönlichkeiten separat voneinander behandelt hat 

und nur der Bericht über Marcellus überliefert wurde. Immerhin übersieht Paschoud in seiner 

Erklärung, dass Zosimos nicht zwangsläufig den originalen Wortlaut des eunapianischen Ge-

schichtswerks abgebildet hat. Schließlich gibt es abgesehen von den inhaltlichen Berührungs-

punkten zwischen der Historia nea und dem Suda-Lemma keine wörtlichen Parallelen. 

Eunapios’ Ausführungen über beide Persönlichkeiten im Umfeld Julians könnte Zosimos letzt-

lich zu einer einzigen Aussage zusammengefasst haben. 

 

 

7.4 Die Schlacht von Argentoratum 

Fragment 9: 

Auf das Suda-Lemma folgt mit Fragment 9 wieder ein Fragment aus den Exc. de Sent. Nach 

den Fragmenten 8,2 und 8a verlässt Eunapios erneut die Ebene der Ereigniswiedergabe und 

fasst seine Konzeption der folgenden Abschnitte des Geschichtswerks nahezu proömienartig 

zusammen. Anstatt einen umfangreichen Bericht über die Schlacht von Argentoratum anzufer-

tigen, verweist Eunapios seine Leserschaft im Fragment auf ein unbekanntes Werk Julians und 

kündigt an, die Ereignisse eilig abzuhandeln und sich dabei in Worten nicht mit dem Kaiser 

 
263 PASCHOUD 1994a, 557. 
264 Vgl. bspw. Eunap. hist. fr. 17: (...) ἀνὴρ ἦν διαφερόντως περιττὸς εἰς φιλανθρωπίαν. 
265 Vgl. BLOCKLEY 1983, 131 Anm. 24. 
266 Vgl. Soz. 5,2,21 und BLOCKLEY 1983, 131 Anm. 24. 



64 
 

messen zu wollen.267 Neben der Tatsache, dass mit seiner Aussage einer der wenigen Belege 

für Julians verlorenen Schlachtenbericht über Argentoratum vorliegt268, bedient sich Eunapios 

zur Begründung seiner Entscheidung der Metapher, dass er sich nicht wie diejenigen verhalten 

will, die ἐν ἡμέρᾳ δᾷδας ἀνασχοῦσιν (Eunap. hist. fr. 9), um etwas vermeintlich Verborgenes 

aufzudecken. Graham argumentierte, dass Julians βιβλίδιον höchstwahrscheinlich weit verbrei-

tet und leicht zugänglich gewesen sein müsse, „else Eunapius’ injunction to read them would 

be empty and would imply that Eunapius was just being evasive“.269 

Zosimos’ Bericht deckt sich mit Eunapios’ Aussage. Da sich Letzterer nicht detailliert über die 

Schlacht auslassen wollte, um sich nicht mit Julians Schrift zu messen, bleibt auch Zosimos 

nichts anderes übrig, als die Ereignisse von Argentoratum in wenigen Sätzen zusammenzufas-

sen.270 Vom großen Schlachtgeschehen, dem Ammianus Marcellinus allein siebzig Paragra-

phen in seinen Res gestae widmet, bleibt bei Zosimos nicht mehr als eine knappe Zusammen-

fassung übrig.271 Wie bedeutsam die Schlacht im spätantiken Zeugnis des Julian oder des 

Eunapios am Ende gewesen sein muss, scheint in der Historia nea nur an einer Stelle durch. So 

vergleicht Zosimos die Ereignisse von Argentoratum mit einer nicht weiter spezifizierten 

Schlacht von Alexander dem Großen gegen Dareios I.272 Aus diesem Vergleich ergibt sich ein 

weiterer Hinweis auf die Benutzung des eunapianischen Geschichtswerks durch Zosimos, da 

Eunapios den Bezug zwischen Julian und Alexander in seinem Geschichtswerk an späterer 

Stelle noch herstellen wird.273 

 

 

 
267 Eunap. hist. fr. 9 = Exc. de Sent. 7: Ὅτι φησὶν Εὐνάπιος περὶ τοῦ παραβάτου Ἰουλιανοῦ· τῆς δὲ στρατείας 
ταύτης σφοδροτάτης τε ἅμα καὶ κλεινοτάτης τῶν πρὸ αὐτῆς γενομένων τὴν διήγησιν ἐς τήνδε τὴν γραφὴν 
ἐντείνοντες, οὐ πεισόμεθα ταὐτὸν τοῖς ἐν ἡμέρᾳ δᾷδας ἀνασχοῦσιν, ἵνα τι κρυπτόμενον ἀνεύρωσιν· οὐδὲ ὑπὲρ 
ὧν ἱκανῶς ἅμα καὶ συνενθουσιῶν τοῖς ἑαυτοῦ καλοῖς βιβλίδιον ὅλον τῇδε ἀναθεὶς τῇ μάχῃ διῆλθεν ὁ 
βασιλικώτατος καὶ ἐν λόγοις Ἰουλιανὸς, αὐτοὶ παραβαλούμεθα καὶ συνεκθήσομεν ἑτέραν γραφὴν τὰ αὐτὰ 
σημαίνουσαν· ἀλλὰ τοῖς μὲν βουλομένοις τὸ μέγεθος τῶν ἐκείνου λόγων τε καὶ ἔργων ἀνασκοπεῖν τὸ περὶ 
τούτων βιβλίον ἐπιτάξομεν, καὶ πρὸς ἐκείνην φέρεσθαι τὴν ἀκτῖνα τῆς συγγραφῆς, ἐκ τῆς ἐνεργείας τῶν τότε ὑπ’ 
αὐτοῦ πραχθέντων ἐπὶ τὴν τοῦ λόγου δύναμιν ἀπορρυεῖσαν καὶ διαλάμψασαν· αὐτοὶ δὲ ὅσον οὐ πρὸς ἅμιλλαν 
μειρακιώδη καὶ σοφιστικὴν, ἀλλ’ εἰς ἱστορικὴν ἀκρίβειαν ἀναστῆσαι καὶ διαπλάσαι τὸν λόγον, ἐπιδραμούμεθα 
τὰ γεγενημένα, συνάπτοντες τοῖς εἰρημένοις τὰ ἐχόμενα. 
268 Vgl. zum βιβλίδιον insb. JANISZEWSKI 2006, 113–116, der davon ausgeht, dass das gewählte Diminutiv von 
βιβλίον auf die Kürze des Werks und damit auf die unmittelbare Schlachtbeschreibung hindeute, sowie die übri-
gen Hinweise bei Lib. ep. 35,6 und or. 13,25 f. JACOBY 1926–1930 führte die Testimonien inkl. des eunapia- 
nischen Hinweises in seinen FGrHist unter der Nummer 238. Vgl. zur Schlacht von Argentoratum zuletzt auch 
HEATHER 2020, 65–96. 
269 GRAHAM 2006, 86. 
270 Vgl. Zos. 3,3,3–5. 
271 Vgl. Amm. 16,12. 
272 Ob Zosimos oder seine literarische Vorlage die Schlacht bei Issos oder Gaugamela gemeint haben könnte, ist 
nicht klar. Von beiden Schlachten weiß Zos. 1,4. 
273 Vgl. Eunap. hist. fr. 24,2, 24,4 und 35,2 sowie zur Alexanderimitation Julians mit Literaturangaben auch 
KLEIN 1978, 19 Anm. 1. 



65 
 

7.5 Das Nachspiel 

Fragment 10: 

Das aus den Exc. de Sent. stammende Fragment 10 unterliegt erneut einem Perspektivwechsel. 

Im ersten der beiden Paragraphen wechselt Eunapios wieder auf die Ebene der Ereignisge-

schichte und schildert Julians Ansprache an das Heer, in der er Julians Moralvorstellungen im 

Umgang mit unterlegenen Gegnern thematisiert.274 Mit dem Hinweis auf die Salier verrät 

Eunapios den Kontext, in dem das Fragment steht. So hatte sich Julian laut Ammianus Marcelli-

nus 358 n. Chr. im Frühjahr nach der Schlacht von Argentoratum zur weiteren Sicherung der 

Reichsgrenze nach Tongern in Toxandrien begeben, um die zurückeroberten Städte entlang des 

Rheins mit Lebensmitteln und Materiallieferungen vom Niederrhein aus zu versorgen.275 In der 

Zwischenzeit hatte sich die Völkerschaft der Chamavi in Batavia, der heutigen niederländischen 

Region Betuwe zwischen Rhein und Maas, niedergelassen, indem sie die dort siedelnden Salier 

vertrieben, die daraufhin weiter ins Römische Reich nach Toxandrien auswichen.276 Julian 

rückte zunächst gegen die Salier vor, verhandelte ohne Kampfhandlungen über einen Frieden 

und gestand ihnen Siedlungsland zu, für das er sie als Gegenleistung zum Militärdienst ver-

pflichtete.277 

Eunapios stellt die Situation anders dar als Ammianus Marcellinus. Julians Vorgehen richtet 

sich hier weniger gegen die Salier als vielmehr gegen die Chamavi, gegen die der Caesar bei 

Ammianus Marcellinus erst als Zweites in die Schlacht zieht.278 Bei Eunapios gebietet Julian 

den Römern, μηδένα Σαλίων ἀδικεῖν, μηδὲ δῃοῦν ἢ σίνεσθαι τὴν ἰδίαν χώραν (Eunap. hist. 

fr. 10,1). Im Unterschied dazu geht der ammianische Julian gegen die Salier vor, hatten diese 

sich doch „erfrecht, auf römischem Boden in Toxandrien ihre Wohnsitze einzurichten.“279 

Zosimos schließt sich in seiner Historia nea dem eunapianischen Fragment an, dem er an dieser 

Stelle genauestens folgt. Nachdem er den Bericht über die historische Zwangsumsiedlung der 

Salier durch die Sachsen auf Batavia und den Einfall der Chamavi – bei Zosimos die Quaden 

 
274 Vgl. Eunap. hist. fr. 10,1 = Exc. de Sent. 8: Ὅτι Ἰουλιανὸς τοὺς ἀρχομένους καὶ τοὺς πολεμίους ἐδίδασκεν 
ἅμα τίσι δοκεῖ τὸν ὄντως βασιλέα κρατεῖν, καὶ ὡς ἀνδρεία μὲν καὶ ῥώμη καὶ χειρῶν κράτος πρὸς τοὺς 
ἀνθεστηκότας μόνον τῶν πολεμίων χρήσιμα, δικαιοσύνη δὲ μετ’ ἐξουσίας ὥσπερ πηγή τις οὖσα τῶν ἀρετῶν καὶ 
τοὺς μὴ παρόντας χειροήθεις ἐμποιεῖ καὶ δουλοῦσθαι πέφυκε. τοιαύτας ὑποτείνων ἀρετὰς καὶ σπέρματα 
φιλοσοφίας εἰς τοὺς ὑπηκόους ἅπαντας ἀπὸ βήματος ἐπέταττε Ῥωμαίοις μηδένα Σαλίων ἀδικεῖν, μηδὲ δῃοῦν ἢ 
σίνεσθαι τὴν ἰδίαν χώραν. ἰδίαν δ’ ἀπέφαινε πᾶσαν αὐτοὺς δεῖν ὑπολαμβάνειν, ἣν ἄνευ μάχης καὶ πόνων 
ἔχουσιν· ὡς ἀναγκαῖον εἶναι πολεμίαν τὴν τῶν πολεμούντων ἡγεῖσθαι καὶ νομίζειν, οἰκείαν δὲ τὴν τῶν 
παρακεχωρηκότων. 
275 Vgl. hierzu etwa noch BIDEZ 1956, 103. 
276 DRINKWATER 2007, 200, geht davon aus, dass die Salier bereits zur Zeit von Constans um 341/2 n. Chr. auf 
Batavia, d. h. im Römischen Reich, angesiedelt wurden. 
277 Vgl. Amm. 17,8. 
278 Vgl. Amm. 17,8,5. 
279 Amm. 17,8,3 (Übers. Seyfarth): (...) ausos (sc. Salios) olim in Romano solo apud Toxandriam locum habita-
cula sibi figere praelicenter. 



66 
 

als sächsisches Teilvolk – auf die Insel zusammengefasst hat280, lässt er Julian gegen die Cha-

mavi ins Feld ziehen, gibt aber den Truppen den Befehl, die Salier zu verschonen281: 

 
Eunap. hist. fr. 10,1 Zos. 3,6,3 

(...) ἐπέταττε Ῥωμαίοις μηδένα Σαλίων ἀδικεῖν, μηδὲ 

δῃοῦν ἢ σίνεσθαι τὴν ἰδίαν χώραν. 

 

(...) Σαλίων δὲ μηδένα κτείνειν ἢ κωλύειν ἐπὶ τὰ 

Ῥωμαίων ὅρια διαβαίνειν οἷα μὴ ὡς πολεμίους 

ἐφισταμένους τῇ χώρᾳ, ἀνάγκῃ δὲ τῇ παρὰ Κουάδων 

ἐλαύνεσθαι (...). 

 

Interessanterweise begegnet an dieser Stelle eine sprachliche Nähe zwischen Eunapios und Am-

mianus Marcellinus, selbst wenn sie dabei unterschiedliche Schlüsse ziehen. Eunapios legt die 

Aussage, die Salier zu verschonen, Julian in den Mund, während sie Ammianus Marcellinus 

einer salischen Gesandtschaft an den Caesar zuschreibt: 

 
„Sie (d. h. die salische Gesandtschaft) versprach Frieden unter der Bedingung, daß man sie in 

jenen Gebieten als den ihrigen ruhig wohnen lassen sollte, ohne sie zu reizen oder zu beunruhi-

gen.“282 

 

Obwohl die Aussage von unterschiedlichen Protagonisten ausgesprochen wird, fällt die Paral-

lele auf, die Ammianus Marcellinus und Eunapios aufweisen. Vielleicht haben beide Autoren 

an dieser Stelle aus der gleichen Quelle geschöpft – es könnte sich dabei um Oribasios’ Memo-

randum oder gar um einen Tatenbericht Julians über den Feldzug gegen die Chamavi 

 
280 Vgl. Zos. 3,6,1 f. 
281 Abgesehen von dieser engen sprachlichen Kohärenz begegnet bei Eunapios und Zosimos laut PASCHOUD 
2002c, 429 „une légère incohérence“. So gehe aus Eunapios’ Geschichtswerk und seiner Formulierung, δῃοῦν ἢ 
σίνεσθαι τὴν ἰδίαν χώραν (Eunap. hist. fr. 10,1), nicht eindeutig hervor, ob sich die Salier bei ihrem Aufeinan-
dertreffen mit dem Caesar bereits auf römischem Boden befinden oder ob sie erst um Aufnahme bitten müssen. 
Vgl. zu dieser Diskussion auch MBADINGA 2012, 149–176. Die Frage ergibt sich aus der Interpretation von τὴν 
ἰδίαν χώραν (Eunap. hist. fr. 10,1). PASCHOUD 2002c, 429, hielt die Übersetzungen von KOCH 1899, 406 („(...) 
noch das eigene [d. h. das römische Land] zu verwüsten (...)“) und MÜLLER 1851, 16 („regionem propriam“) da-
hingehend für „fausses“, als sie nahelegten, dass Julian die römischen Soldaten vom Plündern des eigenen Ge-
bietes abhalten wollte. Die Schwierigkeit löst sich jedoch auf, wenn akzeptiert wird, dass Eunapios das ange-
stammte Land der Salier gemeint hat, in das die Römer nicht eindringen sollten. Wo sich die Salier zum Zeit-
punkt von Julians Initiative befinden, geht bei Zos. 3,6,2 f. zudem eindeutig hervor. Zwar halten sich die vertrie-
benen Salier noch auf Batavia auf. Dennoch dürften sie von Julian bereits die Erlaubnis erhalten haben, über die 
Maas zu setzen und ins Römische Reich zu migrieren. PASCHOUD 2002c, 429, begründete die Abweichung zwi-
schen beiden Autoren also durch einen unterschiedlichen zeitlichen Kontext in den jeweiligen Geschichtswer-
ken. Während sich Eunapios’ Salier noch „chez eux“ befinden, erhalten die Soldaten in der Historia nea den Be-
fehl, die Salier zu verschonen, „au moment où ils ont pénétré en territoire romain.“ Vgl. hierzu auch den Kom-
mentar von BLOCKLEY 1983, 131 Anm. 26. 
282 Amm. 17,8,3 (Übers. Seyfarth): (...) pacem sub hac lege praetendens, ut quiescentes eos tamquam in suis nec 
lacesseret quisquam nec vexaret. 



67 
 

handeln.283 Dass das Geschichtswerk die ursprüngliche Aussage „ad maiorem Iuliani gloriam“ 

verfremdet haben könnte, während Ammianus Marcellinus seinen Fokus auf eine nüchterne 

Wiedergabe der Ereignisgeschichte legte, leitete bereits Paschoud überzeugend ab.284 

Der kurze zweite Paragraph von Fragment 10 muss sich chronologisch nicht unmittelbar an 

Julians Ansprache an seine Soldaten anfügen, sondern dürfte in einem eigenen Kontext stehen. 

Darin beschreibt Eunapios die Vorbildlichkeit von Julians Voraussicht, die auf keine identifi-

zierbare historiographische Vorlage zurückgeht, aber sicher der Überhöhung seines Andenkens 

dienen sollte: Julian sei es gewohnt gewesen, den Sieg, nicht jedoch den Krieg anzufangen.285 

Zosimos spiegelt die Aussage nicht wider, sondern geht von der Ansprache Julians unmittelbar 

auf den Exkurs über den Räuberanführer Charietto über, weswegen es schwerfällt, das Text-

zeugnis im eunapianischen Geschichtswerk zu verorten. Da das darauffolgende Fragment 11, 

das wie das vorliegende aus den Exc. de Sent. stammt, jedoch ebenfalls auf Charietto und das 

Anwachsen seines Räubergefolges eingeht, muss Fragment 10,2 konzeptionell zwischen der 

julianischen Ansprache und der gemeinsamen Interaktion von Charietto und den Römern gegen 

die Chamavi gestanden haben. Möglicherweise wollte Eunapios mit der Aussage, dass der Sieg 

für Julian schon im Vorfeld feststand, auf das für die Römer günstige Ausgehen des Feldzugs 

gegen die Chamavi hinweisen.286 Zosimos bietet bei der Verortung des Fragments jedoch keine 

weitergehende Hilfe. 

 

 

 
283 Vgl. PASCHOUD 1971, XLIII f., und CALLU 2001, 210, die davon ausgehen, dass das Memorandum des Oriba-
sios auch Ammianus Marcellinus vorgelegen hat. BANCHICH 1985, 86, argumentierte dagegen, da das Memoran-
dum ausschließlich für Eunapios gedacht gewesen sei und anderen Autoren daher nicht vorgelegen habe. Ob Ju-
lian einen solchen Tatenbericht verfasst hat, muss Spekulation bleiben. Allerdings gibt er gegenüber seinem 
Briefempfänger Priskos in Iul. ep. 18 zu, dass er während seiner Zeit in Gallien in den Wintermonaten eine Viel-
zahl an Werken angefertigt habe: εἰ δὲ ἀληθῆ λέγω, παραγενομένῳ σοι πολλὰ πάνυ τοῦ πέρυσι χειμῶνος 
ἐξελέγξει παρέργα. Vgl. diesbezüglich WEIS 1973, 259 Anm. 10, und WRIGHT 1923, XIII: „That he wrote com-
mentars on his Gallic campaigns has been maintained by some scholars but cannot be proved.“ 
284 Vgl. PASCHOUD 2002c, 430. Tatsächlich muss der Befehl Julians nicht einmal genuin eunapianischen Ur-
sprungs sein. Im Werk des Philostratos von Athen, das bis auf wenige Fragmente und Testimonien verlorenge-
gangen ist, benutzt der Geschichtsschreiber eine ähnliche Figur in einem vergleichbaren Kontext. Überliefert 
über die Chronik des Johannes Malalas liegt ein Fragment, d. h. Philostr. Ath. fr. 1,4 = Ioh. Mal. 12,26 = 
228,69–72, vor, in dem sich der Sassaniden-Herrscher Schapur I. zur Zeit von Kaiser Valerian an sein Heer rich-
tet. Zuvor hatte er Antiochia und Emesa eingenommen und wurde nun von einer Hilfstruppe samt Priester um 
Verhandlungen angerufen: καὶ προσεσχηκὼς ὁ Σαπώρης βασιλεὺς Περσῶν ἱερατικὸν σχῆμα παρήγγειλεν τῷ 
στρατῷ τῷ ἰδίῳ μὴ τοξεῦσαι κατ’ αὐτῶν μήτε ἐπελθεῖν αὐτοῖς μήτε πολεμῆσαι αὐτοῖς (...). Hierbei ist auffällig, 
dass sowohl Eunapios’ Julian als auch Philostratos’ Schapur I. ihre Aussagen in der gleichen Situation fällen. 
Wiedergegeben in der indirekten Rede wendet sich ein Herrscher an seine Soldaten und hält sie durch eine Auf-
forderung aus drei Bestandteilen zur Mäßigung an. 
285 Vgl. Eunap. hist. fr. 10,2 = Exc. de Sent. 9: Ὅτι εἰώθει Ἰουλιανὸς ἀρχὴν νίκης, οὐ πολέμου τίθεσθαι. 
286 Julians überlegene Voraussicht nennt auch Eunap. hist. fr. 22. 



68 
 

7.6 Julian und Charietto 

Fragmente 11, 11.1 und 11.2: 

Die kurze Berührung, die sich zwischen Ammianus Marcellinus und Eunapios in Fragment 10 

zeigt, besteht im darauffolgenden Fragment 11 nicht mehr. Das Fragment stammt wie sein Vor-

gänger aus den Exc. de Sent. und schließt sich konzeptionell an Julians Feldzug gegen die Cha-

mavi an. Darin unternimmt Eunapios einen Exkurs über den Räuberanführer Charietto, dessen 

Gefolge sich nach und nach erweitert habe.287 Auch wenn Ammianus Marcellinus Charietto 

ebenfalls kennt288, lässt er den Exkurs in seinen Res gestae aus. Anders verhält es sich bei Zo-

simos, der die Charietto-Nachricht am ausführlichsten von allen spätantiken Zeugen wieder-

gibt.289 

Auch wenn Fragment 11 nur den Auftakt von Chariettos Eigeninitiative beinhaltet, wird der 

Zusammenhang mit der Historia nea schnell deutlich. Zwar lässt Zosimos die direkte eunapia-

nische Anspielung auf die Pythagoreer aus, die Paschoud als „oiseux parallèle“ und Blockley 

als „awkward simile“ bezeichneten.290 Als Gegenbewegung zur Zunahme im vorliegenden 

Fragment überliefert Zosimos das Zahlenspiel aber dennoch. So berichtet er, dass sich die va-

gabundierenden Barbaren nicht erklären konnten, warum ihre eigene Anzahl abnahm.291 Als 

dann Charietto und Julian gemeinsam gegen die Chamavi vorgehen, fährt Zosimos in Eunapios’ 

Sinne fort, indem er die Barbaren ἐκ πολλῶν zu ὀλίγοι werden lässt und sich der übriggeblie-

bene Rest zu einer Einheit mit Julian zusammentut.292 Die engste sprachliche Gemeinsamkeit 

mit Eunapios’ Referenz auf die Pythagoreer erfolgt dann aber, wenn Zosimos beschreibt, wie 

sich das Gefolge um Charietto schrittweise vergrößert: 

 

 
287 Eunap. hist. fr. 11 = Exc. de Sent. 10: Τοῦτον δεξάμενος ἑταῖρον ἐφ’ ἑαυτῷ συνιστάμενον εἶχεν· εἶτ’ ἄλλος 
προσῄει, καὶ πλῆθος ἦν· καὶ καθάπερ οἱ Πυθαγόρειοί φασι, μονάδος ἐπὶ δυάδα κινηθείσης οὐκέτι τὴν τῶν 
ἀριθμῶν ἠρεμεῖν φύσιν, ἀλλὰ διαχεῖσθαι καὶ ῥεῖν ἐς πολὺ, οὕτω, Χαριέττονος Κερκίωνα προσλαβόντος, αἵ τε 
πράξεις ἐπὶ πολὺ προῄεσαν, καὶ ὁ τῶν συνισταμένων ὄχλος ἀνάλογον ἠκολούθει ταῖς πράξεσιν. 
288 Amm. 17,10,5 erwähnt Charietto in einem anderen Zusammenhang und lässt ihn viel später (Amm. 27,1,5) 
zur Zeit von Kaiser Gratian als comes beider germanischen Provinzen im Kampf umkommen. CAPOZZA 1987 
kam zu dem Ergebnis, dass es sich bei der späteren Nachricht von Ammianus Marcellinus nicht zwangsläufig 
um den julianischen Charietto handeln muss, da der Name mit dem Verweis auf den von Sulp. Alex. fr. 2 (über-
liefert in Greg. Tur. hist. 2,9 = 54,8 f.) genannten Charietto als Offizier in Gallien 388 nicht allzu selten sei. Vgl. 
auch PASCHOUD 1997 und WELWEI / MEIER 2003. 
289 Neben Ammianus Marcellinus und Zos. 3,7 weiß ansonsten noch Lib. or. 18,104 von der Räuberepisode um 
Julian zu berichten. Der Name Charietto fällt hier allerdings nicht, dafür der zeitliche Hinweis, dass Julian die 
Gefolgschaft einer Räuberbande akzeptiert habe, die zuvor bereits Magnentius unterstützt habe. 
290 PASCHOUD 2002c, 428, und BLOCKLEY 1983, 132 Anm. 29. Durch den Einschub beweist Eunapios sein phi-
losophisches Interesse, das er auch in sein profanes Geschichtswerk einwebt. Neben den Pythagoreern könnte er 
sich auf Plotins Deutung der Monade und Dyade bezogen haben (Plot. enn. 5,5,6). Auf den Bezug zwischen der 
Dyade und der Bewegung hat auch Eunapios’ Zeitgenosse Macrob. in somn. 1,6,18 hingewiesen. Vgl. hierzu 
STAHL 1990, 103 Anm. 25. 
291 Vgl. Zos. 3,7,3 sowie 3,7,4. 
292 Zos. 3,7,6. 



69 
 

Eunap. hist. fr. 11 Zos. 3,7,3 

(...) εἶτ’ ἄλλος προσῄει, καὶ πλῆθος ἦν· 

 

(...) ἐπειδὴ δὲ καὶ ἄλλοι συνεμίγησαν τούτῳ λῃσταὶ 

καὶ καθ ̓ἕνα συνιόντες πλῆθος γεγόνασι. 

 

Es ist daher denkbar, dass Eunapios neben seinem Bezug auf die Pythagoreer das Beispiel über 

die wundersame Vervielfältigung des Räubergefolges um Charietto ähnlich ausgeführt hat, was 

Zosimos wiederum als Vorlage gedient haben könnte. Immerhin ist der ganze Exkurs bei Zosi-

mos von der Natur der Zahlen, dem Übergang von der Einheit zur Zweiheit sowie dem umge-

kehrten Prozess von der Zweiheit zur Einheit durchzogen. 

Abgesehen von diesen sprachlichen Gemeinsamkeiten fehlt in der Historia nea mit Kerkion der 

Name des ersten Gefährten, der sich Charietto angeschlossen haben soll. Sowohl Paschoud als 

auch Blockley haben auf die Namensbedeutung des mythischen Räubers Kerkyon hingewiesen, 

der in Eleusis Wanderern aufgelauert haben soll und schließlich von Theseus getötet wurde.293 

Eunapios könnte den eigentlichen Namen des Charietto-Gefährten getilgt und Kerkion als Eti-

kett benutzt haben. Während der tatsächliche Name des Gefährten vermutlich weniger Bedeu-

tung hatte als die Vervielfältigung des Räubergefolges, dürfte der Rückgriff auf die Mythologie 

auch noch von Eunapios’ spätantiken Zeitgenossen verstanden worden sein. 

Jeweils über die Suda wurden noch zwei weitere Fragmente aus Eunapios’ Geschichtswerk 

überliefert, die über die Episode berichten und Chariettos Wesen beschreiben. Das erste ano-

nyme Fragment 11.1 stellt zunächst Chariettos Tatendrang in den Vordergrund, der so ein-

schüchternd gewesen sei, dass sich das Räuberunwesen schnell einstellte.294 Theoretisch könnte 

Eunapios mit ἅπαντας (Eunap. hist. fr. 11.1) sowohl die Chamavi als auch die Gefährten des 

Räuberanführers gemeint haben, die Charietto vom weiteren Räuberunwesen abhielt. Zuguns-

ten der Chamavi spricht, dass es allein Charietto und seinen Gefährten gelungen wäre, den Wi-

derstand der vagabundierenden Barbaren zu brechen, was allerdings Julians Ruhm in Gallien 

geschmälert hätte. Genauso gut könnte Eunapios die potenziellen Räubergefährten des Cha-

rietto gemeint haben, die er dank seines angsteinflößenden Wesens dazu brachte, sich ihm an-

zuschließen und die Überfälle einzustellen.295 Zosimos bietet hier keine entscheidende Hilfe-

stellung. Gemeinsamkeiten mit Eunapios’ Geschichtswerk teilt seine Historia nea dann erst 

wieder in Form des zweiten, ebenfalls anonymen Suda-Lemmas, das im Zusammenhang mit 

 
293 Vgl. PASCHOUD 2002c, 431, und BLOCKLEY 1983, 132 Anm. 29, sowie Hyg. fab. 38. 
294 Eunap. hist. fr. 11.1 = Suda α 2395: Ἀνεῖχεν: ἐκώλυε. Χαριέττων μὲν οὖν καὶ πρὸ τούτου φανερός τις ὢν καὶ 
ἀνυπόστατος τῷ τε πλεονάζοντι τοῦ δραστηρίου φοβῶν ἀνεῖχεν ἀπὸ λῃστείας ἅπαντας. 
295 Während BLOCKLEY 1983, 132 Anm. 30, davon ausging, dass sich ἅπαντες auf Chariettos Vorgehensweise, 
seine Gefährten zu einer „disciplined guerilla force“ zu formen, bezieht, hielt es PASCHOUD 2002c, 431, dank des 
Partizips φοβῶν (Eunap. hist. fr. 11.1) für wahrscheinlicher, dass Charietto den plündernden Chamavi, nicht aber 
seinen eigenen Gefährten Angst einflößen würde. 



70 
 

Charietto steht und sowohl dessen riesenhafte Körpergröße als auch dessen Gerissenheit in den 

Vordergrund rückt.296 In leicht abgeänderter Form hat Zosimos die Charakterisierung des Räu-

beranführers übernommen und als Auftaktsatz in seinen Exkurs eingewoben297: 

 
Eunap. hist. fr. 11.2 Zos. 3,7,1 

ἐδόκει γὰρ τὸ τε σῶμα γιγαντώδης εἶναι καὶ τὸν 

θυμὸν θηριώδης καὶ ἐς ἀγχίνοιαν τῶν 

συλλῃστευόντων ἁπάντων πολυπλοκώτερος.  

ἀνήρ τις ἦν μέγεθος σώματος ὑπὲρ τοὺς ἄλλους ἅπα-

ντας ἔχων, καὶ τὴν ἀνδρείαν ἀνάλογον τῷ σώματι 

(...). 

 

Auch wenn Zosimos den gleichen Inhalt wie Eunapios abbildet, erscheint sein Duktus nüchter-

ner und weniger bildhaft.298 Warum er sich an dieser Stelle für eine andere Wortwahl entschied, 

im Grunde aber den gleichen Inhalt wie Eunapios’ Geschichtswerk bot, muss offenbleiben. Wie 

bei Fragment 10 kommen sich Eunapios und Zosimos auch im Hinblick auf den ganzen Cha-

rietto-Exkurs besonders nahe. Letztlich sind sie die einzigen Autoren, die im Zusammenhang 

mit Julian über den Räuberanführer berichten.299 

 

 

7.7 Von den Verhandlungen mit den Barbaren bis zur Fahrt über die Donau 

Fragment 12: 

Mit Fragment 12 liegt wieder ein Fragment vor, das durch die Konstantinische Exzerptensamm-

lung überliefert wurde. Dieses Mal stammt es jedoch nicht aus den Exc. de Sent., sondern erst-

mals aus den Exc. de Leg., und bildet eines der längsten Fragmente des Eunapios überhaupt.300 

 
296 Vgl. Eunap. hist. fr. 11.2 = Suda γ 264: Γιγαντώδης· ἐδόκει γὰρ τὸ τε σῶμα γιγαντώδης εἶναι καὶ τὸν θυμὸν 
θηριώδης καὶ ἐς ἀγχίνοιαν τῶν συλλῃστευόντων ἁπάντων πολυπλοκώτερος. 
297 Wenn hinzugezählt wird, dass Zosimos die innere Reihenfolge seiner Vorlage nicht verändert hat, müsste 
Eunap. hist. fr. 11.2 theoretisch vor 11 gestanden haben. 
298 Das wilde Wesen, das Eunapios Charietto zuschreibt, wird bei Zosimos zu einer der Körpergröße entspre-
chenden Tapferkeit, und damit zu einer Charaktereigenschaft, die Charietto auch von Amm. 17,10,5 zugeschrie-
ben wird. 
299 Vgl. WELWEI / MEIER 2003, die sich zwar einer anderen Problemstellung widmen aber zumindest eine Ant-
wort auf die Frage bieten, warum die beiden Autoren die Einzigen sind, die über Charietto explizit berichten. 
WELWEI / MEIER 2003, 44, konzentrieren sich dabei auf Chariettos „Tierhaftigkeit“, deren Bedeutung für die al-
ten Kulte durch Eunapios und Zosimos betont werden soll: „Die Charietto-Geschichte wurde offenbar von An- 
hängern der alten Kulte in ihrer Auseinandersetzung mit dem Christentum als Paradigma einer erfolgreichen 
Einbindung barbarischer Invasoren in die Ordnung des Römerreichs propagandistisch instrumentalisiert.“ (ebd., 
41). 
300 Eunap. hist. fr. 12 = Exc. de Leg. 1: Ὅτι τοῦ Ἰουλιανοῦ ἐς τὴν πολεμίαν χωροῦντος, καὶ τῶν Χαμάβων 
ἱκετευόντων φείδεσθαι καὶ ταύτης ὡς οἰκείας, ὁ Ἰουλιανὸς συνεχώρει, καὶ τὸν βασιλέα σφῶν προελθεῖν 
κελεύσας, ἐπειδὴ προῆλθε καὶ ἐπὶ τῆς ὄχθης εἶδεν ἑστηκότα, ἐπιβὰς πλοίου (τὸ πλοῖον οὖν ἔχων ἦν ἐκτὸς 
τοξεύματος), ἑρμηνέα ἔχων διελέγετο τοῖς βαρβάροις. ἐκείνων δὲ πάντα ποιεῖν ὄντων ἑτοίμων, ὁρῶν 
εὐπρόσωπόν τε ἅμα καὶ ἀναγκαίαν αὑτῷ τὴν εἰρήνην (Χαμάβων γὰρ μὴ βουλομένων ἀδύνατόν ἐστι τὴν τῆς 
Βρεττανικῆς νήσου σιτοπομπίαν ἐπὶ τὰ Ῥωμαϊκὰ φρούρια διαπέμπεσθαι), καμπτόμενος ὑπὸ τῆς χρείας χαρίζεται 
τὴν εἰρήνην, καὶ ὅμηρα ᾔτει λαβεῖν πίστεως ἕνεκεν. τῶν δὲ ἱκανοὺς εἶναι αἰχμαλώτους λεγόντων, ἐκείνους ἔφη 



71 
 

Inhaltlich erwähnt Eunapios das Aufeinandertreffen Julians mit den besiegten Chamavi im 

Sommer des Jahres 358 n. Chr., die sich am Ufer des Rheins oder der Maas aufhalten und um 

Frieden bitten.301 In diesem langen und detailreichen Fragment kommt es zur Interaktion zwi-

schen Julian und dem Anführer der Chamavi. Vor der Unterredung stellt Julian fest, dass der 

Frieden mit den Chamavi nicht nur ehrenwert, sondern auch notwendig ist, da eine reibungslose 

Versorgung mit Getreide von Britannien aus nach Gallien ohne das Einverständnis der im 

Grenzbereich siedelnden Barbaren nicht gewährleistet werden könnte.302 In dieser Situation 

entfaltet Eunapios eine Unterredung zwischen dem römischen Kaiser und dem Anführer der 

Chamavi, in der der eunapianische Julian einerseits Durchsetzungsvermögen und andererseits 

 
τὸν πόλεμον αὐτῷ δεδωκέναι, καθ’ ὁμολογίαν γὰρ μὴ λαβεῖν· νυνὶ δὲ ζητεῖν παρ’ αὐτῶν τοὺς ἀρίστους, εἰ μὴ 
τεχνάζουσι περὶ τὴν εἰρήνην. τῶν δὲ ἱκετευόντων καὶ ἀξιούντων εἰπεῖν οὓς βούλεται, μεταλαβὼν αὖθις τὸν τοῦ 
βασιλέως αὐτῶν αἰτεῖται παῖδα, πλαττόμενος, ὃν εἶχεν αἰχμάλωτον, ὥσπερ οὐκ ἔχων. ἐνταῦθα ὅ τε βασιλεὺς 
αὐτῶν καὶ οἱ βάρβαροι πρηνεῖς ἐκταθέντες, οἰμωγῇ τε ἀφθόνῳ καὶ ὀλοφύρσει προσεκέχρηντο, δεόμενοι μηδὲν 
ἀδύνατον ἐπιτάττεσθαι· ἀδύνατον δὲ αὐτοῖς εἶναι καὶ τοὺς πεσόντας ἀναστῆσαι καὶ ὁμήρους δοῦναι τοὺς 
τετελευτηκότας. γενομένης δὲ σιωπῆς, ὁ τῶν βαρβάρων βασιλεὺς ἀναβοήσας μέγιστον ὅσον, εἴθε ἔζη μοι, ἔφη, ὁ 
παῖς, ἵνα σοι δοθεὶς ὅμηρος, ὦ Καῖσαρ, δουλείαν ηὐτύχει τῆς ἐμῆς βασιλείας εὐδαιμονεστέραν. ἀλλ’ ὑπὸ σοῦ 
τέθνηκεν, ἀτυχήσας ἴσως καὶ τὸ ἀγνοηθῆναι. πολέμῳ γὰρ ἐπίστευσε τὸ σῶμα νέος ὢν, ὃν σὺ μόνον ἀντάξιον 
εἰρήνης ὑπολαμβάνεις. καὶ νῦν, ὦ βασιλεῦ, σὺ μὲν ἐξαιτεῖς ὡς ὄντα, ἐγὼ δ’ ἄρχομαι θρηνεῖν, συνορῶν τίνα οὐκ 
ἔχω. παῖδα γὰρ ὀδυρόμενος ἕνα, καὶ κοινὴν εἰρήνην τῷ παιδὶ συναπολώλεκα. κἂν μὲν πιστεύσῃς τοῖς ἐμοῖς 
ἀτυχήμασι, παραμυθίαν ἔχει μοι τὸ πάθος ὡς ὑπὲρ ἁπάντων ἠτυχηκότι· ἂν δὲ ἀπιστήσῃς, καὶ πατὴρ ἀτυχὴς καὶ 
βασιλεὺς ὀφθήσομαι. τοῖς γὰρ ἐμοῖς κακοῖς οὐκ ἀκολουθήσει μὲν ὁ παρὰ τῶν ἄλλων ἔλεος, ὅσπερ ἅπασιν 
ὀφείλεται τοῖς ἐν τοιούτοις καθεστηκόσι, προσκείσονται δὲ αἱ κοιναὶ συμφοραί. καὶ οὐ παραιτήσομαι τοὺς ἄλ-
λους ἀτυχιῶν, ἀλλὰ κοινωνεῖν ἐμοὶ τῶν δεινῶν ἀναγκάσω, τοσοῦτον ἀπολαύων τῆς βασιλικῆς ἐξουσίας ὅσον 
ἀτυχεῖν μόνος μὴ δύνασθαι. τούτων ἀκούων ὁ βασιλεὺς τήν τε ψυχὴν ἔπαθε, καὶ τοῖς λεγομένοις εὐπαθῶς 
ἐξεδάκρυσε. καὶ καθάπερ ἐν τοῖς δράμασιν, ὅταν εἰς ἄπορον καὶ δύσλυτον αἱ τῶν ὑποκειμένων ἔργων πλοκαὶ 
τελευτήσωσιν, ὁ καλούμενος ἀπὸ μηχανῆς θεὸς ἐπεισόδιος εἰς μέσον ἕλκεται, πάντα συμπεραίνων καὶ 
καταστρέφων ἐπὶ τὸ σαφέστερον καὶ εὔκριτον, οὕτω καὶ αὐτὸς ἐπὶ πράγμασιν ἀμηχάνοις καὶ δυσεξόδοις, μετ’ 
οἰμωγῆς ἁπάντων τὴν μὲν εἰρήνην αἰτούντων, τὸν δὲ ἐπιζητούμενον ὅμηρον ἀπαγορευόντων μὴ ἔχειν, τόν τε 
νεανίσκον παραγαγὼν ἅπασιν ἔδειξε βασιλικῶς παρ’ αὐτοῦ διαιτώμενον, καὶ διαλεχθῆναι τῷ πατρὶ κελεύσας 
ὅσα ἐβούλετο, περιεσκόπει τὸ πραχθησόμενον. τὰ δὲ ἐπὶ τούτοις ἦν ἄξια τούτων. οὐκ ἔτεκεν ὁ ἥλιος τοιαύτην 
ἡμέραν, οἵαν τότε ἐξῆν τοῖς παροῦσιν ὁρᾶν καὶ ἱστορεῖν. οἱ μὲν γὰρ ἀπὸ θορύβου καὶ θρήνων ἐκπλήξει καὶ 
θάμβει συνδεθέντες ἐς τὸ ἀκίνητον ἐπάγησαν, ὥσπερ Ἰουλιανοῦ δείξαντος αὐτοῖς οὐ τὸν νεανίσκον, ἀλλ’ 
εἴδωλον. ὁ δὲ βασιλεὺς, ἐπεὶ ἡσυχία μυστηρίων ἁπάντων ἐγένετο σταθερωτέρα, βαρὺ φθεγξάμενος εἰς μέσον, 
τοῦτον, εἶπεν, „ὁ μὲν ὑμέτερος, ὡς ὑμεῖς ὑπολαμβάνετε, πόλεμος ἀπολώλεκε, θεὸς δὲ ἴσως καὶ τὸ Ῥωμαίων 
σέσωκε φιλάνθρωπον. ἕξω δὲ αὐτὸν ὅμηρον, οὐ παρ’ ὑμῶν καθ’ ὁμολογίαν, ἀλλὰ παρὰ τοῦ πολέμου λαβὼν καὶ 
τῷ κρατεῖν ἀρκούμενος. καὶ οὗτος μὲν οὐδενὸς ἀτυχήσει τῶν καλλίστων ἐμοὶ ξυνών· ὑμεῖς δὲ πειρώμενοι 
παραβαίνειν τὰς συνθήκας ἀποτεύξεσθε πάντων. φημὶ δὲ οὐχ ὅτι κολάσομαι τὸν ὅμηρον, ὃν οὔτε ἐνέχυρον παρ’ 
ὑμῶν εἴληφα τῆς εἰρήνης, ἀλλ’ ἀνδρείας ἀπόδειξιν καθ’ ὑμῶν ἔχω, ὃ καὶ ἄλλως ἄνισον καὶ θεομισὲς, τοὺς οὐδὲν 
ἀδικοῦντας ὑπὲρ τῶν ἀδικούντων δάκνειν καὶ σπαράττειν, ὥσπερ τὰ θηρία τοὺς ἀπαντῶντας, ὅταν ὑφ’ ἑτέρων 
διώκηται, ἀλλ’ ὅτι πρῶτον μὲν ἄρξετε χειρῶν ἀδίκων, οὗ μείζων ὄλεθρος οὐκ ἔστιν ἀνθρώποις, κἂν δοκῶσι πρὸς 
τὸ βραχὺ καὶ παρὸν ἐπιτυγχάνειν, δεύτερον δὲ ὅτι πρὸς Ῥωμαίους ὑμῖν ὁ λόγος ἔσται κἀμὲ τὸν ἄρχοντα τούτων, 
ὃν οὔτε πολεμοῦντες οὕτε εἰρήνην αἰτοῦντες ἐνικήσατε.“ προσεκύνησαν ἐπὶ τούτοις ἅπαντες καὶ ἀνευφήμουν, 
θεόν τινα ἐπὶ τοῖς λόγοις ἡγούμενοι. σπεισάμενος γοῦν καὶ τὴν τοῦ Νεβισγάστου μητέρα μόνον αἰτήσας, ἐκείνων 
ὁμολογούντων τε ἅμα καὶ δόντων, ἀνέζευξεν ἐπὶ τοιαύταις πράξεσι, μετοπώρου τε ἑστηκότος καὶ χειμῶνος ἤδη 
συνισταμένου καὶ διαψύχοντος. 
301 Da Zos. 3,7 die Ereignisse in die Region um Toxandrien und die Insel Batavia verlagert, kann es sich um den 
Rhein oder die Maas handeln. Vgl. hierzu BLOCKLEY 1983, 132 Anm. 31, sowie zur zeitlichen Einordnung des 
Friedensschlusses LORENZ 1997, 53 f., RUNDE 1998, 668, und NECHAEVA 2014, 72. 
302 Vgl. hierzu BLOCKLEY 1983, 132 Anm. 32, mit dem Verweis auf Amm. 17,8,1, 17,9,2 f. und Zos. 3,5,2, die 
beide auf Julians Einrichtung der britannischen Getreidelieferungen eingehen, sowie auf Iul. ad Ath. 280a–c, der 
als Einziger die unterbrochenen Getreidelieferungen als Grund für den Krieg gegen die Chamavi nennt, sowie 
zur Bedeutung des britannischen Getreides SMITH / KENWARD 2011, 243–262, und HEATHER 2020, 68. 



72 
 

seine Sanftmut unter Beweis stellt. Am Ende werfen sich die Barbaren erneut zu Boden und 

preisen den Caesar wie einen Gott, der daraufhin Frieden schließt und tatsächlich nur die Mutter 

einer Person namens Nebisgastes einfordert.303 

Während Eunapios’ Bericht den Eindruck erzeugt, dass vor dem Aufeinandertreffen zwischen 

Julian und dem Chamavi-Anführer an der Rheingrenze eine weitere Schlacht oder Auseinan-

dersetzung stattgefunden haben muss, reiht sich die Verhandlung bei Zosimos unmittelbar in 

das gemeinsame Vorgehen Julians und des Räubergefolges um Charietto gegen die Chamavi 

ein.304 Ihre Unternehmung führt dazu, dass der Widerstand der Chamavi bricht und der Sohn 

des Anführers als „Beutestück des Charietto“ gefangengenommen wird.305 Als es zur Verhand-

lung mit den ihnen Friedenszweige entgegenstreckenden Barbaren kommt, fordert Julian τῶν 

ἐπισήμων τινὰς (Zos. 3,7,7) sowie den Sohn des Königs als Geisel ein, woraufhin ihr Anführer 

in Wehklagen ausbricht und unter Tränen schwört, dass sein Sohn wie auch andere seiner Un-

tergebenen umgekommen seien. Julian lässt sich erweichen, zeigt dem Vater anschließend sei-

nen Sohn und gibt zu erkennen, dass er ihn bereits vorher als Geisel gehalten hat. Neben diesem 

fordert er noch weitere Adlige ein und schließt mit den Barbaren einen Frieden, in dem die 

Chamavi schwören sollten, nie wieder die Hand gegen die Römer zu erheben. 

Was die Historia nea in wenigen Zeilen zusammenfasst, breitet Eunapios auf mehreren Seiten 

aus und bietet so „un pur morceau de bravoure rhétorique“.306 Trotz der unterschiedlichen 

Länge hat sein Geschichtswerk unverkennbare Spuren in Zosimos’ Bericht hinterlassen.307 

Doch Zosimos unterscheidet sich von Eunapios nicht nur in der Kürze und darin, dass er we-

sentliche Informationen zur geographischen Situation oder die in direkter Rede wiedergegebe-

nen Ansprachen auslässt, sondern auch darin, dass bei ihm nicht Julian in Tränen ausbricht, 

sondern der Anführer der Chamavi.308 Während diese Abweichung für gewöhnlich noch durch 

 
303 Möglicherweise handelt es sich bei Nebisgastes um den Anführer der Chamavi oder um den Königssohn 
selbst. Vgl. für Nebisgastes als König Art. Nebisgastes, PLRE, Bd. 1 (1971), 619, und ENSSLIN 1949, für Nebis-
gastes als Königssohn EWIG 2007, 8 Anm. 48. Unentschieden sind PASCHOUD 2000, 59 f., und BLOCKLEY 1983, 
132 Anm. 35. Von diesem zu unterscheiden ist aber auf jeden Fall der magister militum per Gallias aus der Zeit 
von Konstantin III., den Zosimos – der hier Olymp. fr. 12 (Müller) folgt – bald als Nebigastios (Zos. 6,2,2), bald 
als Nebiogastes (Zos. 6,2,4) bezeichnet. Bei Olympiodor heißt er Neobigastes. In Anlehnung an die Namens- 
endung „-gastes“ bei den genannten Protagonisten sowie bei Arbogastes dürfte es sich allemal um eine Person 
im königlichen Umfeld gehandelt haben. Vgl. hierzu BECHER 2014, 46 f. 
304 Vgl. Zos. 3,7,6 f. 
305 Zos. 3,7,6 (Übers. Veh): (...) καὶ τὸν τοῦ βασιλέως παῖδα παρὰ Χαριέττωνος εἰλημμένον. 
306 PASCHOUD 2000, 59. 
307 Wie bei Eunapios gelingt es auch dem zosimeischen Julian, den Sohn des Chamavi-Anführers gefangen zu 
nehmen, den er bei den anschließenden Verhandlungen ebenfalls vergebens einfordert. Zudem zeigt sich Julian 
bei beiden Autoren auf gleiche Weise von der tränenreichen Rede des Chamavi-Anführers beeindruckt. Und 
selbst wenn Zosimos unmittelbar auf Eunapios’ Kunstgriff, d. h. den deus ex machina, verzichtet, lässt er Julian 
den totgeglaubten Königssohn dennoch hervorziehen. 
308 Vgl. Zos. 3,7,7. 



73 
 

Zosimos’ „carelessness“ gegenüber seiner Vorlage erklärt werden kann309, fällt es an einer an-

deren Stelle schwer, Nachlässigkeit als Argument anzuführen. Entgegen dem eunapianischen 

Julian fordert Zosimos’ Caesar beim Friedensschluss neben dem Königssohn nämlich noch 

weitere adlige Geiseln ein, während sich Julian bei Eunapios mit der Mutter des Nebisgastes 

zufriedengibt.310 Möglicherweise kann die Abweichung zwischen beiden Autoren dadurch er-

klärt werden, dass Eunapios daran gelegen war, den Wert von Julians Geiseln und damit auch 

dessen Triumph zu verstärken, indem er ihn neben dem Königssohn auch die Ehefrau des Cha-

mavi-Anführers behalten lässt. Demgegenüber bewirken die namenlosen adligen Geiseln in der 

Historia nea keine Verstärkung von Julians Sieghaftigkeit und entsprechen der Beobachtung, 

dass Zosimos eher an einer nüchternen Berichterstattung interessiert war. Eunapios wollte je-

doch beweisen, dass er in der Lage war, „un canevas narratif assez simple“ auszuschmücken – 

auch auf Kosten der Historizität.311 

Elemente dieser Ausschmückung boten sich Eunapios durch die Schilderung von Julians unge-

wöhnlicher Verhandlungsposition, den er mit Hilfe von Übersetzern vom Boot aus zu den Cha-

mavi sprechen lässt, oder durch das tränenreiche Mitleid des Caesars, das an die von Herodot 

geschilderte Anteilnahme des ebenfalls siegreichen Kambyses II. über Psammetich III. erin-

nert.312 Einen zusätzlichen Rückgriff auf die Theatersprache der Tragödie wagt Eunapios mit 

seinem Hinweis, ὁ καλούμενος ἀπὸ μηχανῆς θεὸς (Eunap. hist. fr. 12), der im Geschichtswerk 

dann zum Einsatz kommt, als Julian den Chamavi den totgeglaubten Königssohn präsentiert. 

Darüber hinaus hat Eunapios gegenüber Zosimos keine zusätzlichen Informationen. Letzterer 

folgt dem Geschichtswerk aufs Engste, besitzt aber durchaus die Fähigkeit, Eunapios’ Ausfüh-

rungen sinnvoll zu kürzen, ohne dass die Verständlichkeit seines Berichts darunter leidet. 

Neben den beiden Autoren bietet das fragmentarisch überlieferte Geschichtswerk des Petros 

Patrikios aus der zweiten Hälfte des sechsten Jahrhunderts n. Chr. ein weiteres Zeugnis der 

Verhandlungen zwischen Julian und den Barbaren.313 Analog zu Zosimos wartet Petros Patri-

kios ebenfalls mit einer nüchternen Wiedergabe der Verhandlungen auf, gibt überhaupt keine 

Redeanteile wieder und weicht am Ende von der eunapianisch-zosimeischen Erzählung ab. So 

hegen die Barbaren nur bei ihm den Zweifel, Julian stelle mit der Überstellung des toten Kö-

nigssohns eine unerfüllbare Forderung, um keinen Frieden schließen zu müssen.314 Hunger ging 

 
309 BAKER, 86 mit Anm. 138, der sich hier jedoch weniger mit den inhaltlichen Abweichungen bei beiden Auto-
ren auseinandersetzt, sondern die Quaden/Chamavi-Problematik des gesamten Zosimos-Kapitels (3,7) themati-
siert. 
310 PASCHOUD 2000, 60, weist zwar auf die Abweichung hin, kann sie jedoch nicht erklären. 
311 PASCHOUD 2000, 59. 
312 Vgl. Hdt. 3,14 f. und zum Topos des Mitleids in der griechischen Literatur auch STERNBERG 2005. 
313 Vgl. Petr. Patr. fr. 18 und die englischsprachige Übersetzung von BANCHICH 2015, 149 f. 
314 Vgl. Petr. Patr. fr. 18: (...) τοῦτο δὲ τεκμήριον εἶναι τοῦ σπονδὰς αὐτὸν μὴ ἐθέλειν ποιήσασθαι. 



74 
 

davon aus, dass Petros Patrikios seine Informationen wohl direkt aus Eunapios geschöpft habe, 

während sich Ochoa und Banchich zumindest in Bezug auf das alternierende Ende des Petros-

Fragments nicht festlegen wollten, wer die ursprüngliche Quelle bildete.315 Cameron nutzte die 

punktuellen Gemeinsamkeiten zwischen Eunapios und Petros Patrikios ebenfalls, um daraus 

eine generelle Abhängigkeit des Petros Patrikios von Eunapios abzuleiten316, obwohl ihre Be-

richte nicht nur in Details voneinander abweichen, sondern rhetorisch auch ganz anders aufge-

baut sind. Zufriedenstellend lässt sich die textuelle Verwandtschaft daher viel leichter dadurch 

erklären – wie schon im Fall von Eunapios’ Fluchtbericht des Hormisdas in Fragment 7.4, den 

auch andere Autoren bieten, die wiederum aber nicht von Eunapios abhängig sein können –, 

dass sich Eunapios und Petros Patrikios lediglich eine gemeinsame Quelle teilen, die ihre In-

formationen Bleckmann zufolge aus einem Tatenbericht Julians geschöpft hat.317 

 

Fragment 13: 

Mit Fragment 13 wurde ein weiteres Fragment aus den Exc. de Leg. überliefert, das der For-

schung bis heute Schwierigkeiten bei der Interpretation von Eunapios’ Chronologie bereitet. 

Jedenfalls berichtet Eunapios darin von dem Versuch eines Gefangenenaustauschs zwischen 

Julian und dem uneinsichtigen Germanen Vadomar.318 Während sich Vadomar, d. h. 

Βαδομάριος in der handschriftlichen Überlieferung, noch mit dem von Ammianus Marcellinus 

an einigen Stellen genannten Alamannen-König Vadomar identifizieren lässt319, der mit seinem 

Bruder Gundomad über den nördlichen und südlichen Breisgau geherrscht hat320, gestaltet es 

sich schwierig, die übrigen eunapianischen Informationen im Kontext von Julians Aufenthalt 

an der Rheingrenze zu verorten. 

 
315 Vgl. HUNGER 1978, 301: „Ferner scheint er Herodianos, Dexippos und Eunapios benützt zu haben.“, sowie 
OCHOA 1990b, 261: „De cualquier forma lo que no podemos es considerar este pasaje como ,a close precis of 
Eunapius fragment‘“, und BANCHICH 2015, 150: „(...) may be Peter’s own contribution or, alternatively, the 
excerptor of Eunapius may have chosen to omit notice of the alleged suspicion.“ 
316 Vgl. zu dieser Stelle CAMERON 2011, 674: „Either both texts derive from the same Greek source or (much 
more probably) Peter is summarizing Eunapius.“ 
317 Vgl. BLECKMANN 1992, 414 Anm. 73, sowie PASCHOUD 2000. 
318 Eunap. hist. fr. 13 = Exc. de Leg. 2: Ὅτι Βαδομάριός τις δυνάμει καὶ τόλμῃ προεῖχε Γερμανῶν, καὶ ἐς τοῦτο 
ὑπετύφετο μεγαλαυχίας, ὥστε ἐτύγχανε μὲν ὅμηρον τὸν ἑαυτοῦ δεδωκὼς υἱὸν, ἕως ἂν ἀποδῷ τοὺς αἰχμαλώτους, 
οὓς ἐκ τῆς καταδρομῆς εἶχε συνηρπασμένους, τούτους δὲ οὐκ ἀποδιδοὺς ἀπῄτει τὸν ὅμηρον, πολλὰ ἀπειλῶν, εἰ 
μὴ λάβοι. ἀποπέμπει δὴ τοῦτον Ἰουλιανὸς αὐτῷ, τοσοῦτον ἐπιθεὶς, ὡς οὐκ ἔστιν ἀξιόπιστον ἓν μειράκιον ὑπὲρ 
πολλῶν εὐγενεστέρων ὁμηρεῦον παρ’ αὐτῷ· ἀλλ’ ἢ τοὺς αἰχμαλώτους ἀποδιδόναι προσῆκον, ὄντας ὑπὲρ 
τρισχιλίους, τοῖς αὐτίκα ἥξουσι πρέσβεσιν, ἢ ἀδικοῦντα εἰδέναι. ταῦτα ἔγραφέ τε καὶ τὴν πρεσβείαν ἔστελλε. καὶ 
αὐτὸς εἵπετο πρεσβείᾳ ἀπὸ Νεμέτων ἄρας ἐπὶ τὸν Ῥῆνον. ἤδη τε ἦν πρὸς τοῖς Ῥαυράκοις, ὅ ἐστι φρούριον. 
319 Vgl. Amm. 14,10,1, 16,12,17, 18,2,16, 18,2,18, 21,3,4 f., 21,4,3 21,4,5, 26,8,2 und 29,1,2 sowie hierzu auch 
HEATHER 2020, 72–87. Interessanterweise findet sich sowohl bei Amm. 18,2,16 (post quos statim rex quoque 
Vadomarius venit, cuius erat domicilium contra Rauracos [...].) als auch bei Eunap. hist. fr. 13 (ἤδη τε ἦν πρὸς 
τοῖς Ῥαυράκοις [...].) die geographische Spezifizierung, dass sich der Sitz des Vadomar bei Augusta Raurica be-
funden habe. Einen rex Badomarius kennt auch Epit. Caes. 42,14. 
320 Vgl. GEUENICH 2005, 45, Art. Vadomarius, PLRE, Bd. 1 (1971), 928, und für das Königtum Amm. 21,3,4. 



75 
 

Hierbei ist Zosimos keine Hilfe, sondern erschwert sogar die Situation, da er die drei bei Am-

mianus Marcellinus und Julian belegten Rheinübergänge des Caesars zu einem einzigen zu-

sammenfasst321, während sich die einzelnen Paragraphen des Zosimos-Kapitels durchaus auf 

verschiedene Feldzüge übertragen lassen könnten.322 So berichtet Zosimos nach der Schlacht 

von Argentoratum von einem Rheinübergang Julians und einer Schlacht samt Verfolgung der 

fliehenden Barbaren bis zu den Herkynischen Wäldern. Dabei gelingt es dem Caesar, den υἱὸν 

τοῦ τῶν βαρβάρων ἡγουμένου (Zos. 3,4,2), Vadomar, gefangen zu nehmen, den er auch gleich 

zu Constantius II. bringen lässt.323 

Da Zosimos kaum aussagekräftige Details nennt, bleibt unklar, welchen Rheinübergang und 

welche anschließende Schlacht er gemeint haben könnte. Der Hinweis auf die Verfolgung bis 

zu den vieldeutigen Herkynischen Wäldern, die sich in der gesamten Region östlich des Rheins 

vom Schwarzwald über den Verlauf der Donau bis zu den Karpaten verorten lassen324, kann 

ebenfalls für jeden der drei Rheinübergänge Julians stehen, da der Caesar in ebenjene rechts-

rheinischen Gebiete bis zum Schwarzwald vorstieß. Interessanterweise spricht Julian die Her-

kynischen Wälder in einem überlieferten Fragment ebenfalls an, was darauf hindeuten könnte, 

dass Zosimos bzw. dessen literarische Vorlage hier auf Julian selbst referenziert hat: 

 

„Wir zogen eilends auf den Herkynischen Wald zu, und da erblickte ich ein unerhörtes Bild; ja 

ich verbürge mich in der Tat unbedenklich dafür, daß im römischen Reich, soweit wir wissen, 

nie etwas Ähnliches zu sehen war. Vielmehr soll jeder, der meint, der Weg durch das thessali-

sche Tempetal sei schwierig oder das Gelände bei den Thermopylen oder das mächtige, langge-

streckte Taurosgebirge, wissen, daß all diese Punkte an Schwierigkeiten höchst geringfügig sind 

gegenüber dem, was man den Herkynischen Wald nennt.“325 

 

 
321 Der erste Rheinübergang erfolgte im Anschluss an die Schlacht von Argentoratum bei Mainz 357 n. Chr. 
(Amm. 17,1), der zweite ebenfalls in der Nähe von Mainz im Jahr 358 n. Chr., woraufhin Julian mit Suomar und 
Hortarius, die auf der rechten Rheinseite zwischen Worms und Mainz herrschen, einen Frieden schließt 
(Amm. 17,10), und der dritte Rheinübergang im Jahr 359 n. Chr. südlich der Neckarmündung (Amm. 18,2). 
Vom dreimaligen Übergang als Caesar berichtet Julian selbst in Iul. ad Ath. 280c. 
322 PASCHOUD 1979a, 70 Anm. 11, fasst die Ausgangslage treffend zusammen: „A partir du début du chapitre 4, 
le récit de Zosime n’est plus incomplet, mais encore obscurci par de graves confusions, collisions et interven-
tions pour l’ensemble de ce qui concerne les événements de l’automne 357 à l’hiver 360.“ 
323 Vgl. Zos. 3,4. 
324 Vgl. zur Ausdehnung der Herkynischen Wälder noch HAUG 1912 und BLECKMANN 2020, 102 f. sowie 117 f. 
In seinen Kommentaren zum Gallischen Krieg bemisst Julius Caesar die nordsüdliche Ausdehnung des Waldes 
mit neun Tagesreisen, die Ausdehnung von West nach Ost mit sechzig Tagesreisen, vgl. Caes. Gall. 6,25. 
325 Suda χ 473 = Iul. fr. 3 (Übers. Weis): Ἰουλιανός: περὶ τὴν Ἑρκυνίαν ὕλην ἐθέομεν, καὶ εἶδον ἐγὼ χρῆμα 
ἐξαίσιον. ἰδοὺ γοῦν σοι θαρρῶν ἐγὼ ἐγγυῶμαι μήποτε ὦφθαι τοιοῦτον μηδὲ ὅσα γε ἴσμεν ἡμεῖς ἐν τῇ Ῥωμαίων, 
ἀλλ’ εἴτε τὰ Θετταλικὰ Τέμπη δύσβατα νομίζει τις, εἴτε τὰ ἐν Θερμοπύλαις, εἴτε τὸν μέγαν καὶ διωλύγιον 
Ταῦρον, ἐλάχιστον ἔστω χαλεπότητος ἕνεκα πρὸς τὸ Ἑρκύνιον τοὔνομα. Am Rande sei erwähnt, dass Eunap. 
hist. fr. 65 das Gelände der Thermopylen ebenfalls anspricht. 



76 
 

Wenn nun Julians fragmentarische Selbstaussage hinzugezogen wird, könnte sich die von Zo-

simos geschilderte Verfolgung bis zu den Herkynischen Wäldern auch auf eine viel spätere 

Episode als die Rheinüberquerungen bis 359 n. Chr. beziehen. Mitte April des Jahres 

361 n. Chr. folgte der inzwischen zum Augustus erhobene Julian von Kaiseraugst durch die 

Herkynischen Wälder dem Verlauf der Donau326 und nutzte vermutlich ab Ulm den mehr als 

1.300 Kilometer langen Wasserweg bis Bononia bei Sirmium, um Constantius II. im sich ab-

zeichnenden Bürgerkrieg zu begegnen.327 Die bis Anfang Oktober 361 n. Chr. andauernde und 

eindrucksvolle Reise über die Donau könnte Julian in einem eigenen, nun „oeuvre perdu“ ver-

arbeitet haben328, zumal er den Wald neben den Kelten und Germanen in seinem Misopogon 

zu den drei Herausforderungen zählt, denen er sich stellen musste, obwohl er eben erst er- 

wachsen geworden sei.329 Zosimos oder vielmehr seiner eunapianischen Vorlage könnte ein 

derartiger Bericht vorgelegen haben. 

Ein weiterer Hinweis in Zosimos’ Historia nea verbirgt sich hinter dem Namen Vadomar330, 

mit dem sich Julian 361 n. Chr. tatsächlich auch als Letztes vor seinem Aufbruch gegen 

Constantius II. auseinandersetzen muss. Von seinem Herrschaftsgebiet im Breisgau aus soll 

dieser – laut Ammianus Marcellinus auf intrigantes Betreiben des Constantius II. hin – plün-

dernd in das linksrheinische Rätien eingefallen sein.331 Vadomar wurde gefangen genommen 

und von Julian nach Spanien geschickt.332 Nun nennt Zosimos in seinem unzutreffenden Kurz-

bericht über Julians jahrelangen Aufenthalt in der Rheinregion Vadomar richtigerweise zwar 

als Letztes, überträgt auf ihn jedoch die Geschichte eines anderen Protagonisten. Was die His-

toria nea Vadomar zuschreibt, durchlebt auch nicht der υἱὸς τοῦ τῶν βαρβάρων ἡγουμένου 

(Zos. 3,4,2), sondern der Alamannen-König Chnodomar selbst schon 357 n. Chr., als er nach 

der Schlacht von Argentoratum festgenommen und zu Constantius II. geschickt wird.333 Warum 

Zosimos die einzelnen Berichte über Julians Rheinübergänge zu einem einzigen vereint und 

 
326 Die Route durch die Herkynischen Wälder deutet auch Ioh. Antioch. fr. 177 (Müller) = 123 (Mariev) = 264 
(Roberto) an. MARIEV 2008, 362, gibt im Anmerkungsapparat „fontem non inveni“ an. Möglicherweise kommt 
hier Eunapios’ Bericht als Johannesquelle in Betracht. Vgl. zur Wegstrecke auch BLECKMANN 2020, 118 f. 
327 Vgl. LORENZ 1997, 190, sowie Zos. 3,10,3. Für das gesamte Itinerar Julians im Illyricum vgl. KOVÁCS 2016, 
131–145, sowie zur Länge der Schifffahrt und dem Zustand der Schifffahrtsstraße zur Zeit von Julian HIMMLER / 
KONEN / LÖFFL 2009, 13 f. 
328 PASCHOUD 1979a, 70 f. Anm 11. 
329 Vgl. Iul. mis. 359b: (...) ἐμοὶ δὲ Κελτοὶ καὶ Γερμανοὶ καὶ δρυμὸς Ἑρκύνιος ἔμελεν ἄρτι πρῶτον εἰς ἄνδρας 
τελοῦντι, καὶ διέτριψα πολὺν ἤδη χρόνον, ὥσπερ τις κυνηγέτης ἀγρίοις ὁμιλῶν καὶ συμπλεκόμενος θηρίοις (...). 
Die wilden Tiere, die Julian hier beschreibt, spricht Eunap. hist. fr. 14,2 an. 
330 Vgl. Zos. 3,4,2 f. 
331 Vgl. Amm. 21,3,1. Von der Intrige des Constantius II., deren Historizität LORENZ 1997, 67–69, bezweifelt, 
berichten neben Amm. 21,3,4 (briefliche Anstiftung) auch Iul. ad Ath. 286a–b (Bestechung), Lib. or. 13,35 (Be-
stechung), 18,107 f. (briefliche Anstiftung) sowie Pan. Lat. 3 (11) 6,1 (durch unbekannte nefandis stimulis). 
332 Vgl. Amm. 21,4,6. 
333 Vgl. Amm. 16,12,65 f. 



77 
 

dabei Protagonisten durcheinanderbringt, kann spekuliert werden.334 Weiterhin wollte der zo-

simeische Julian ein Freundschaftsabkommen mit den besiegten Alamannen schließen, sobald 

diese die römischen Provinzialen, die sich seit den frühesten Überfällen auf römisches Gebiet 

in Gefangenschaft befanden, überstellt hätten. Um sicherzustellen, dass alle Geiseln ausgelie-

fert würden, ließ Julian mit Hilfe seiner kaiserlichen Sekretäre und der übrigen Bewohner der 

heimgesuchten Ortschaften Namenslisten der weggeschleppten Römer anfertigen und diese bei 

der Überstellung der Geiseln mit den tatsächlich freigelassenen Geiseln vergleichen, ohne dass 

die Gesandten der Barbaren etwas davon mitbekamen. Da die auf den Listen aufgeführten Gei-

seln eine beträchtlich höhere Anzahl ausmachten, drohte Julian den Gesandten mit Krieg. Da-

raufhin glaubten die Gesandten, dass Julian durch eine göttliche Wirkmacht sogar alles Verbor-

gene offenbart worden sein könnte, und schworen abschließend, auch die verbliebenen Gefan-

genen zu überstellen.335 

Zwar spricht auch Eunapios einen beabsichtigten Gefangenenaustausch Julians an, meint in 

Fragment 13 jedoch einen anderen Kontext als Zosimos. Es geht dem eunapianischen Julian 

nicht darum, sämtliche Geiseln, die die Barbaren seit ihren ersten Überfällen auf römisches 

Gebiet schon seit Constantius’ II. Wirken in Gallien gemacht hatten, zurückzufordern, die Ju-

lian im Übrigen mit 20.000 selbst beziffert336, sondern um jene 3.000, die Vadomar im vorlie-

genden Fragment gemacht hat und die sich auf einen singulären Raubzug der Alamannen be-

ziehen.337 Da der ansonsten zu Übertreibungen neigende Eunapios mit seiner Zahlenangabe 

weit unter den von Julian bezifferten Gefangenen liegt338, dürfte hier ein Hinweis dafür vorlie-

gen, dass sich sein Geschichtswerk in Fragment 13 auf ein anderes Ereignis bezieht als Zosi-

mos, der Julian die Absicht in den Mund legt, alle jemals gemachten Geiseln zurückzufordern. 

Zosimos’ Verhandlungen könnten sich sowohl im Jahr 358 n. Chr. als auch im Jahr darauf er-

eignet haben.339 Wenn Eunapios’ Fragment aber in das Jahr 361 n. Chr. gerückt wird, könnte 

er entgegen Zosimos die richtige Nachricht über Vadomar und den beabsichtigten 

 
334 Möglicherweise kam die Interpolation mit Chnodomar / Vadomar / Vithicab dadurch zustande, dass seine li-
terarische Vorlage Eunapios in Fragment 12 – wie oben besprochen – ebenfalls vom gefangenen Sohn eines bar-
barischen Königs, in dem Fall des Chamavi-Anführers, gesprochen hat. Demnach hat Zosimos nicht nur die 
Rheinüberquerungen Julians und seine Abreise nach Sirmium durcheinandergebracht, sondern auch die Schick-
sale von Chnodomar, dem Sohn des Chamavi-Anführers und von Vadomar interpoliert. Verwunderlich ist zu-
dem, dass er den an die Vadomar / Chnodomar-Nachricht anschließenden Austausch von Geiseln umso ausführ-
licher darstellt. Vgl. PASCHOUD 1979a, 72 Anm. 12. 
335 Vgl. Zos. 3,4,4–7. 
336 Vgl. Iul. ad Ath. 280c. 
337 Dass es seit 357 n. Chr. mehrere Gefangenenaustausche gegeben hat, deuten Amm. 17,10,7 f. sowie 18,2,19 
und Lib. or. 18,78 an. Demnach muss sich Zosimos also auch nicht auf den von Eunapios geschilderten Aus-
tausch bezogen haben. 
338 Vgl. die von der übrigen Geschichtsschreibung abweichende und viel zu hoch angesetzte Zahlenangabe zu 
den Opfern der Schlacht von Argentoratum in Zos. 3,3,3, der Eunapios an dieser Stelle mit Sicherheit gefolgt ist. 
339 Vgl. PASCHOUD 1979a, 72 Anm. 12. 



78 
 

Gefangenenaustausch liefern. Nach seinem Überfall auf Rätien und vor Julians Eingreifen 

dürfte Vadomar seinen Sohn Vithicab als Unterpfand gestellt und wieder zurückgefordert ha-

ben, während er selbst die gefangenen römischen Provinzialen nicht auslieferte. Letztlich 

spricht für diese spätere Datierung auch Ammianus Marcellinus’ Angabe, dass Vadomar in-

folge seiner Gefangennahme nach Spanien geschickt wurde, um keine Unruhestifter zu hinter-

lassen, da er sich bereits für den Auszug aus Gallien rüstete.340 Das Verhältnis zwischen 

Constantius II. und Julian war zu diesem Zeitpunkt bereits zu zerrüttet, als dass Vadomar wie 

Chnodomar vier Jahre zuvor an den Kaiserhof des Constantius II. geschickt werden konnte. 

Fragment 13 thematisiert jedoch Inhalte des Jahres 361 n. Chr. 

 

 

7.8 Die Augustus-Proklamation und der Feldzug gegen Constantius II. 

Fragment 14: 

Fragment 14 aus Eunapios’ Geschichtswerk wurde wieder über die Exc. de Sent. überliefert 

und umfasst 7 Paragraphen unterschiedlichen Inhalts.341 Auch wenn sich die beiden vorange-

henden Fragmente 12 und 13 des eunapianischen Geschichtswerks bereits auf Ereignisse bis 

zum offenen Bürgerkrieg zwischen dem inzwischen zum Augustus ernannten Julian und 

Constantius II. bezogen haben, gilt für alle Fragmente die Prämisse, dass bei ihrer Verortung in 

der Chronologie des Geschichtswerks stets der Kontext ihrer Überlieferung zu berücksichtigen 

ist. Insofern schließt sich Fragment 14 chronologisch nicht zwangsläufig an Fragment 13 an, 

sondern an das letzte Fragment aus den Exc. de Sent., das mit Fragment 10 und der Nachricht 

über den Räuberanführer Charietto vorliegt. In gleicher Weise wird im ursprünglichen Ge-

schichtswerk auch nicht Paragraph für Paragraph von Fragment 14 gefolgt sein. Vielmehr ha-

ben sich die einzelnen Paragraphen auf unterschiedliche Ereignisse und Episoden bezogen und 

werden nur aufgrund der heutigen Überlieferungssituation aneinandergereiht. 

Wiederum proömienartig beginnt Eunapios in Fragment 14,1 mit der Zusammenfassung, dass 

er infolge der Lebensbeschreibung des Constantius II. nun auf den Bericht über Julian überge-

hen werde.342 Offensichtlich muss Eunapios nach der Charietto-Episode in einem nun verloren-

gegangenen Teil seines Geschichtswerks – vielleicht in einem eigenständigen der 14 Bücher – 

 
340 Vgl. Amm. 21,4,6. 
341 Vgl. Exc. de Sent. 11–16. 
342 Eunap. hist. fr. 14,1 = Exc. de Sent. 11: Ὅτι φησὶν ὁ Εὐνάπιος περὶ Ἰουλιανοῦ· ἐνταῦθα δὲ γενομένους 
μεμνῆσθαι προσῆκεν, ὡς νῦν ἡ γραφὴ περιέχει τὰ τοῦ Καίσαρος ἔργα, ταῦτα δὲ ἐγίνετο Κωνσταντίου βασιλέως 
βασιλεύοντος· ὥσπερ οὖν ἐν τοῖς κατὰ Κωνστάντιον ἀμφοτέρων μεμνημένη τὰ τοῦ προκειμένου Κωνσταντίου 
μᾶλλον εἷλκεν καὶ παρῆγεν εἰς τὸν λόγον, οὕτως ἐπειδὴ τὸν λόγον ἐκ τῆς γενέσεως εἰς Ἰουλιανὸν ἐλθόντα τὸν 
Καίσαρα νῦν ἀναγράφει, ἐπιμνήσεται πάλιν, ἐς ὅσον ἂν ἐγχωρῇ αὖ, τῶν κατὰ τοὺς παραπίπτοντας καιροὺς εἰς 
τὸν Καίσαρα Κωνσταντίῳ συντεθειμένων τε καὶ μεμηχανημένων. 



79 
 

einen Exkurs über Constantius’ II. Herrschaft geboten haben, in dem er beispielsweise über die 

Ereignisse im Osten des Römischen Reichs und den Feldzug gegen die Sassaniden inklusive 

der Truppenabtretungen durch Julian, aber auch über die oben bereits angesprochenen Intrigen 

zwischen Constantius II. und Vadomar gegen den Caesar berichtet haben könnte.343 Ein derar-

tiger Perspektivwechsel bei Eunapios ist vollständig verlorengegangen und wird nur durch 

Splitter bei Zosimos angedeutet, der in die Erzählung über Julian immer wieder knappe Nach-

richten aus dem Osten des Römischen Reichs einstreut.344 

In Fragment 14,1 kündigt Eunapios an, πάλιν (Eunap. hist. fr. 14,1) auf die Intrigen, die 

Constantius II. gegen Julian schmiedete, einzugehen. Paschoud dachte daran, dass ein bloßes 

„erneut“ als Übersetzung nicht ausreichen würde, um die Semantik des Paragraphen zu erfas-

sen. Vielmehr schlug er die Entsprechung, „de nouveau mais à un autre point de vue“, vor.345 

Jedenfalls führt Eunapios die Intrigen in Fragment 14,2 aus.346 In diesem zweiten Paragraphen 

von Fragment 14 stellt Eunapios seine Kenntnisse von Plutarchs Parallelbiographien unter Be-

weis, indem er den in der Sulla-Vita überlieferten Ausspruch über die Tierhaftigkeit des Feld-

herrn übernimmt: 

 
„Bei der Gelegenheit soll Carbo gesagt haben, er habe mit zwei Tieren, die in Sulla steckten, zu 

kämpfen, einem Fuchs und einem Löwen, aber der Fuchs mache ihm mehr zu schaffen.“347 

 

 
343 BLOCKLEY 1981, 102, argumentiert dafür, dass sich Eunapios an dieser Stelle mit „Constantius’ dealings with 
Julian from the massacre of the relatives of Constantine I in 337 up to the demand for troops which led to Ju-
lian’s revolt“ auseinandergesetzt haben könnte. Mit der Angabe, ἐκ τῆς γενέσεως εἰς Ἰουλιανὸν ἐλθόντα τὸν 
Καίσαρα (Eunap. hist. fr. 14,1), sei weniger der tatsächliche Zeitraum von Julians Geburt bis zu seiner Promo-
tion zum Caesar gemeint als vielmehr sein Aufenthalt in Gallien. Vgl. PASCHOUD 1985a, 258 f. 
344 Vgl. Zos. 3,3,1 (Constantius II. gestattet seinem Caesar, in Gallien alle notwendigen Maßnahmen einzuleiten, 
und zieht nun selbst in den Osten, um den Krieg gegen die Sassaniden vorzubereiten), 3,5,3 (Julians erfolgrei-
ches Wirken in Gallien schürt bei Constantius II. Neid, weswegen er 359 n. Chr. Salutius, den er für Julians Er-
folg verantwortlich macht, zu sich selbst beordert), 3,8 (Constantius II. kann sich dank der vorbildlichen Siche-
rung des Westens durch Julian vollkommen auf den Krieg mit den Sassaniden konzentrieren. Dieser wirft Prob-
leme auf, weswegen Constantius II. weitere Legionen aus Gallien beordert). Einen besonderen Fall bildet Zosi-
mos’ interpolierter Bericht über Schapurs II. Belagerung von Nisibis, die nicht – wie von Zos. 3,8,2 angedeutet – 
359 n. Chr. stattgefunden hat, sondern im Zusammenhang mit den Bewegungen des Sassaniden-Herrschers von 
350 n. Chr. steht, als Schapur II. die Stadt zum dritten Mal belagerte. Möglicherweise liegt hiermit ein weiterer 
Splitter von Eunapios’ Exkurs über Ereignisse im Umfeld von Constantius II. vor, den Zosimos nicht passgenau 
in seine Historia nea eingearbeitet hat. Vgl. hierzu auch den Kommentar von VEH / REBENICH 1990, 319 
Anm. 16, und PASCHOUD 1979a, 81–83. 
345 PASCHOUD 1985a, 259. 
346 Eunap. hist. fr. 14,2 = Exc. de Sent. 12: Ὁ μὲν γὰρ Ῥωμαῖος Μάριος τὸν ἀντίπαλον Σύλλαν διπλοῦν θηρίον 
ἀποκαλῶν, ἀλώπεκα καὶ λέοντα, μᾶλλον ἔφασκε φοβεῖσθαι τὴν ἀλώπεκα· Κωνσταντίῳ δὲ λέων μὲν οὐδεὶς 
παρῆν, πολλαὶ δὲ ἀλώπεκες κύκλῳ περιτρέχουσαι διεθορύβουν τὸν Καίσαρα. 
347 Plut. Sull. 28,6 (Übers. Ziegler): ὅτε καὶ Κάρβωνά φασιν εἰπεῖν, ὡς ἀλώπεκι καὶ λέοντι πολεμῶν ἐν τῇ Σύλλα 
ψυχῇ κατοικοῦσιν, ὑπὸ τῆς ἀλώπεκος ἀνιῷτο μᾶλλον. 



80 
 

Diese Worte legt Eunapios allerdings Marius und damit dem falschen Protagonisten in den 

Mund. Bei Plutarch ist es Carbo, der den Fuchs in Sulla mehr als den Löwen gefürchtet haben 

soll, nicht jedoch Marius. Neben dieser Verwechslung zielt auch Eunapios’ Vergleich zwischen 

Constantius II. und Sulla ins Leere. Während Plutarch nämlich in Sulla die zwiespältige Tier-

haftigkeit hervorkehren will, überträgt Eunapios das Exemplum nicht auf Constantius II., son-

dern auf die Sykophanten im Umkreis des Augustus. Diese sollen sich in ihrer Vielzahl wie 

Füchse verhalten und den Caesar bedroht haben.348 Damit beschreibt Eunapios den spätantiken 

Hofstaat von Konstantinopel, der dazu beiträgt, Julian bei Constantius II. zu diffamieren.349 

Bei Zosimos findet sich keine vergleichbare Entsprechung des eunapianischen Fragments.350 

Dass die Historia nea die Intrigen nicht in der Breite ausführt, wie es in Fragment 14,1 f. ange-

deutet wird, dürfte daran liegen, dass Zosimos seinen Bericht gegenüber Eunapios’ Geschichts-

werk verkürzen wollte und Informationen dementsprechend raffen musste. Nachdem sich 

Eunapios in den ersten beiden Paragraphen von Fragment 14 mit den Auswirkungen der Intri-

gen gegen Julian beschäftigt hat, kündigt er im dritten Paragraphen des Fragments einen erneu-

ten Perspektivwechsel zugunsten von Constantius II. an351 und erklärt im darauffolgenden Pa-

ragraphen die Gründe.352 So sei Constantius II. gegenüber Julian derart verbittert gewesen, dass 

er zum Bürgerkrieg gerüstet habe. Bei dessen Vorbereitung nähert sich Zosimos wieder 

Eunapios an und benutzt eine ganz ähnliche Formulierung, um Constantius’ II. Vorhaben zum 

Ausdruck zu bringen353: 

 

 
348 Vgl. zur Interpretation des Fuchses HÜNEMÖRDER 1998a. Der Ausdruck Sykophant fällt in Iul. ad Ath. 282c, 
wenn es um Constantius’ II. Gefolge geht. 
349 Die Diffamierungen beschreibt auch Amm. 17,11. BIDEZ 1956, 118, erwähnt, dass Constantius II. nach dem 
Tod seiner Gattin Eusebia, die sich zuvor für die Einsetzung Julians zum Mitkaiser ausgesprochen hatte, „voll-
ends zum willenlosen Spielball der Verleumder“ wurde. Hiermit meint er Eusebios, Paulus Catena und Gauden-
tius. Vgl. MOSER 2018 und BLECKMANN 2020, 89–110. 
350 Hier scheinen sowohl die Direktiven aus Konstantinopel – d. h. die Entsendung gallischer Truppen an 
Constantius II. –, aber auch der Ausbruch des Bürgerkriegs zwischen Julian und Constantius II. unmittelbar vom 
Augustus selbst auszugehen, während Eunapios mit Fragment 14,2 durchaus nahelegt, dass der konstantinopoli-
tanische Hofstaat eine entscheidende Rolle eingenommen haben könnte. Vgl. z. B. Zos. 3,8,3 (Constantius II. 
fordert von Julian die Abtretung gallischer Legionen) oder 3,9,5 (Constantius II. rüstet sich zum Bürgerkrieg). 
Trotzdem weiß Zos. 3,9,1 von Intrigen, die gegen Julian geschmiedet werden. Aber auch hier entsteht nicht der 
Eindruck, dass Zosimos von anderen Urhebern als Constantius II. ausgeht. 
351 Eunap. hist. fr. 14,3 = Exc. de Sent. 13: Πᾶσα δ’ ἡ βία τὴν γραφὴν κατὰ μικρὰ καὶ ἐπὶ Κωνστάντιον 
φέρεσθαι, καὶ τῶν ὑπ’ ἐκείνου πραττομένων ἕκαστον ἀναγαγεῖν ἐπὶ καιροὺς καθ’ οὓς ἐγίνετο καὶ συνέπιπτεν. 
352 Eunap. hist. fr. 14,4 = Exc. de Sent. 13: Τότε δὴ ὁ Κωνστάντιος ἐφ’ οἷς ἔδει δυσφορῶν, καὶ ὃ ἔπραττεν 
Ἰουλιανὸς ἔλεγχον τῆς ἰδίας βασιλείας ὑπολαμβάνων, τάς τε δηλουμένας ἐπινικίους ἑορτὰς εἰς πένθος καὶ 
συμφορὰν μετέβαλλε, καὶ διοιστρούμενος ὑπὸ φθόνου καὶ λύπης πρὸς τὸν ἐμφύλιον ἐξώγκωτο πόλεμον. Für 
BLOCKLEY 1983, 133 Anm. 40, ging der kausale Zusammenhang zwischen beiden Paragraphen so weit, dass er 
sie zu einem Fragment zusammenfasste. BOISSEVAIN 1906 führte es in seiner Edition ebenfalls als ein Fragment 
(Exc. de Sent. fr. 13). 
353 Dagegen vermutete PASCHOUD 2006b, 474 f., dass sich Eunap. hist. fr. 14,4 auf Zos. 3,8,3 (Neid des Constan-
tius II.) beziehen würde. Die sprachliche Parallele hinsichtlich der Vorbereitung des Bürgerkriegs ist jedoch 
nicht von der Hand zu weisen. 



81 
 

Eunap. hist. fr. 14,4 Zos. 3,9,5 

(...) πρὸς τὸν ἐμφύλιον ἐξώγκωτο πόλεμον. (...) πρὸς ἐμφύλιον παρεσκευάζετο πόλεμον (...). 

 

An Constantius’ II. Bürgerkriegsvorbereitung schließt sich in Fragment 14,5 ein Paragraph über 

die Bedeutung der Siebenzahl im Zusammenhang mit Staatsstreichen an.354 Dies lässt den 

Schluss zu, dass der Paragraph im Zusammenhang mit der Augustus-Proklamation Julians 

steht, die sich im Frühjahr 360 n. Chr. ereignet hat.355 Kontextuell dürfte sich die beschriebene 

Handlung in Paris zugetragen haben, da sich das darauffolgende Fragment 14,6 mit einiger 

Sicherheit auf den beginnenden Feldzug Julians gegen Constantius II. bezieht.356 

Während Eunapios mit dem Hinweis auf die Verschwörung des Dareios I. erneut seine Kennt-

nisse des herodoteischen Geschichtswerks unter Beweis stellt357, könnte er im Zusammenhang 

mit dem Begründer des Partherreichs Arsakes I. auf Arrians Parthika zurückgegriffen haben.358 

Dessen Werk ist abgesehen von wenigen Fragmenten zwar verlorengegangen.359 In der Biblio-

theke des Photios gibt der konstantinopolitanische Patriarch jedoch eine Zusammenfassung der 

Parthika und kommt darin nicht nur auf Arsakes I., sondern auch auf die Teilnehmerzahl der 

von ihm geleiteten Verschwörungsgruppe gegen die Makedonen zu sprechen.360 Da Arrians 

Werk auch noch lange nach der Redaktion von Eunapios’ Geschichtswerk rezipiert wurde, na-

mentlich durch Johannes Lydos, Georgios Synkellos, Johannes Malalas sowie insbesondere 

Stephanos von Byzanz, kann davon ausgegangen werden, dass Eunapios von Arrians Werk 

Kenntnis hatte.361 Ob es bei Julians Augustus-Proklamation analog zu Dareios I. und Arsakes I. 

zuging, lässt Eunapios offen, da das Fragment vorher abbricht. Jedenfalls gibt er keinen 

 
354 Vgl. Eunap. hist. fr. 14,5 = Exc. de Sent. 14: Ἔοικε μὲν οὖν καὶ ἄλλως ὁ χρόνος ἐν ταῖς μακραῖς περιόδοις 
καὶ κινήσεσι πολλάκις ἐπὶ τοιαῦτα καταφέρεσθαι συμπτώματα, καθάπερ οἱ τῷ Δαρείῳ συστάντες ἐπὶ τοὺς 
μάγους ἦσαν ἑπτὰ, καὶ οἱ πολλοῖς ὕστερον χρόνοις Ἀρσάκῃ κατὰ Μακεδόνων συνεγερθέντες ἴσοι τὸν ἀριθμὸν 
ἔτυχον. 
355 Vgl. Amm. 20,4 und Lib. or. 18,97–99 für den Ablauf der Augustus-Proklamation. 
356 Vgl. zur Phase zwischen der Augustus-Proklamation und Constantius’ II. Ableben insb. BLECKMANN 2020 
sowie ROSEN 2006, 178–225. 
357 Die Dareios I.-Verschwörung gegen den Mager Gaumata liefert Hdt. 3,70 f. Vgl. hierzu auch BRIANT 2000 
sowie WIESEHÖFER 1976. 
358 PASCHOUD 2006b, 475 nennt Eunapios’ Zusammenbinden von Herodots und Arrians Anekdoten „bavardage“, 
liefert jedoch keine nähere Erklärung für die Hervorhebung der Siebenzahl. 
359 Ediert in ROOS 2002, 224–252. Vgl. auch CHARLOTTE 2017. 
360 Vgl. Phot. bibl. cod. 58 = p. 17a,23–17b,23. 
361 Obwohl Amm. 23,6,2–4 im Exkurs über die Geographie und Geschichte der Parther ebenfalls auf Arsakes I. 
zu sprechen kommt, dürfte Ammianus Marcellinus entgegen Eunapios’ Vorlage eine andere Quelle, d. h. die 
Trogus-Epitome des Iustinus oder Strabon, eingesehen haben. Der Exkurs nimmt das gesamte sechste Kapitel 
von Buch 23 ein. Vgl. SEYFARTH 1978a, 226–235, und HAUSER 2005. Während Arrian andeutet, dass Arsakes I. 
eine höfische Abstammung hat, unterstellt ihm Amm. 23,6,2, dass er (...) obscure geniti (...) gewesen sei. 



82 
 

Hinweis auf die Identität der Mitverschwörer.362 Lediglich in seinen Vitae sophistarum liefert 

er einen Hinweis auf einige Teilnehmer der Verschwörung gegen Constantius II.363: 

 

„Danach (d. h. nach der Sicherstellung der Rheingrenze) ließ er den Hierophanten aus Griechen-

land kommen: Durch bestimmte Rituale, die er mit ihm durchführte und die nur ihnen allein 

bekannt waren, weckte er in sich den Entschluss, die Tyrannei des Konstantios niederzuschla-

gen. (8) Davon wussten noch Oribasios aus Pergamon und ein gewisser Euhemeros, der aus 

Libyen stammte (...).“364 

 

In der Oribasios-Vita innerhalb seiner Vitae sophistarum verstärkt Eunapios durch die Wen-

dung, βασιλέα τὸν Ἰουλιανὸν ἀπέδειξεν (Eunap. vit. soph. 21,1,4), noch einmal den Eindruck, 

dass der Leibarzt Julians eine entscheidende Rolle bei der Augustus-Proklamation hatte.365 

Bei Zosimos findet sich im Zusammenhang mit der Augustus-Proklamation Julians keine Pa-

rallele zu Eunapios’ Hervorhebung der Siebenzahl.366 In der Historia nea sind es weder die in 

den Vitae sophistarum genannten Personen noch anderweitige sieben Mitverschwörer, die Ju-

lian auf den Schild heben367, sondern τῶν δὲ ταξιάρχων τινὲς, die Constantius’ II. Intrigen ge-

gen den Caesar aufdecken und eine unbestimmte Anzahl von Soldaten durch ἀνώνυμα 

γραμμάτια (Zos. 3,9,1) zur Augustus-Proklamation Julians bewegen. Zudem erzeugt Zosimos 

den Eindruck, dass die Erhebungspläne der untergebenen Soldaten Julian vollkommen unvor-

bereitet trafen.368 

Angesichts dieser Abweichungen stellte Baker die Behauptung auf, dass Zosimos’ Darstellung 

Julians „as an unwilling rebel, and the omission of the conspiratorial sophists do mark signifi-

cant departures from Eunapius.“369 Nicht außer Acht gelassen werden darf jedoch, dass mit 

Fragment 14,5 kein vollständiger Bericht über Julians Augustus-Proklamation vorliegt, sondern 

lediglich Eunapios’ Analogien aus der vorausgegangenen Geschichtsschreibung, die die Kon-

stantinischen Exzerptoren für konservierungswürdig hielten. Bakers übrige Interpretation be-

zieht sich wiederum nicht auf Eunapios’ Geschichtswerk, sondern auf die Vitae sophistarum. 

 
362 Vgl. so auch DRINKWATER 1983, 370: „The seven conspirators implied here are impossible to identify and 
could anyway be just a literary conceit.“ 
363 Vgl. hierzu BECKER 2013, 379 f. und 527. 
364 Eunap. vit. soph. 7,3,7 f. (Übers. Becker): τὸν ἱεροφάντην μετακαλέσας ἐκ τῆς Ἑλλάδος καὶ σὺν ἐκείνῳ τινὰ 
μόνοις ἐκείνοις γνώριμα διαπραξάμενος, ἐπὶ τὴν καθαίρεσιν ἠγέρθη τῆς Κωνσταντίου τυραννίδος. (8) ταῦτα δὲ 
συνῄδεσαν Ὀριβάσιος ἐκ τοῦ Περγάμου, καί τις τῶν ἐκ Λιβύης (...) Εὐήμερος. Vgl. hierzu ROSEN 2006, 182 f. 
365 Vgl. auch den Hinweis von BECKER 2013, 380, auf Iul. ep. 20 = 384a–386a, in dem Julian Oribasios möglich-
erweise konspirative Gedanken, die später zur Augustus-Proklamation geführt haben könnten, unterbreitet. 
366 Vgl. noch ROSCHER 1901 für weitere Exempla der Siebenzahl. 
367 Vgl. zur Schilderhebung den Kommentar von VEH / REBENICH 1990, 320 Anm. 19, mit Literaturangaben. 
368 Vgl. Zos. 3,9,3. 
369 BAKER 1987, 90. 



83 
 

Allerdings kann nicht mehr rekonstruiert werden, wie Eunapios in seinem Geschichtswerk über 

die Ereignisse in Paris berichtet hat, und ob sich diese überhaupt von der Historia nea unter-

schieden haben. So schließt die nicht nur von Zosimos angedachte recusatio imperii Julians 

Mitwisserschaft bei einer möglichen Verschwörung überhaupt nicht aus, sondern bezeugt im 

Gegenteil vielmehr, dass Julian die gängigen und zu erwartenden Rituale der Herrschaftspraxis 

kannte.370 Weiterhin kann es sich bei Oribasios auch um einen von Zosimos’ namenlosen „Hin-

termännern“ handeln, die „die Ausrufung durch die Soldaten organisierten“.371 In seinem „récit 

fortement abrégé“ beweist Zosimos also wieder einmal372, dass er gegenüber den Konstanti- 

nischen Exzerptoren ein anderes Exzerpier-Interesse an seiner Vorlage hatte. Es sind weniger 

die Analogien aus der übrigen Geschichtsschreibung, die Zosimos an Eunapios interessierten, 

als vielmehr die Berichterstattung über den historischen Ereignisverlauf. Dennoch muss er von 

seiner Vorlage nicht zwangsläufig abgewichen sein.373 Alle genannten Auffälligkeiten lassen 

sich dadurch erklären, dass er das eunapianische Geschichtswerk bei der Redaktion seiner His-

toria nea gekürzt und verallgemeinert haben könnte. 

Für den folgenden Paragraphen in Fragment 14,6 findet sich ebenfalls keine unmittelbare Ent-

sprechung bei Zosimos. Darin gibt Eunapios in indirekter Rede die Aussage mehrerer Personen 

wieder, die er nicht näher spezifiziert.374 Paschoud vermutete, dass Eunapios hier die sieben 

Verschwörer zu Wort kommen lässt, denen daran gelegen war, eine schnelle Entscheidung zu 

treffen und Julian 360 n. Chr. in Paris zum Augustus zu erheben.375 Auch wenn Blockley nicht 

erklärte, wer bei Eunapios zur obigen, als Trikolon gehaltenen Feststellung kommt, argumen-

tierte er dafür, dass die Aussage auch im Zusammenhang mit Julians Auszug gegen Constan-

tius II. und damit im Kontext des Jahres 361 n. Chr. stehen könnte.376 Tatsächlich dürfte Block-

leys Vermutung zutreffen, da sich die Aussage durchaus in den Kontext des weiteren Ereignis-

verlaufs der Historia nea einbinden lässt.377 Unter der Annahme, dass sich Fragment 14,6 

 
370 Vgl. zur recusatio imperii HUTTNER 2004 und im Speziellen auch die durch Iul. ad Ath. 284c–d selbst ange-
deutete Zurückweisung des Augustustitels. Julians formulierten Unwillen nennt auch Lib. or. 18,98. Vgl. so auch 
DRINKWATER 1983, 371 mit Anm. 82: „(...) the Paris proclamation was not only deliberately planned, but also 
slickly stagemanaged to look spontaneous in order to give Julian’s usurpation some veil of constitutional legi-
timacy.“ 
371 HARTMANN 2006a, 345. Vgl. hierzu den Gedanken auch bei BECKER 2013, 524. 
372 PASCHOUD 1979b, 86 Anm. 21. 
373 Vgl. dagegen BAKER 1987, 90. 
374 Eunap. hist. fr. 14,6 = Exc. de Sent. 15: Συνορῶσι δὲ, ὅτι θερμότητος μὲν δεῖται καὶ ὁρμῆς τὸ ἀσφαλές· τὸ 
γὰρ τῆς ἀνάγκης παρὰ πόδας ἑστὸς, σκῆψιν ἥκιστα ἐκδεχόμενον, προσχρότερον ἀπαιτεῖ τὸν κίνδυνον. 
375 Vgl. PASCHOUD 2006b, 475. 
376 Vgl. BLOCKLEY 1983, 133 Anm. 43. 
377 So hatte Julian bei Zos. 3,9,3–5 unmittelbar nach seiner Erhebung Gesandte zu Constantius II. geschickt, um 
diesem zu versichern, dass die Augustus-Proklamation gegen seinen Willen erfolgt und er bereit sei, die Au-
gustus-Würde wieder abzulegen. Erst nach Constantius’ II. Reaktion, dass Julian nicht nur die Würde des Au-
gustus, sondern gleichsam auch die Insignien des Caesars ablegen müsse, um verschont zu werden, bekannte 
sich der Prätendent zu seinem neuen Kaisertitel und erklärte sich öffentlich zum Anhänger der althergebrachten 



84 
 

tatsächlich in diesem Kontext verorten lässt und als Vorlage für Zosimos gedient haben könnte, 

steht Julians Bedürfnis nach Gewissheit interpretativ dafür, dass er den Gegensatz mit Constan-

tius II. auflösen und in diesem Zusammenhang θερμότης und ὁρμή (Eunap. hist. fr. 14,6) an 

den Tag legen musste. Den Konflikt aufzulösen, sei für Julian dementsprechend ebenso unver-

meidlich wie das Risiko, dabei Gefahren einzugehen.378 

Im letzten Paragraphen des Fragments 14 berichtet Eunapios über Julians Feldzug gegen die 

Völkerschaft der Nardiner, über den sich nicht nur Julian, sondern auch ein gewisser Kyllenios 

schriftlich geäußert habe.379 Aus dem Textzeugnis ergeben sich einige Schwierigkeiten, nicht 

zuletzt, weil Zosimos selbst keine Parallele bietet. Darüber hinaus ist auch der Name der Völ-

kerschaft, gegen die Julian ins Feld gezogen sein will und die Eunapios als Ναρδινοί bezeichnet, 

unbekannt. Nach dem Änderungsvorschlag durch Bekker und Niebuhr, anstelle von κατὰ Ναρ-

δινῶν den Feldzug κατὰ Ἀλεμανῶν abzuhalten, erwog Müller in seinem Kommentar die Mög-

lichkeit, die Stelle durch κατὰ Ναρισκῶν zu ersetzen.380 Laut Tacitus siedelten die Narisci bzw. 

Narister zwischen Hermunduren sowie den Quaden und Markomannen am Lauf der Donau und 

könnten damit durchaus Julians Weg ins Illyricum gekreuzt haben. Außerdem war die Völker-

schaft auch noch in der Spätantike bekannt, da ihr Name in abgeänderter Form auch in der 

Historia Augusta fällt.381 Da jedoch weder Ammianus Marcellinus noch Julian selbst von einem 

Konflikt mit den Narisci berichten, lehnte Thompson den Änderungsvorschlag in der ersten 

Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts ab und warf die Theorie auf, dass Julian κατὰ Χνοδο-

μαρίου ausgezogen sein könnte. Die Grundlage seiner Vermutung bildet die handschriftliche 

Überlieferung der Epitome de Caesaribus, die den Alamannenkönig nicht als Chnodomar, son-

dern als caput rex nobilis Nodomarius (Epit. Caes. 42,14) bezeichnet.382 Dennoch ist Thomp-

sons Vermutung zurückzuweisen, da er außer Acht ließ, dass die Konstantinischen Exzerptoren 

 
Religion. Allen sei nun offenbar gewesen, dass Constantius II. feindselige Absichten hegte und aktiv zum Bür-
gerkrieg rüstete. Nachdem Julian im folgenden Frühjahr 361 n. Chr. die Gegebenheiten in Gallien geregelt hatte, 
soll er – Zos. 3,9,7 zufolge – den Gedanken gefasst haben, Constantius II. zuvorzukommen, und sich auf den 
Auszug vorbereitet haben. 
378 Das schnelle Vordringen Julians erwähnt auch Lib. or. 18,11, der dessen Geschwindigkeit mit einem 
χειμάρρους vergleicht und dafür Julians eigene Worte benutzt. Vgl. Iul. or. 1,29d sowie 7,218c und KOVÁCS 
2016, 131. 
379 Vgl. Eunap. hist. fr. 14,7 = Exc. de Sent. 16 lautet: Ὅτι περὶ τῆς στρατείας τῆς κατὰ Ναρδινῶν πολυτρόπου 
γενομένης ἐκτίθησι μὲν αὐτὸς Ἰουλιανὸς, ἄλλα δὲ ἀλλαχοῦ καὶ πρὸς πολλοὺς ἀναφράζων ἐν ἐπιστολαῖς. πρός 
τινα γοῦν Κυλλήνιον καὶ ταῦτα ἐξηγούμενον τὰ μὲν ἐπιτιμῶν ὡς διαμαρτάνοντα τῆς ἀληθείας φαίνεται, καὶ 
παρεκτίθησί γε τὰ πραχθέντα ὅπως γέγονε· φάσκων δὲ μὴ δεῖσθαί που τά τε ἔργα λέγοντος (οὐδὲ γὰρ 
Παλαμήδην Ὁμήρου προσδεηθῆναί φησιν εἰς δόξαν), καὶ τὰς ἀλλοτρίας συγγραφὰς τῶν ἰδίων ἔργων ὑπὸ 
μεγαλοψυχίας παραιτούμενος, αὐτὸς ὅμως διὰ μέγεθος τῶν πεπραγμένων πρὸς τὸ λέγειν αὐτὰ κατασειόμενος, 
οὐδὲ συγγραφὴν ἁπλῆν, ἀλλ’ ἔπαινον νέανικόν τινα καὶ λαμπρὸν ἑαυτοῦ διέξεισιν αὐτοκέλευστος, καὶ πρὸς πολ-
λοὺς αὐτὰ διὰ τῶν ἐπιστολῶν ὑμνῶν. 
380 Vgl. NIEBUHR / BEKKER 1829, 60, und MÜLLER 1851, 20. 
381 Vgl. Tac. Germ. 42,1 sowie Hist. Aug. Aurel. 22,1. 
382 Vgl. THOMPSON 1943 sowie JANISZEWSKI 2006, 118 f. 



85 
 

die innere Reihenfolge des eunapianischen Geschichtswerks eingehalten haben.383 Das Frag-

ment und der angesprochene Feldzug müssen sich auf ein Ereignis nach der Augustus-Prokla-

mation 360 n. Chr. beziehen. Zu diesem Zeitpunkt befand sich Chnodomar aufgrund der verlo-

renen Schlacht von Argentoratum 357 n. Chr. jedoch schon einige Jahre in römischer Gefan-

genschaft und könnte hier nur als anachronistischer Gegenspieler Julians aufgetreten sein.384 

Auch wenn ein Feldzug κατὰ Ἀλεμανῶν infolge der Augustus-Proklamation 360 n. Chr. bis 

zum Auszug Julians gegen Constantius II. 361 n. Chr. durchaus denkbar erscheint – da Zosimos 

davon berichtet, dass die Aufmerksamkeit des neuen Augustus zunächst den transrhenanischen 

Barbaren galt385 – finden sich für die Kontextualisierung, dass sich Julians Feldzug gegen eine 

Völkerschaft gerichtet hat, als er sich bereits auf dem Weg ins Illyricum befand, ebenfalls Ar-

gumente.386 

Ein wichtiges Argument führte Janiszewski an, indem er auf Eunapios’ Angaben zu Julians 

selbstverfasstem Panegyrikos verwies: „If it were about the war with the Alamanni, that would 

not be very modest of him and would appear rather ridiculous.“387 Schließlich hätte Julian mit 

einiger Wahrscheinlichkeit nicht die „impudence“ besessen, einen Panegyrikos über sich allein 

zu verfassen, solange er Constantius II. als Amtskollegen noch akzeptierte. Anders habe es sich 

dann verhalten, als sich Julian auf dem Feldzug ins Illyricum gegen Constantius II. befand und 

seine Rolle als Feldherr durch ein derartiges Werk sicherlich betonen konnte, um überhaupt 

Reputation in Constantius’ II. illyrischer Heimat zu generieren.388 

Blockley ging ebenfalls davon aus, dass sich der Feldzug unterwegs oder nach der Ankunft im 

Illyricum zugetragen haben könnte, indem er den Änderungsvorschlag, κατὰ Δαρδανῶν, zuun-

gunsten der Nardiner und der Alamannen, unterbreitete. Er berief sich darauf, dass die Dardaner 

seit den diokletianischen Reformen in der eigens nach ihnen benannten Provinz Dardania in 

der Diözese Moesia auf dem südlichen Balkan und damit im Einflussgebiet von Julians Feldzug 

 
383 Vgl. PASCHOUD 1994a, 558. Dies wird unter anderem auch durch die Fragmente anderer griechischer Histori-
ker in den Exc. de Sent. bestätigt, für deren Werke es entsprechende Parallelüberlieferungen gibt. Für eine Ein-
haltung der inneren Reihenfolge sprechen NÉMETH 2010, 205 f., zufolge auch die „editorial supplements (...) 
such as headings (ἐκ τῆς ἱστορίας/χρονικῆς [name], λόγος [number]) and ends of works (τέλος τῆς 
ἱστορίας/χρονικῆς [name])“. In Eunapios’ Geschichtswerk findet sich ein solcher in Majuskeln verfasster Para-
text etwa in Eunap. hist. fr. 1 (ΕΚ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ ΕΥΝΑΠΙΟΥ ΣΑΡΔΙΑΝΟΥ ΤΗΣ ΜΕΤΑ ΔΕΞΙΠΠΟΝ ΝΕΑΣ 
ΕΚΔΟΣΕΩΣ und ΤΟ ΠΡΟΟΙΜΙΟΝ) und fr. 8 (ΠΡΟΟΙΜΙΟΝ ΤΟΥ Β’ ΛΟΓΟΥ). 
384 Chnodomar wurde von Julian nach Rom geschickt, wo er laut Amm. 16,12,66 einige Zeit später in Gefangen-
schaft auf dem Caelius verstarb. Vgl. GEUENICH 2005, 48, AUSBÜTTEL 2007, 52–61, und LORENZ 1997, 49 f. 
und Anm. 171. 
385 Vgl. Zos. 3,9,7–10,1. 
386 Vgl. dagegen PASCHOUD 2006b, 475. 
387 JANISZEWSKI 2006, 120. 
388 Vgl. ebd. und zum Geburtsort des Constantius II., Sirmium, auch KIENAST / U. A. 2017, 300, mit weiteren Li-
teraturangaben. 



86 
 

gelebt haben.389 Für seinen Änderungsvorschlag waren die homerischen Elemente in Eunapios’ 

Fragment ausschlaggebend, da das Geschichtswerk den Bezug zu Homer nicht nur durch die 

Erwähnung der Dardaner, die an die gleichnamige Völkerschaft in der Ilias erinnern, herstelle, 

sondern auch durch die Nennung des homerischen πολύτροπος (Hom. Od. 1,1) sowie des An-

tagonisten des Odysseus, Palamedes.390 

Fraglich bleibt bei Blockleys nachvollziehbarer Argumentation allerdings, über welchen Feld-

zug Julian ein Werk verfasst haben könnte, da es sich bei Dardania um eine seit Jahrhunderten 

romanisierte Region gehandelt hat, die weniger von inneren als vielmehr von äußeren Konflik-

ten heimgesucht wurde. Weiterhin wissen weder Ammianus Marcellinus noch Julian selbst von 

einer Intervention der Dardaner oder äußerer Feinde. 

Bis zum überraschenden Ableben des Constantius II. im kilikischen Mopsukrene am 3. No-

vember 361 n. Chr. musste sich Julian nach seiner Ankunft im Illyricum im Oktober des glei-

chen Jahres nur einem bedeutsamen Konflikt widmen391, über den Ammianus Marcellinus auch 

berichtet: So hatte Julian zwei Legionen, die vormals Constantius II. unterstanden, von Sir-

mium aus nach Gallien gesendet, woraufhin sich diese auf Veranlassung des Tribunen Nigrinus 

während ihres Marsches abermals zu Constantius II. bekannten und sich in Aquileia verschanz-

ten.392 Anschließend schickte Julian Truppen aus, die die Stadt bis zum Bekanntwerden von 

Constantius’ II. Tod, inklusive eingehend durch Ammianus Marcellinus geschilderten Gefech-

ten, belagerten. Wenige Tage nach dem Ende der Belagerung wurde der Anstifter der Unruhen, 

Nigrinus, durch den Richterspruch des praefectus praetorio Mamertinus zum Feuertod verur-

teilt.393 Wenn daher die namentliche Hervorhebung des Nigrinus in Ammianus Marcellinus’ 

Res gestae beachtet wird, könnte sich Julians Oeuvre auch auf einen Feldzug κατὰ Νιγρίνου 

bezogen haben. So fügen sich auch Eunapios’ Anspielungen auf die Odyssee und die Ilias in 

das Muster einer Stadt, die Troja ähnlich ist, da Julian über sie gelesen und gehört haben will, 

„daß diese Stadt allerdings zuweilen belagert, aber niemals zerstört worden war oder sich erge-

ben hatte.“394 Gegen die Überlegung, dass sich Julian in einem eigenen Werk für den Einsatz 

 
389 Den Adventus Julians samt der Ernennung von Aurelius Victor zum Statthalter von Pannonia secunda im 
dardanischen Naissus beschreibt Amm. 21,10,6. 
390 Vgl. BLOCKLEY 1983, 133 Anm. 44. Vgl. zu den Dardanern in der Ilias bspw. Hom. Il. 3,455–458, 7,345–348 
sowie 7,365–368. 
391 Vgl. zur Chronologie KOVÁCS 2016, 133–135. 
392 Vgl. hierzu BLECKMANN 2020, 119 f. 
393 Vgl. Amm. 21,11,1–12,20 und 22,8,49. Greg. Naz. or. 4,48 nimmt ebenfalls Bezug auf die Belagerung, ver-
sucht jedoch Julians Erfolg zu schmälern, da es für ihn nur ein μικρὸν ἔργον gewesen sei, die Bevölkerung von 
seinem Herrschaftsanspruch vollends zu überzeugen, zumal Constantius II. sogar schon gestorben ist. 
394 Amm. 21,12,1 (Übers. Seyfarth): (...) hanc civitatem circumsessam quidem aliquotiens, numquam tamen exci-
sam aut deditam. Wie Julian zu dieser Ansicht gekommen ist, bleibt ungewiss. Von einer Uneinnehmbarkeit der 
Stadt kann angesichts der Plünderung durch die Japoden 171 v. Chr. kaum die Rede sein, vgl. App. Ill. 18. Viel-
leicht ist die erfolglose Belagerung der Stadt durch Maximinus Thrax 238 n. Chr. in Hdn. 8,2–5 gemeint. Eine 



87 
 

gegen Nigrinus inszeniert hat, spricht allerdings, dass die erfolgreiche Belagerung von Aquileia 

keine julianische Erfolgsgeschichte ist, weil der Kaiser nicht einmal anwesend war. Insofern 

muss es weiterhin obskur bleiben, ob Eunapios am Ende einen Feldzug κατὰ Νιγρίνου oder 

κατὰ Ναρδινῶν gemeint hat. 

Eine andere Schwierigkeit in diesem Paragraphen ergibt sich aus Eunapios’ Angabe zur schrift-

stellerischen Tätigkeit des nicht weiter bekannten Kyllenios.395 Immerhin soll dessen wie auch 

immer gearteter Beitrag Julian dazu veranlasst haben, ebenfalls ein Werk zu verfassen.396 Kyl-

lenios könnte sowohl ein umfassendes Geschichtswerk über Julians Zeit in Gallien verfasst als 

auch einen kleineren Beitrag über den Feldzug κατὰ Ναρδινῶν geschrieben haben, auf dessen 

Darstellung der neue Augustus in einem Brief antwortete. Es kann nicht einmal ausgeschlossen 

werden, dass Kyllenios Dichter gewesen sei, da sich in der Anthologia Graeca Beiträge eines 

gleichnamigen Schreibers wiederfinden, selbst wenn sie aufgrund ihres Stils und ihrer Sprache 

von der Forschung vorrangig in das erste vor- oder nachchristliche Jahrhundert eingeordnet 

werden und daher nicht auf den Adressaten von Julians Brief zurückgehen dürften.397 Über den 

Inhalt von Julians Panegyrikos kann lediglich vermutet werden, dass er sich darin als homeri-

scher Palamedes inszenierte und gegen den intriganten Constantius II. in Gestalt des Odysseus 

vorging. Letzterer hatte sich in der Odyssee und damit der möglichen Vorlage Julians an Pa-

lamedes gerächt und war für dessen Tod verantwortlich, weil er ihm nicht verzeihen konnte, 

dass ihn Palamedes listenreich zur Teilnahme am Trojanischen Krieg gedrängt hatte.398 Mög-

licherweise beziehen sich die homerischen Anspielungen aber auch nur auf den Inhalt des juli-

anischen Briefs an Kyllenios. 

Insgesamt umfassen die sieben Paragraphen von Fragment 14 ganz unterschiedliche Themen-

felder und zeigen damit anschaulich, dass das eunapianische Geschichtswerk breitgefächerter 

angelegt war, als angesichts der Überlieferungssituation zunächst vermutet werden konnte. 

Doch aufgrund der mehrfachen Perspektivwechsel – mal in Bezug auf Constantius II., mal in 

 
besondere Verteidigungsfähigkeit gesteht Herodian Aquileia jedoch ebenfalls nicht zu, dafür aber, dass die Ver-
teidigungsanlagen mehr schlecht als recht intakt seien, da die italischen Städte seit der römischen Herrschaft 
keine Mauern mehr benötigten. Auch Theodosius I. gelingt noch zu Ammianus Marcellinus’ Lebzeiten zuun-
gunsten von Magnus Maximus sine dolo et sine controversia (Oros. 7,35,4) die Einnahme der Stadt, vgl. auch 
Zos. 4,46,2. Demnach muss es sich bei Ammianus Marcellinus’ Aussage um julianische Propaganda handeln, 
die seinen Sieg noch verstärken soll. Der Topos der wohlbefestigten Stadt Troja scheint an zahlreichen Stellen 
der Ilias durch, vgl. z. B. Hom. Il. 1,129, 2,673, 4,31–33, 6,326–328, 7,542, 8,238–241, 12,1–12, 13,35–37, 
12,137, 14,55–57, 21,433 f., 21,442, 21,446 f. und 21,538–542. Vgl. zur langwierigen Belagerung auch ROSEN 
2006, 248 f. und Anm. 24. 
395 Vgl. hierzu ALBIANI 1999 sowie BANCHICH 2006–2021 und Art. Cyllenius, PLRE, Bd. 1 (1971), 235. 
396 JANISZEWSKI 2006, 120, fasste die Schwierigkeiten folgendermaßen zusammen: „Nothing can be said about 
the form of this work.“ Vgl. auch BLECKMANN 2009, 62 f. 
397 Vgl. JANISZEWSKI 2006, 120 f., mit den Angaben zu den Epigrammen in der Anthologia Graeca. 
398 Vgl. zum Mythos LEWY 1897–1902, 1265 f. 



88 
 

Bezug auf Julian –, des Einbezugs homerischer und anderer historiographischer Elemente auf 

der einen Seite und des unüberschaubaren Verlusts weiterer Inhalte auf der anderen Seite, ist 

es kaum einzuschätzen, in welchem Umfang Eunapios die Zeit Julians bis zum Erringen der 

Alleinherrschaft tatsächlich dargestellt hat. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass Zosimos diesen 

Zeitabschnitt in wenigen Kapiteln abhandelt und dabei andere Inhalte des eunapianischen Ge-

schichtswerks rezipiert hat als die Konstantinischen Exzerptoren, die für die Konservierung von 

Fragment 14 verantwortlich waren. 

 

 

8 Die Alleinherrschaft Julians (361–363 n. Chr.) [Fr. 15 bis 27.1] 

8.1 Vorbemerkung 

Über den Zeitraum von Julians Alleinherrschaft berichten insgesamt 31 Fragmente des eunapi-

anischen Geschichtswerks. Wie im vorangegangenen Abschnitt über die gemeinsame Herr-

schaft von Julian und Constantius II. nimmt auch in diesem ereignisgeschichtlichen Zeitraum 

die Vielzahl der Provenienzen der einzelnen Fragmente nicht ab. Eine Besonderheit stellt si-

cherlich der hohe Anteil von Suda-Lemmata dar, die sich auf Julians Perser-Feldzug des Jahres 

363 n. Chr. beziehen und teilweise noch nicht mit Eunapios’ Geschichtswerk in Zusammen-

hang gebracht wurden. 

Im Vergleich zu den bisherigen Abschnitten des eunapianischen Geschichtswerks nimmt die 

Dichte der Erzählung quantitativ noch weiter zu. Angesichts der Vielzahl überlieferter Frag-

mente entsteht der Eindruck, dass Eunapios diesem Zeitraum und seinem maßgeblichen Prota-

gonisten, Kaiser Julian, besondere Aufmerksamkeit widmete, wie er es in Fragment 8 ankün-

digt.399 Nicht außer Acht gelassen werden darf jedoch, dass die verbliebenen Fragmente das 

Ergebnis willkürlicher Epitomierung späterer und viel späterer Zeugen sind. Wie breit angelegt 

Eunapios diesen Zeitraum in seinem ursprünglichen Geschichtswerk behandelt hat, lässt sich 

dementsprechend nicht endgültig ableiten. In diesem Zusammenhang ist etwa die Diskussion 

zu nennen, warum die Berührungspunkte zwischen Zosimos’ Historia nea und den verbliebenen 

eunapianischen Fragmenten im Bericht über die Schlachtenschilderung des Jahres 363 n. Chr. 

scheinbar abnehmen.400 Auf die gewagteste Überlegung, Zosimos habe gar eine andere Quelle 

und beispielsweise Ammianus Marcellinus benutzt401, ist zu entgegnen, dass – obwohl 

 
399 Vgl. Eunap. hist. fr. 8. 
400 Vgl. für einen Überblick über die Diskussion insb. auch Eunap. hist fr. 22.1, sowie NORMAN 1957, CHAL-
MERS 1960, BRODKA 2009a, 93 Anm. 354, PASCHOUD 1972, 815–822 sowie ders. 2006c, der 494 die Meinung 
vertritt: „Eunape est la source unique de Zosime“ für den Zeitraum von 270 bis 404 n. Chr. So auch MCLYNN 
2020, 294 f. 
401 Diese Frage wirft etwa MENDELSSOHN 1887, XLI, auf. Vgl. auch THOMPSON 1947, 134–137. 



89 
 

immerhin 31 eunapianische Zeugnisse über diesen Zeitraum bekannt sind – der ursprüngliche 

Wortlaut des Geschichtswerks überhaupt nicht überliefert wurde. Heute liegt lediglich das vor, 

was einerseits Zosimos und andererseits die Konstantinischen Exzerptoren bzw. die Kompila-

toren der Suda für konservierungswürdig hielten. Demzufolge sind die Beiträge aller Textzeu-

gen kaum miteinander in Einklang zu bringen. Während in Zosimos’ Bericht ein Interesse an 

der reinen Ereignisgeschichte zu konstatieren ist, überliefern die eunapianischen Fragmente 

ethnographische Exkurse über die Einheiten der Sassaniden oder Exempla für Julians Tugend-

haftigkeit und insbesondere Textzeugnisse, in denen Eunapios auf literarische Vorlagen zu-

rückgegriffen hat. Anders als Zosimos haben die späteren Textzeugen des Geschichtswerks 

auch die verschiedenen Nachrufe auf Julian in Form von Epigrammen oder Orakelsprüchen 

konserviert. Letztere lagen insbesondere aufgrund ihrer sprachlichen Besonderheiten im Epito-

mier-Interesse der Konstantinischen Exzerptoren. Demgegenüber ist es dem lexikalischen An-

spruch geschuldet, dass die Suda vor allem einzelne Begriffe aus dem eunapianischen Ge-

schichtswerk herauspräpariert und diese auch auf Kosten des Textverständnisses konserviert 

hat. An Sentenzen und speziellen Termini hatte Zosimos offensichtlich kein Interesse, arbeitete 

sie aus der eunapianischen Vorlage nicht in sein eigenes Geschichtswerk ein und entschied sich 

aufgrund des geringeren Umfangs der Historia nea für einen nüchterneren Bericht. Dennoch 

bietet seine Historia nea keinen Anlass, davon auszugehen, dass Zosimos einer anderen Quelle 

gefolgt sein sollte. 

 

 

8.2 Von Konstantinopel nach Antiochia 

Fragment 15: 

Über den Antritt der Alleinherrschaft Julians als Augustus des Römischen Reiches informiert 

Eunapios in Fragment 15, das aus den Exc. de Leg. der Konstantinischen Exzerptensammlung 

stammt. Darin berichtet Eunapios, dass mit der Ausrufung von Julians Herrschaft von allerorts 

Gesandtschaften herbeigeeilt seien, um sich sowohl vor dem Kaiser zu unterwerfen und als 

auch, um die Gelegenheit zu nutzen, Wünsche und Bitten vorzutragen. In diesem Zusammen-

hang erwähnt Eunapios auch einen Rhetor mit dem Namen Eunapios, der im Namen der Lyder 

verhandelt habe, sowie Piso aus Klazomenai.402 Darüber hinaus bietet Eunapios keine weiteren 

 
402 Vgl. Eunap. hist. fr. 15 = Exc. de Leg. 3: Ὅτι μετὰ τὴν Ἰουλιανοῦ τῆς βασιλείας ἀναγόρευσιν πρεσβεῖαι 
πανταχόθεν συνέβαινον, καὶ στέφανοι πολλοὶ χρυσοῖ {οἳ} αὐτῷ παρὰ τῶν ἐθνῶν ἀνεκομίζοντο. ἐνταῦθα καὶ οἱ 
τὴν Ἰωνίαν οἰκοῦντες ἔτυχον ὅσων ἐδεήθησαν, καὶ πλειόνων καὶ ἐλασσόνων. Λυδοὶ δὲ καὶ εὐχῆς κρεῖττον 
ἔπραττον, Εὐναπίου μὲν τοῦ ῥήτορος ὑπὲρ αὐτῶν πρεσβεύοντος, εὐημερήσαντος δὲ οὕτω κατὰ τὴν πρεσβείαν 
ὥστε καὶ δίκῃ τινὶ περιμαχήτῳ συνειπεῖν, ᾗ ὁ βασιλεὺς αὐτὸν ἐκέλευεν. Ὁ δὲ ἐνίκα καὶ τὴν δίκην· καὶ ἐκ 
Κλαζομενῶν δὲ Πείσων εὐδοκίμει λέγων. 



90 
 

Informationen über den zeitlichen oder geographischen Hintergrund seines Berichts. Ange-

sichts von Müllers Anordnung des Fragments innerhalb der Überreste von Eunapios’ Ge-

schichtswerks ist es folgerichtig, dass die Audienz bei Julian noch im Illyricum oder in Kon-

stantinopel stattgefunden haben dürfte. Einen Terminus post quem stellt hierbei das plötzliche 

Ableben von Constantius II. dar. Schließlich hat Paschoud überzeugend darauf hingewiesen, 

dass die Gesandtschaften aus Kleinasien stammen und damit aus dem Herrschaftsbereich, über 

den Constantius II. regierte. Solange dieser noch am Leben war, wäre es mit einiger Sicherheit 

nicht möglich gewesen, dass die Gesandten dessen Gegner im Bürgerkrieg die Ehre erweisen 

konnten.403 Aufgrund dieser chronologischen Interpretation ist es in der Konsequenz wahr-

scheinlich, dass es sich bei den Bittstellern um Provinzialen handelt, die Julian μετὰ τὴν (...) 

τῆς βασιλείας ἀναγόρευσιν (Eunap. hist. fr. 15) ihre Aufwartung machten. Abgesehen von Piso 

aus dem ionischen Klazomenai und dem Rhetor Eunapios aus Lydien verrät das Geschichts-

werk keine Namen. Beide genannten Persönlichkeiten müssen jedoch ebenfalls unbekannt blei-

ben, da über sie ansonsten keine weiterführenden Informationen vorliegen.404 Mit dem Autor 

des Geschichtswerks dürfte der Rhetor Eunapios jedenfalls nicht identisch sein, da er – wie 

Paschoud und Blockley zu Recht erkannt haben – mit seinen damals etwa dreizehn Jahren nicht 

für die Provinz Lydien hätte verhandeln können.405 Spekulativ bleibt zudem, ob der Rhetor 

Eunapios mit dem gleichnamigen Protagonisten in Fragment 45 gleichzusetzen ist, obwohl er 

dort nicht aus Lydien, sondern ἐκ Φρυγίας (Eunap. hist. fr. 45) stammt. 

Die Handlung des Fragments lässt sich auch geographisch nicht eindeutig verorten, was nicht 

zuletzt daran liegt, dass Zosimos keine parallele Berichterstattung bietet. In der Historia nea 

empfängt Julian in Sirmium zwar ebenfalls Gesandtschaften. Diese stammen jedoch aus 

 
403 Vgl. PASCHOUD 2006b, 475. 
404 Vgl. Art. Piso, PLRE, Bd. 1 (1971), 703 sowie Art. Eunapius (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 295, und die Überle-
gungen bei BANCHICH 1985, 90 f. Piso könnte als konstruierte Reminiszenz an die pagane Vergangenheit von 
Kleinasien interpretiert werden. Unter den vielen bekannten Pisones der Vergangenheit sticht insbesondere 
Tiberius Claudius Piso Diophantos heraus, der – BÖRKER / MERKELBACH 1979 = Inschriften von Ephesos 
Nr. 428 zufolge – in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts n. Chr. als Neokoros für zwei Tempel und den 
Kaiserkult zu Ehren des philhellenischen Kaisers Hadrian im ebenfalls ionischen Ephesos verantwortlich war. 
Der Bezug zu Eunapios’ Zeitumständen wird jedoch erst dann deutlich, wenn berücksichtigt wird, dass das An-
denken an Piso gemäß BURREL 2004, 67 „lasted long in the city’s annals“, da noch um 405/410 n. Chr. – und 
damit potenziell auch im Entstehungszeitraum von Eunapios’ Geschichtswerk – der christliche Prokonsul der 
Provinz Asia, Flavius Anthemius Isidorus, eine Ehrenstatue – KUHN 2017, 100, sowie SEG, 43 (1993), Nr. 795 – 
zugunsten von Piso instand setzen und prominent an der Straße zum Stadion in Ephesos aufstellen ließ. Zwi-
schenzeitlich vermutete ROUECHÉ 2006, dass sich Pisos Einfluss derart lange in der Region konserviert habe, 
dass sein Name noch im fünften Jahrhundert n. Chr. stellvertretend für einen Platz oder einen Ort in Ephesos ge-
standen haben könnte, weswegen der Aufstellungsort der Statue nicht zufällig gewählt worden sei. Allemal 
könnte Pisos Wirken laut RYAN 2020, 129 nicht nur die Christen des fünften Jahrhunderts n. Chr. wie Anthemius 
Isidorus dazu inspiriert haben, „to ingratiate himself – probably on local advice – with the Ephesian elite by res-
toring a memento of the civic past“, sondern auch bei Heiden wie Eunapios Erinnerungen an die Vergangenheit 
geweckt haben, in der die kultische Verehrung von Kaisern noch opportun war. 
405 Vgl. BLOCKLEY 1983, 134 Anm. 46, und PASCHOUD 2006a, 514 Anm. 24 und 536 Anm. 68. 



91 
 

Griechenland. Außerdem ist Constantius II. zu diesem Zeitpunkt noch nicht verstorben.406 

Während Paschoud argumentierte, dass es sich um „un lieu impossible à préciser“ und nur 

möglicherweise um Konstantinopel handelt, stand für Wiemer fest, dass Julian die Gesandt-

schaften im Zusammenhang mit anderen Begegnungen in der Hauptstadt empfing.407 Tatsäch-

lich berichtet Ammianus Marcellinus ebenfalls von Gesandtschaften, die in Konstantinopel ein-

trafen, nachdem sich Julians Herrschaftsanspruch herumgesprochen hatte.408 

Anders als im vorliegenden Fragment setzen sich Ammianus Marcellinus’ Gesandtschaften je-

doch ausschließlich aus auswärtigen Völkerschaften zusammen und sind demnach nicht mit 

Eunapios’ Bittstellern zu verwechseln.409 Wenn Müllers chronologische Einordnung des Frag-

ments einmal außer Acht gelassen wird und nur die überlieferten Fragmente der Exc. de Leg. 

berücksichtigt werden, ergibt sich der Kontext von Konstantinopel nur mittelbar. Schließlich 

hat das vorangehende Fragment 13 aus den Exc. de Leg. über die Verhandlungen mit Vadomar 

in Gallien berichtet und an Fragment 15 schließt sich das Zeugnis über Valentinians I. Herr-

schaftsantritt in Fragment 29 an. Ob Julian die Provinzialen daher während seines winterlichen 

Aufenthalts in Konstantinopel 361/362 n. Chr. oder vielleicht schon auf seiner Reise nach An-

tiochia empfangen hat, bleibt abschließend ungewiss.410 

 

Fragment 16: 

Das darauffolgende Fragment 16 lässt es sich wie sein Vorgänger Fragment 15 ebenfalls nicht 

eindeutig geographisch und zeitlich einordnen. Fragment 16 wurde über die Suda überliefert 

und thematisiert den Alltag Julians. Der Kaiser sei immer wieder als Richter angerufen worden 

und habe sich in den Verhandlungen als besonders rechtschaffen und unerbittlich erwiesen, 

weswegen es nicht möglich gewesen sei, ein Verbrechen zu begehen, ohne ungestraft davon-

zukommen. Gleichzeitig sei Julian während der Festmonate und Opferfeiern in der Öffentlich-

keit spazieren gegangen und habe aufgrund seiner leutseligen und friedliebenden Natur auch 

das Gespräch gesucht.411 

 
406 Vgl. Zos. 3,11,1, PASCHOUD 2006b, 475, und zu Julians Aufenthalt in Sirmium auch SZIDAT 1975, 375–378, 
und BLECKMANN 2020, 97. 
407 PASCHOUD 2006b, 475. BLOCKLEY 1983, 134 Anm. 46, impliziert mit dem Verweis auf Lib. or. 18,146–148, 
bei dem es um Julians Maßnahmen in Konstantinopel geht, dass sich die Handlung im vorliegenden Fragment 
hier ebenfalls vollzogen hat. Vgl. auch WIEMER 1995, 33 f. 
408 Vgl. Amm. 22,7,9 f. 
409 Zudem ist auch die Motivation der ammianischen Gesandtschaften – nämlich die Furcht, Julian könne sie ei-
nes Tages heimsuchen – eine andere als bei Eunapios. 
410 Das darauffolgende Itinerar gibt Amm. 22,9,2–14 wieder. Vgl. auch DESTEPHEN 2016, 53 f. 
411 Vgl. Eunap. hist. fr. 16 = Suda ι 437: (...) ὅτι ἐπὶ τὸν Ἰουλιανὸν πολλαὶ δίκαι ἐχώρουν, χανδὸν ἐμφορουμένων 
τῶν ἀνθρώπων τῆς δικαιοσύνης τοῦ κρίνοντος· ἀναβολαί τε οὐκ ἦσαν ἐπ’ αὐταῖς, ὅσαι νόμιμον ἐκ τῶν συνήθων 
γραμμάτων τὸ ἄδικον ἴσχουσιν εἰς βοήθειαν τῶν ἀδικούντων καὶ προειληφότων· ἀλλ’ ἢ παραχρῆμα ἔδει τὸ ἴσον 
ἐλέγχεσθαι κατὰ φύσιν, ἢ τὸ μέλλον καὶ διωθούμενον εἰς τὸν χρόνον ὕποπτον ἦν. βαρὺς μὲν οὖν καὶ λυπηρὸς 



92 
 

Das Fragment ist ein anonymes Suda-Lemma, das sich aufgrund seiner Sprache und seines 

Inhalts jedoch eindeutig dem Geschichtswerk zuordnen lässt. So ist hier vom τὸ τῶν πονηρῶν 

ἔθνος καὶ ἀδικούντων (Eunap. hist. fr. 16) die Rede. Dabei handelt es sich um eine Formulie-

rung, die Eunapios häufig benutzt, um Feindbilder einerseits zusammenzufassen und ihre An-

zahl andererseits abstrakt zu erhöhen.412 Doch anders als bei den Fragmenten, die über die Kon-

stantinische Exzerptensammlung überliefert wurden, lässt sich bei den Fragmenten aus der 

Suda keine konsequente Chronologie herauslesen, weswegen sich die Handlung von Fragment 

16 sowohl in Konstantinopel als auch in Antiochia zugetragen haben kann.413 Der einzige mög-

liche zeitliche Hinweis verbirgt sich hinter den ἱερομηνίαι καὶ θυσίαι (Eunap. hist. fr. 16), wäh-

rend derer Julian den Palast verlassen und sich unbekümmert in der Öffentlichkeit gezeigt ha-

ben soll. Welche Festlichkeiten Eunapios gemeint haben könnte, verrät der Passus jedoch nicht. 

Wenn beispielsweise von den im Dezember abgehaltenen Saturnalien ausgegangen wird, könn-

ten Julians Ausgänge im Winter 361 oder 362 n. Chr. stattgefunden haben. Da Ammianus 

Marcellinus jedoch weiß, dass Julian ab dem 11. Dezember 361 bis Mai 362 n. Chr. in Kon-

stantinopel weilte und den anschließenden Winter bis zum 5. März 363 n. Chr. in Antiochia 

verbrachte, bietet sich wiederum kein durchschlagender Hinweis auf den Ort der Handlung von 

Fragment 16.414 Mit einiger Sicherheit kann nur ausgeschlossen werden, dass sich Julian der 

Öffentlichkeit unterwegs – d. h. auf dem Weg von Konstantinopel nach Antiochia – nicht so 

prominent gezeigt haben dürfte. Schließlich meint Eunapios einen großstädtischen Kontext, in 

dem sich Julian so ungewöhnlich nahbar bewegte und damit gegen die gängige, distanzierte 

Herrschaftspraxis verstieß, die spätantike Zeitgenossen von ihm erwartet hätten.415 Eunapios 

zeichnet hier ein Bild von Julian, das seine Vorbildlichkeit als umgänglicher Kaiser und Philo-

soph in einer Person unterstreicht und an den Philosophenkaiser Marcus Aurelius erinnert, den 

 
ἐτύγχανε, καὶ ἐπὶ τοῖσδε καὶ τὸ τῶν πονηρῶν ἔθνος καὶ ἀδικούντων διηγείρετο. οὐ γὰρ ἀδικεῖν ἐξῆν οὐδὲ 
λανθάνειν ἀδικοῦσι. βαρύτερον δὲ αὐτὸν ἀπεδείκνυε τοῖς μοχθηροῖς καὶ τὸ εὐπρόσοδον. οἷα γὰρ προϊόντος μὲν 
πολλάκις διὰ τὰς ἱερομηνίας καὶ θυσίας, ἡμέρου δὲ φύσει πρὸς πᾶσαν ἔντευξιν τυγχάνοντος, ἀκώλυτον τοὺς 
δεομένους λόγου τυχεῖν. ὁ μὲν οὖν ἐλάχιστον τῆς ὑπὸ τῶν πονηρῶν ταύτης βλασφημίας τε καὶ ὀργῆς ᾐσθάνετο 
καὶ ἐφρόντιζε. 
412 Vgl. diese und ähnliche Formulierungen in Eunap. hist. fr. 77.1 als τὸ τῶν εὐνούχων ἔθνος oder in 
Kombination mit γένος in fr. 55 als ἦν δὲ καὶ τῶν καλουμένων μοναχῶν παρ’ αὐτοῖς γένος, in fr. 56 als τὸ τῶν 
ὄνων γένος, in fr. 77 als ἦν δὲ βασιλικοῦ μὲν γένους oder in fr. 87 als εὑρέθη γὰρ γένος ἀνθρώπων δι’ ἀπορίαν 
καὶ ἀπόνοιαν ὀξυθάνατον καὶ φιλοκίνδυνον. 
413 Für BLOCKLEY 1981, 102 f., findet die Handlung in Konstantinopel statt. PASCHOUD 2006b, 475, hingegen 
verortet sie mit dem Hinweis auf Amm. 22,10,1 f. in Antiochia. 
414 Vgl. Amm. 22,2,4 und 22,9,2 für den Aufenthalt in Konstantinopel und 22,10,1 sowie 23,2,6 für Antiochia. 
415 Greg. Naz. or. 4,85 (Übers. Haeuser) spricht Julians ungewöhnliches Vorgehen an und unterstellt ihm, dass 
„seinem Charakter die Festigkeit eines Mannes fehlte, und er weniger das Werkzeug seiner eigenen Ideen, als 
vielmehr der Spielball des Teufels war“ ([...] οὐ γὰρ εἶχε πῆξιν τοῦ ἀνδρὸς ἡ διανοία οὐδὲ τῶν οἰκείων λογισμῶν 
μᾶλλον ἦν ἢ τῆς φορᾶς τοῦ δαίμονος [...]). Weitere Beispiele, die Julian von seinen Vorgängern unterscheiden, 
liefern Amm. 22,4 und Zonar. 13,12 = 210,22–28 insofern, als der Kaiser Eunuchen, Friseure und andere Anwe-
sende im Palast von Konstantinopel entfernen ließ. 



93 
 

Julian in seinen vermutlich im Winter 361 n. Chr. entstandenen Caesares als Sieger im Wett-

streit um den tugendreichsten Kaiser hervorgehen lässt.416 Julians leutseliges Auftreten in der 

Öffentlichkeit evozierte bei Eunapios zwar Bewunderung, stieß bei anderen Autoren jedoch auf 

Unverständnis und löste Spott und Kritik aus417, da sich ein derartiges Verhalten in ihrem Er-

fahrungsschatz – angesichts des neuen christlichen Kaisertums der übrigen Konstantinischen 

Dynastie und angesichts der vorausgegangenen, paganen Kaiser um Diokletian und seiner Tet-

rarchie – im Hofzeremoniell nicht wiederfand. Insofern könnte Eunapios mit den μοχθηροί 

(Eunap. hist. fr. 16) nicht allein auf die Übeltäter angespielt haben, mit denen sich Julian vor 

Gericht auseinandersetzen musste418, sondern auch auf die historiographischen Kritiker des 

Kaisers in der Folgezeit. 

Bei der weiteren Verortung von Fragment 16 ist Zosimos’ Historia nea abermals keine Hilfe, 

obwohl sie vom kaiserlichen Aufenthalt sowohl in Konstantinopel als auch in Antiochia weiß, 

aber jeweils andere Informationen unterbreitet.419 Auch wenn es zunächst so scheint, als gebe 

es – beispielsweise in den Flüchen, die die Antiochener gegen Julian aussprechen – zwischen 

Zosimos und Fragment 16 eine Schnittmenge, weswegen sich Eunapios’ Handlung letztlich in 

Antiochia zugetragen haben müsste, finden sich dennoch markante Unterschiede. Schließlich 

wird die Situation bei Zosimos ausführlicher geschildert, da sie auch Julians Gegenreaktion 

durch das Abfassen und die Auswirkungen seines Misopogons beinhaltet. Gegenüber Eunapios 

betont die Historia nea zudem andere Alltagsaktivitäten des Kaisers. Während seine Aktivitäten 

wie seine Auftritte in der Öffentlichkeit bei Eunapios ins Positive gekehrt sind, erscheint Julian 

bei Zosimos nicht im Theater und besucht auch die Spiele nur selten. Letztlich ist es schwierig, 

einen Zusammenhang zu vermuten, weswegen der Ort der Handlung von Fragment 16 weiter-

hin unbestimmt bleiben muss. Ebenso unbestimmt bleibt die Historizität der Nachricht, zumal 

 
416 Dagegen geht ATHANASSIADI 2014, 197, davon aus, dass die Caesares erst anlässlich der Saturnalien von 
362 n. Chr. verfasst worden seien. MARCONE 2020, 340, denkt an einen Abfassungszeitraum, als sich Julian be-
reits in Antiochia aufhielt. Vgl. zur Intention seiner Caesares KAEGI 1978, 340 f. 
417 Um die Kritik zu verstärken, erwähnen christliche Autoren in diesem Zusammenhang insbesondere die 
Schauprozesse gegen ehemalige Anhänger des Constantius II., das Rhetorenedikt und weitere antichristliche 
Maßnahmen des Kaisers. Vgl. z. B. die beiden gegen Julian gerichteten Reden von Greg. Naz. or. 4 f., VAN NUF-
FELEN 2020 und weitere Stellungnahmen, die ROSEN 2006, 27–33, zusammengefasst hat. 
418 Das Lob für Julians Einsatz erinnert zudem an Eunap. hist. fr. 80, in dem der Begriff „Raub“ dank Fravittas 
Tugendhaftigkeit und Tatendrang kurzerhand aus der Erinnerung der Menschen getilgt wurde: ὃς τοὺς λῃστὰς 
ῥᾳδίως συνεῖλεν, ὥστε μικροῦ καὶ τὸ ὄνομα τῆς λῃστείας ἐκ τῆς μνείας τῶν ἀνθρώπων ἐκπεσεῖν. 
419 So zeigt sich Julian in Zos. 3,11,2–5 während seines zehnmonatigen Aufenthalts in Konstantinopel als Euer-
get, der zum einen von der Bevölkerung stürmisch umjubelt wird und die Stadt zum anderen durch Baumaßnah-
men und Stiftungen weiter ausschmückt. Und als Julian in Antiochia einzieht, wird er von der Bevölkerung zu-
nächst ebenfalls frenetisch begrüßt, stößt dann jedoch ebenfalls auf Unverständnis, da er sich zu maßvoll verhält 
und sowohl den Theaterbesuch ablehnt als sich auch nur selten bei öffentlichen Spielen zeigt. Die Antiochener 
überbieten sich daraufhin in Schmähreden gegen den Kaiser, woraufhin dieser umso maßvoller reagiert und 
λόγον δὲ ἀστειότατον εἰς αὐτούς τε καὶ τὴν πόλιν (Zos. 3,11,5), mit dem sein Misopogon gemeint ist, verfasst. 
Die Antiochener erkennen ihren Fehler und Julian gewährt ihnen Vergebung. 



94 
 

die leutseligen Alltagsaktivitäten des eunapianischen Julian auch konstruiert worden sein und 

letztlich auf kaiserzeitliche Vorbilder wie Marcus Aurelius zurückgehen könnten, die mit den 

Zeitumständen und habituellen Gepflogenheiten des vierten Jahrhunderts n. Chr. im Wider-

spruch standen. 

 

Fragment 17: 

Fragment 17 stammt wiederum aus der Suda, beinhaltet abermals keinen direkten Hinweis auf 

Eunapios’ Urheberschaft und setzt sich aus zwei Artikeln zusammen.420 Darin geht es um den 

Prätorianerpräfekten Salustios, der so umgänglich und nachsichtig gewesen sei, dass er Marcel-

lus mit allen Ehren überhäuft habe, obwohl sich Marcellus gegenüber Julian, als dieser damals 

Caesar war, besonders selbstherrlich verhalten habe, obwohl auch sein Sohn der Parteinahme 

zugunsten von Constantius II. überführt und verurteilt worden war.421 Bei Marcellus handelt es 

sich um den bereits angesprochenen magister equitum im Umfeld Julians, während sich dieser 

als Caesar noch in Gallien aufhielt.422 Noch vor der Schlacht von Argentoratum 357 n. Chr. war 

Marcellus aufgrund seines militärischen Fehlverhaltens von Constantius II. abberufen und in 

seine Heimat nach Serdica verbannt worden423, woraufhin sich seine Spur bis zum vorliegenden 

Fragment verliert. Salustios ist ebenfalls bereits besprochen worden und dürfte wieder als Sa-

turninus Secundus Salutius zu identifizieren sein, der mit dem Beginn von Julians Alleinherr-

schaft praefectus praetorio per Orientem wurde und mit der Aufsicht über das Tribunal von 

Chalkedon betraut wurde.424 Da es bei diesen Prozessen insbesondere um Julians Abrechnung 

mit Constantius’ II. ehemaligen Anhängern ging, müsste das Tribunal einigermaßen kurzfristig 

nach Constantius’ II. Ableben und nach Julians Ankunft in Konstantinopel, d. h. im Winter 

361/362 n. Chr., stattgefunden haben.425 Vor diesem Hintergrund könnte Salutius den Prozess 

gegen Marcellus und dessen Sohn geleitet haben. Während Marcellus laut Eunapios nicht nur 

vergeben wird, sondern ihm auch überschwängliche Ehren angetragen werden, lässt Salutius 

 
420 Eunapios’ Urheberschaft begründet Valois in seinem Kommentar zu Ammianus Marcellinus. Vgl. WAGNER / 
ERFURDT 1808a, 481, sowie PASCHOUD 2006b, 476. 
421 Vgl. Eunap. hist. fr. 17 = Suda σ 63 und π 1326: Σαλούστιος, φιλόσοφος· (...) ὅτι Σαλούστιος, ὁ τῆς αὐλῆς 
ἔπαρχος ἐπὶ Ἰουλιανοῦ, ἀνὴρ ἦν διαφερόντως περιττός εἰς φιλανθρωπίαν· ᾧ γε τοσοῦτον ἡμερότητος καὶ 
πραότητος ὑπῆρχεν εἰς ἅπαντας, ὥστε τὸν Μάρκελλον ἐκεῖνον, τὸν, ἡνίκα ἦν Καῖσαρ, ὑβριστικῶς αὐτῷ 
χρησάμενον, πάνυ περιδεᾶ ὄντα διὰ τὰ προγεγενημένα· καίτοι τοῦ παιδὸς ἐλεγχθέντος ἐπανίστασθαι διὰ τὴν 
πρὸς Κωνστάντιον φιλίαν, τῷ νεανίσκῳ τὴν δίκην ἐπέθηκε, τὸν δὲ Μάρκελλον καὶ διαφερόντως ἐτίμησε. 
422 Vgl. Eunap. hist. fr. 8a. 
423 Vgl. Amm. 16,7 f. sowie WOODS 1995 und HEATHER 2020, 70 f. und 89 Anm. 60. Marcellus wurde vorge-
worfen, den überraschend in Senonae belagerten Julian im Stich gelassen zu haben. 
424 Vgl. Amm. 22,3,1. Die Unsicherheit, Salustios mit Salutius zu identifizieren, entsteht dadurch, dass Julian 
361 n. Chr. als Prätorianerpräfekten für Gallien einen weiteren Salustius, nämlich Flavius Sallustius, bestimmt 
hatte. Vgl. hierzu Art. Flavius Sallustius (5), PLRE, Bd. 1 (1971), 797 f., COŞKUN 2004, 319 Anm. 93, sowie 
PORTMANN 2001. 
425 Vgl. COŞKUN 2004, 321 Anm. 99, zur Datierung des Tribunals. 



95 
 

Marcellus’ Sohn hinrichten. Ammianus Marcellinus weiß zwar ebenfalls von einer Hinrichtung 

des Marcellus-Sohnes, nennt dafür jedoch andere Motive und weiß auch sonst nichts über das 

weitere Schicksal von Marcellus zu berichten. Bei ihm wird er nicht der Parteinahme zugunsten 

von Constantius II. überführt, sondern soll den Versuch unternommen haben, gegen Julian zu 

usurpieren.426 

Angesichts der Ungenauigkeit in der Suda argumentierte Blockley zu Recht dafür, dass sich der 

Gegenstand von Eunapios’ Vorwurf, Marcellus habe ὑβριστικῶς αὐτῷ χρησάμενον (Eunap. 

hist. fr. 17), nicht auf Salutius, sondern auf Julian selbst bezogen hat.427 

 

Fragment 18: 

Nach Eunapios’ Bericht über Julians Feldzug gegen die Nardiner in Fragment 14,7 liegt mit 

den drei Paragraphen von Fragment 18 erstmals wieder ein Textstück aus den Exc. de Sent. vor. 

Im ersten Paragraphen verkündet Eunapios ein philosophisches Prinzip, das er im ursprüngli-

chen Geschichtswerk möglicherweise Julian in den Mund gelegt haben könnte.428 Der zweite 

Paragraph beinhaltet dann einen militärtaktischen Hinweis.429 Während der erste und zweite 

Paragraph übergeordnete Prinzipien besprechen, scheint der dritte Paragraph überhaupt nicht 

im Zusammenhang mit dem Rest des Fragments zu stehen. Darin berichtet Eunapios aus ereig-

nisgeschichtlicher Perspektive und erwähnt darin zwei Reden, die Julian im Zusammenhang 

mit dem Kyniker Herakleios gehalten habe, der den Kaiser eingeladen habe, um dessen Unter-

richt zuzuhören. Als der Unterricht entgegen Julians Erwartungen ausgefallen sei, habe er eine 

Gegenrede verfasst.430 Die beiden Reden, die Julian im „Abstand von nur drei Monaten“ im 

Jahr 362 n. Chr. verfasst hat, wurden als „Gegen die ungebildeten Hunde“ und „Gegen den 

 
426 Vgl. Amm. 22,11,2. Da Ammianus Marcellinus auch nicht mehr auf Marcellus selbst zu sprechen kommt, 
geschweige denn einen Prozess gegen ihn erwähnt, dürfte einiges dagegen sprechen, dass die Res gestae und 
Eunapios an dieser Stelle aus der gleichen Quelle geschöpft haben. 
427 Vgl. BLOCKLEY 1983, 134 Anm. 50: „(...) it is clear from ἡνίκα ἦν Καῖσαρ that the original source was spea-
king of Julian.“ sowie PASCHOUD 2006b, 516 Anm. 26. Für Blockleys Argumentation spricht, dass Marcellus bei 
der Belagerung von Senonae schließlich nicht Salutius, sondern Julian im Stich gelassen hatte. Vgl. zum histori-
schen Kontext der Belagerung und Marcellus’ Versagen im Winter 356/357 n. Chr. HEATHER 2020, 70 f. und 89 
Anm. 60. 
428 Vgl. Eunap. hist. fr. 18,1 = Exc. de Sent. 17: Ὅτι κρατεῖν ὡς ἐπίπαν εἴωθεν ἐν μὲν τοῖς ἀπείροις τὸ πλέον, ἐν 
δὲ τοῖς ἐπιστήμοσι τὸ γεγυμνασμένον· οὐ γὰρ ἐν τοῖς μετὰ τέχνης ἀπαντᾷ τὸ παράλογον τῆς τύχης, ἀλλ’ ἐν τοῖς 
ἀτέχνοις χώραν ἔχει τὸ αὐτόματον, ὥσπερ κἀν ταῖς ἄλλαις ἐπιστήμαις ὁρῶμεν τὸ προτεθὲν οὐχ ὑπὸ τῶν 
ἀπείρων, ἀλλ’ ὑπὸ τῶν μελετησάντων ἐκτελούμενον. 
429 Vgl. Eunap. hist. fr. 18,2 = Exc. de Sent. 18: Ὅτι πᾶν ἔργον κρεῖττον ἀπορρήτως στρατηγούμενον· ὅστις δὲ 
ἐν πολέμῳ κρύπτει τὰ πλείονα, κρείττων ἐστὶν ἢ ὁ μετ’ ἔργων θρασύτητος φανερῶς ἐπιών. 
430 Vgl. Eunap. hist. fr. 18,3 = Exc. de Sent. 19: Ὅτι ὁ κυνικὸς Ἡράκλειος ἀκροασόμενον ἐκάλει τὸν Ἰουλιανὸν 
ὡς ἐς τὴν βασιλείαν ὠφελήσων αὐτόν. ὁ δὲ θαυμάσας τὸ τῆς ὑποσχέσεως ὕψος ἑτοίμως ὑπήκουσεν. ἐπεὶ δὲ 
παρὰ δόξαν ἀπήντησεν, ὁ Ἰουλιανὸς ἀντιγράψας λόγον τὴν ἑαυτοῦ δύναμιν ἐξέφηνε καὶ τὸ τῆς φύσεως 
ἀνυπέρβλητον. οἱ δὲ ἀκούσαντες καταπλαγέντες τὴν δύναμιν τοῦ λόγου, καθάπερ θεοῦ προσεκύνησαν τὴν 
φιλανθρωπίαν, ὅτι τὸν βασιλικὸν θυμὸν διέλυσε λογικῇ φιλοτιμίᾳ. ὁ δὲ καὶ ἑτέρῳ λόγῳ τὸν αὐτὸν κυνικὸν 
ἐτίμησεν. 



96 
 

Kyniker Herakleios“ überliefert.431 Letztere sei Nesselrath zufolge entstanden, „weil Julian 

durch einen von Herakleios erdichteten Mythos, in dem der Kyniker offenbar Schindluder mit 

den alten Göttern trieb, aufs höchste verärgert und irritiert“ gewesen sei.432 Da Libanios darüber 

informiert, dass Julian eine geißelnde Rede in Konstantinopel verfasst hat, dürfte sich auch das 

Aufeinandertreffen mit Herakleios, der „nur unverschämt und sonst nichts“ war, ebenda ereig-

net haben.433 Ob Eunapios Julians Gedankengänge bei der Kritik am Kyniker bereits missver-

standen hat oder ob der letzte Satz des Fragments den Kompilatoren der Exc. de Sent. geschul-

det ist, muss ungeklärt bleiben.434 

 

 

8.3 Der Perser-Feldzug – Vorbereitungen 

Fragmente 19 und 19.1: 

Mit seinem Auszug aus Antiochia am 5. März 363 n. Chr. in Richtung des Sassanidenreichs 

brach Julians letzter Lebensabschnitt an.435 Auf dem Feldzug begleiteten ihn unter anderem die 

Philosophen Maximos und Priskos436, die das Geschichtswerk in Fragment 19 behandelt.437 Mit 

 
431 DÖRING 1997, 386. Die Reden entsprechen Iul. or. 7 („Gegen den Kyniker Herakleios“) und 9 („Gegen die 
ungebildeten Hunde“). 
432 NESSELRATH 2021, 52. 
433 Lib. or. 17,16 (Übers. Fatouros / Krischer): βασιλεὺς ἐξέπληξε λόγου γραφῇ περὶ Βόσπορον ἄνδρα τὸν ὑπὸ 
ἀμαθίας φάσκοντα Διογένη μιμεῖσθαι τὸν ἐκ Σινώπης, ὄντα δὲ πλὴν ἀναιδείας οὐδέν. βασιλεὺς ἐπέσταλκε σὺν 
ἀμηχάνῳ κάλλει καὶ περιιστάμεθα τὰς ἐπιστολάς. 
434 Vgl. NESSELRATH 2008, 210 f., zur Interpretation von Julians Gegenrede und GOULET-CAZÉ 1998, 381 mit 
weiterführenden Literaturangaben zur Person des Herakleios sowie Art. Heraclius 4, PLRE, Bd. 1 (1971), 419. 
Weniger infrage stellte BLOCKLEY 1983, 133 f. Anm. 45, den Kontext der ersten beiden Paragraphen, von denen 
er vermutete, dass sie Teil einer eigenen Rede Julians gewesen sein könnten, die er vor seinem Einmarsch in 
Konstantinopel im Illyricum gehalten haben soll. Die Grundlage für seine Kontextualisierung bildeten Lib. 
or. 18,111 f. und Amm. 21,8,2 f., die ein jeder für sich auf den „use of strategy and surprise“ eingingen. Theore-
tisch ist eine chronologische Verortung des Fragments zur Zeit von Julians Aufenthalt im Illyricum denkbar, da 
das vorangegangene Fragment aus den Exc. de Sent. über Julians Feldzug gegen die Nardiner berichtet hat und 
das folgende erst wieder im Zusammenhang mit dem Perser-Feldzug 363 n. Chr. steht. Das nächste Fragment 
aus den Exc. de Sent., das den Perser-Feldzug thematisiert, entspricht Eunap. hist. fr. 22. Da Zosimos jedoch 
wieder keine parallele Berichterstattung bietet, kann abschließend keine überzeugende Kontextualisierung gefun-
den werden. So hielt auch PASCHOUD 2006b, 476, Blockleys Argumentation für vage, da die von Eunapios be-
richteten „considérations très générales (...) peuvent provenir d’une multiplicité de contextes imaginables.“ 
435 Vgl. das Datum des Aufbruchs bei Amm. 23,2,6. 
436 Vgl. Art. Maximus of Ephesus (21), PLRE, Bd. 1 (1971), 583 f., sowie Art. Priscus (5), PLRE, Bd. 1 (1971), 
730. 
437 Vgl. Eunap. hist. fr. 19 = Υ 175 (Ὑπαίθριον): Ὑπαίθριον: Εὐνάπιος· Μάξιμός τε καὶ Πρίσκος λόγου μὲν 
μετειχέτην, τῆς δὲ τῶν κοινῶν καὶ ὑπαίθρων πραγμάτων πείρας ἐλάχιστον. Ebenfalls dem Suda-Lemma zugehö-
rig ist ein weiterer Textbeleg für das Stichwort ὑπαίθριον, das unter Vorbehalt ebenfalls auf Eunapios zurückge-
hen könnte, jedoch weniger mit Maximos und Priskos zu tun hat. Deshalb hat sich beispielsweise BLOCKLEY 
1983, 36, dafür entschieden, nur den ersten Teil des Suda-Lemmas abzudrucken. Vgl. Eunap. hist. fr. 19: (...) καὶ 
αὖθις· ὡς ἂν ὕπαιθρόν τινα καὶ ἔννομον ἀγωνισάμενος μάχην. Welcher Kontext hier gemeint ist, verrät im enge-
ren Sinne ein weiteres Suda-Lemma, das Eunapios als Fragment 19.1 zugeordnet werden kann, da es den Halb-
satz aus Fragment 19 aufgreift und um weitere Informationen erweitert, vgl. Eunap. hist. fr. 19.1 = Suda ν 244: ὁ 
δὲ βάρβαρος οὐδὲ ἐπὶ τὴν νεωτερίζουσαν τὰ πράγματα τύχην ἔσχεν ἀνενεγκεῖν τὴν αἰτίαν, ὡς ἂν ἔννομόν τινα 
καὶ ὕπαιθρον ἀγωνισάμενος μάχην. Welcher Barbar gemeint ist, muss jedoch unbeantwortet bleiben. 



97 
 

einiger Sicherheit kann der Kontext der Textstelle eingegrenzt werden, da sowohl der Anfangs- 

als auch Endpunkt der Philosophenbegleitung Julians bekannt sind. So liefert Eunapios in sei-

nen Vitae sophistarum die Information, dass die Philosophen Julians Einladung nach Konstan-

tinopel gefolgt seien und ihn daher von Beginn an durch Kleinasien bis ins Sassanidenreich 

begleitet haben.438 Den Endpunkt ihrer Begegnung bezeugt Ammianus Marcellinus, indem er 

Maximos und Priskos an Julians Sterbebett erscheinen lässt.439 

Grundsätzlich zeichnet Eunapios hier das gleiche ambivalente Bild von Maximos und Priskos, 

das er auch in seinen Vitae sophistarum formuliert. Dort spricht er Maximos zu Beginn von 

dessen Vita eine „große Anziehungskraft“ zu.440 Später bemängelt Eunapios an ihm jedoch, 

dass er aufgrund seiner Berühmtheit, zu der er in Kleinasien gelangt sei, bald fußfällig verehrt 

werden wollte, Reichtum anhäufte und spätestens seit seiner Ankunft in Konstantinopel immer 

anstrengender und unausstehlicher geworden sei.441 Bei Priskos verhält es sich in Eunapios’ 

Augen ähnlich, da er ihn bei seinem Eintreffen in Konstantinopel noch als „maßvoll-bedacht“ 

charakterisiert, später jedoch kritisiert, dass Priskos sein Wissen gegenüber seinen Gesprächs-

partnern zurückhielt und seinen Lehrer Aidesios in aller Öffentlichkeit „Verräter der Philoso-

phie und ihrer Würde“ genannt haben soll.442 Penella zufolge habe Eunapios eine derart ambi-

valente Charakteristik gewählt, um Maximos’ und Priskos’ Ansehen einerseits zu schmälern 

und den Einfluss des Chrysanthios andererseits zu erhöhen.443 Schließlich hatte Chrysanthios 

Julians Einladung, sich in dessen Entourage einzufinden, zweimal ausgeschlagen, da er zuvor 

die Götter um Rat gefragt hatte, die ihm einen schlechten Ausgang des Feldzugs prophezei-

ten.444 Während Eunapios Chrysanthios also als gottesfürchtigen Theurgen darstellen wollte, 

der sich in seiner Entschlossenheit sogar dem Willen des Kaisers widersetzte, charakterisierte 

er Maximos eher als „Magier“, der nicht nur die schlechten Vorzeichen ignorierte, sondern sich 

in seiner Entscheidung auch über die Götter stellte und zu Julian aufschloss.445 Alles in allem 

präsentiert Eunapios in Fragment 19 also zwei kaiserliche Begleiter, die zwar eine große philo-

sophische Strahlkraft besitzen, die Julian in öffentlichen Belangen jedoch nicht beraten können. 

 
438 Vgl. Eunap. vit. soph. 7,4,1 (für Maximos) und 7,4,7 (für Priskos). 
439 Vgl. Amm. 25,3,23. Auch wenn die Philosophen noch im späteren Verlauf in Erscheinung treten, muss sich 
die Handlung von Fragment 19 im Zusammenhang des Perser-Feldzugs zugetragen haben, da Maximos und Pris-
kos sowohl im Geschichtswerk als auch in den Vitae sophistarum nach Julians Ableben getrennt voneinander 
auftreten. Vgl. Eunap. hist. fr. 39 und vit. soph. 7,6,1–9 für Maximos sowie fr. 65.1 für Priskos. 
440 Eunap. vit. soph. 7,1,3 (Übers. Becker): τοσαύτη τις ἀφροδίτη τοῖς χείλεσιν ἐπεκάθητο. Vgl. HARTMANN 
2006b, 57 f., in Bezug auf das Verhältnis zwischen Maximos und seiner Ehefrau. 
441 Vgl. Eunap. vit. soph. 7,3,15–4,2. 
442 Vgl. Eunap. vit. soph. 7,4,7 (Übers. Becker): ὁ μὲν οὖν Πρίσκος ἦλθε, καὶ ἐλθὼν ἐσωφρόνει, sowie 8,1,9 
(Übers. Becker): (...) ἀλλὰ προδότην τε αὐτὸν ἐκάλει τοῦ τῆς φιλοσοφίας ἀξιώματος. 
443 Vgl. PENELLA 1990, 71. 
444 Vgl. Eunap. vit. soph. 23,2,3–5. 
445 Vgl. hierzu den Kommentar von BECKER 2013, 382. 



98 
 

Sie folgen ihrem Kaiser ohne Rücksicht auf die Götter in den Krieg und können ihn insofern 

auch nicht vor seinem plötzlichen Tod in Persien bewahren. 

 

 

8.4 Schapurs II. Sassaniden 

Fragmente 20 und 21: 

Bis zu Julians Tod liegen weitere Fragmente aus der Suda vor, die darauf hindeuten, dass 

Eunapios im Zusammenhang mit dem Perser-Feldzug nicht nur das unmittelbare Kriegsgesche-

hen als solches dargestellt hat, sondern auch in seinem Geschichtswerk ein übergeordnetes In-

teresse an der Beschreibung von Julians Gegnern hatte. Die überlieferten Fragmente erinnern 

stilistisch an die Heerschau des Xerxes I. bei Doriskos 480 v. Chr.446, genauer gesagt an Hero-

dots Beschreibung der Ausrüstung und ethnischer Besonderheiten der von Xerxes I. mitgeführ-

ten Armeeeinheiten.447 Denn unter den verbliebenen Fragmenten, die in diesem historischen 

Kontext stehen, finden sich ethnographisch anmutende Beschreibungen der sassanidischen 

Ausrüstung, auch wenn sich bei den teilweise anonym überlieferten Suda-Lemmata wieder die 

Frage nach der eunapianischen Urheberschaft stellt, zumal die Fragmente ebenfalls aus Arrians 

Parthika stammen könnten. Unter den sieben aus der Suda überlieferten Fragmenten448, die sich 

auf das Schlachtgeschehen beziehen, befinden sich lediglich zwei Zeugnisse, die Eunapios ex-

plizit als Autor ausweisen.449 

Fragment 20 nennt einen Verband von vierhundert Kataphrakt-Reitern, der über die Nachhut 

hergefallen sei.450 Möglicherweise verbergen sich hinter den vierhundert Kataphrakt-Reitern 

die persischen Streitkräfte, die die römische Nachhut überfallen, da Zosimos – wenn auch ohne 

wörtliche Übereinstimmungen – an zwei Stellen seiner Historia nea ganz ähnliche Informatio-

nen bietet.451 Welche Nachricht jedoch mit Eunapios’ Fragment in Verbindung stehen könnte, 

kann nicht mit Sicherheit bestimmt werden, nicht zuletzt deswegen, weil Zosimos zwar die 

Hinterhalte auf die römische Nachhut kennt, dabei jedoch nicht verrät, ob sie von schwerge-

panzerten Kataphrakt-Reitern ausgeführt wurden. 

 
446 Vgl. zu Xerxes’ I. Heerschau bei Hdt. 7,59–100 noch BICHLER 2001, 318–327, HARRISON 2002, STONEMAN 
2015, 128–136, sowie WALLINGA 2005. 
447 Exemplarisch sei auf Hdt. 7,84 (Perser),85 (Sagartier) oder 7,89,3 (Ägypter) verwiesen. 
448 Vgl. Eunap. hist. fr. 20, 21, 21.1, 21.2, 21.3, 21.4, 21.5 und 21.6. 
449 Vgl. Eunap. hist. fr. 20 und 21. 
450 Vgl. Eunap. hist. fr. 20 = Suda ι 311: (...) Εὐνάπιος· τότε δὲ ἴλη τῶν καταφράκτων ἱππέων ὑπὲρ τοὺς υ´ ἐς 
τοὺς ὀπισθοφύλακας κατερράγη. 
451 Vgl. Zos. 3,27,4 oder auch 3,28,4. Vgl. zur Lokalisation der genannten Orte samt Datumsangaben auch PA-
SCHOUD 1979a, 196 Anm. 79 und 199 f. Anm. 82 mit weiteren Literaturangaben. Von schwergepanzerten Ein-
heiten der sassanidischen Kavallerie weiß auch Amm. 25,3,4 und 25,6,2. 



99 
 

Im zweiten Eunapios’ zugeordneten Suda-Lemma, Fragment 21, erfolgt eine Beschreibung der 

persischen Ausrüstung, die unter anderem auch aus weidenhölzernen Schilden und Helmen be-

standen haben soll.452 Unbestreitbar zählten zu den Paygān, d. h. den Truppen der sassanidi-

schen Infanterie453, auch leichte Einheiten, die sich behelfsmäßig aus „untrained peasants or 

slaves“ zusammensetzten und noch von Prokopios zur Zeit von Belisar und der Schlacht von 

Dara 530 n. Chr. beschrieben werden.454 Dabei bemerkt Prokopios, dass es sich bei den leichten 

Infanterieeinheiten jedoch mehr um Arbeiter für Belagerungsaufgaben als um Krieger han-

delte.455 Dass Eunapios derartige Einheiten jedoch nicht gemeint hat, legt nicht nur die Tatsache 

nahe, dass er Schilde aus einem anderem Material beschreibt, sondern auch das Zeugnis des 

Ammianus Marcellinus, der diese Art der sassanidischen Bewaffnung aus Julians Perser-Feld-

zug ebenfalls kennt.456 

Im Zusammenhang mit der Belagerung von Pirisabora durch die Römer beschreibt Ammianus 

Marcellinus für die persische Gegenwehr keinen Verband von unbewaffneten Kleinbauern, 

sondern tatkräftige Verteidiger, die zur schweren Infanterie der Paygān zählen dürften.457 Ohne 

einen Namen für diese Art der Streitkräfte bereitzuhalten, vergleicht er ihre Bewaffnung an 

anderer Stelle mit der eines murmillo, eines schwerbewaffneten römischen Gladiatoren. Aus-

grabungen in Dura-Europos in den 1930er-Jahren unterstreichen die Historizität von Ammianus 

 
452 Vgl. Eunap. hist. fr. 21 = Suda οι 183: Οἰσυΐναις· (...) καὶ Εὐνάπιος· οἱ δὲ τῶν Πάρθων οἰσυΐνας ἀσπίδας 
ἔχοντες καὶ κράνη οἰσύϊνα, πλοκήν τινα πάτριον πεπλεγμένα. BLOCKLEY 1983, 134 Anm. 52, vermutete, dass 
Eunapios hier Thuc. 4,9,1 imitiert habe, da dieser im Zusammenhang mit der Schlacht von Pylos 425 v. Chr. 
ebenfalls auf weidenhölzerne Schilde eingeht. Dass sich das Geschichtswerk hier aber abgesehen von der thuky-
dideischen Wendung auch auf die Situation innerhalb des Peloponnesischen Kriegs berufen hat, ist jedoch inso-
fern abwegig, als Demosthenes’ Athener mehr schlecht als recht ausgerüstet in die Schlacht gegen die Spartaner 
ziehen und ihre Schilde aus Weidenholz eher eine Behelfslösung darstellen, während Eunapios nicht den wenig 
wehrhaften Charakter der persischen Schilde andeutet, sondern – im Gegenteil – gar ihre traditionelle Bedeutung 
hervorhebt. Hdt. 7,61 kennt ebenfalls weidenhölzerne Schilde der achämenidischen Perser zur Zeit von 
Xerxes I., benutzt jedoch anstelle von οἰσύινος das Adjektiv γέρρον. 
453 Vgl. zum Begriff der Paygān SHAHBAZI 1987 sowie zu deren Untereinheiten FARROKH / KARAMIAN / MAKSY-
MIUK 2018, 43 f. 
454 POURSHARIATI 2008, 90. Vgl. Procop. Pers. 1,14,25 f. 
455 In Procop. Pers. 1,16,29 f. beschreibt er auch die Gestalt der großflächigen Schilde, die bei den Sassaniden 
„Kilikia“ heißen und im Kampf nicht mitgeführt werden, sondern als Vorhänge aus Ziegenhaaren aufgehängt 
werden, um die Arbeiter zu schützen und Brandgeschosse abzufangen. Vgl. hierzu auch FARROKH 2005, 16. 
Dexipp. chron. fr. 27,3 nennt diese Verteidigungstechnik ebenfalls für die Belagerung von Side im Jahr 
269 n. Chr. 
456 Vgl. Amm. 24,2,10 und 24,6,8 sowie hierzu den Kommentar von DEN BOEFT / U. A. 2002, 51. 
457 Vgl. Amm. 23,6,83: pedites enim in speciem myrmillonum contecti iussa faciunt ut calones. Da der murmillo 
zwar scutum und gladius mit sich führte, ansonsten jedoch nahezu ohne eigene Rüstung auskam und somit leicht 
verwundbar war, kann Ammianus Marcellinus’ Vergleich nur im übertragenen Sinne für eine sassanidische In-
fanterieeinheit gestanden haben, die zwar schlagkräftig war, aber nur eine leichte Rüstung trug. Vgl. FARROKH / 
KARAMIAN / MAKSYMIUK 2018, 46. Iul. or. 2,65c nennt diese Einheiten „Hoplites“: (...) τῶν ὁπλιτῶν δὲ 
ἀναπληρούντων τὰ ἐν μέσῷ. Pirisabora ist bei Zos. 3,17,3: Βηρσαβῶρα. Vgl. hierzu auch die Kommentare von 
SEYFARTH 1978a, 238 Anm. 25, VEH / REBENICH 1990, 324 f. Anm. 39 sowie PASCHOUD 1979a, 131–133 
Anm. 45, und zur Lage ebd., Appendice B (Le Naarmalcha), 246–250. 



100 
 

Marcellinus’ Nachricht und geben dadurch mittelbar auch Eunapios Recht.458 Zur Ausrüstung 

der Paygān gehörte unter anderem auch ein Lederschild, in dessen W- oder V-förmige Kerben 

Flechtwerk aus Weidenholz eingearbeitet worden war.459 Bei dessen Fertigung wurde der 

Schild getränkt und anschließend getrocknet, damit er sich zusammenzog: „The end result was 

a strong yet lightweight shield.“460 

 

Fragmente 21.1, 21.2, 21.3, 21.4, 21.5 und 21.6: 

An Fragment 20 und 21 schließen sich einige inhaltlich verwandte Suda-Lemmata an, die über 

die Ausrüstungsgegenstände der persischen Streitkräfte berichten und in der Vergangenheit im-

mer wieder auch einmal Eunapios zugeordnet wurden.461 Da sie jedoch anonym überliefert 

wurden, muss Eunapios’ Urheberschaft hypothetisch bleiben, was Blockley und Paschoud dazu 

veranlasste, sie in ihren Editionen kommentarlos auszusparen. Ein Grund dafür ist, dass mit 

Arrians Parthika bisher ein anderes Geschichtswerk für die Inhalte der anonymen Lemmata 

verantwortlich gemacht wurde. Was seine Urheberschaft zusätzlich in die Ferne gerückt hatte, 

war auch das anachronistische Ethnonym für die Perser, die in den Fragmenten nicht als sassa-

nidische Perser, sondern – wie aus der Zeit gefallen – als Πάρθοι bezeichnet werden.462 Insofern 

lag es für den auch heute noch maßgeblichen Parthika-Editor Roos nahe, dass die Suda-Lem-

mata „colorem Arrinaeum magis quam Eunapianum habere videntur“463 und daher besser zum 

arrianischen Bericht über Trajans Parther-Feldzug 114–117 n. Chr. passten als zu einem spät-

antiken Geschichtswerk. Dennoch darf nicht außer Acht gelassen werden, dass Eunapios die 

Völkerschaft der persischen Gegner Julians schon in Fragment 21 anachronistisch als Πάρθοι 

bezeichnet hat, wofür ihn Thompson bereits „guilty of a misnomer“ machte.464 Allerdings ist 

Eunapios mit seiner Bezeichnung nicht allein, da Ammianus Marcellinus ebenfalls von Parthi 

spricht und an keiner Stelle die Bezeichnung als sassanidische Perser benutzt.465 Die 

 
458 Bei den Ausgrabungen wurde die Ausrüstung eines sassanidischen Infanteristen geborgen, der während der 
Belagerung der damals römischen Stadt im Jahr 256 n. Chr. zu Tode gekommen sein muss. Vgl. zur Archäologie 
der Stadt SOMMER 2008, 274–297 und JAMES 2019. 
459 Vgl. zu den Ausrüstungsgegenständen FARROKH / KARAMIAN / MAKSYMIUK 2018, 44. 
460 Vgl. FARROKH 2005, 15 f. 
461 So zum Beispiel Eunap. hist. fr. 21.1 = Suda θ 439 in der Suda-Edition von KÜSTER 1705b, 202 Anm. 4. 
462 Da die arsakidische Dynastie der Parther mit dem Tod von Artabanos IV. im Jahr 224 n. Chr. untergegangen 
und von den sassanidischen Persern um Ardaschir I. abgelöst worden war, kam Eunapios angesichts seines viel 
späteren Ereignishorizontes für eine Urheberschaft der Suda-Lemmata nicht infrage. Zur Zeit von Julians Perser-
Feldzug waren die römischen Gegner Sassaniden und keine Parther. Vgl. zur Entwicklung der verschiedenen 
persischen Ethnonyme in persischen, lateinischen, griechischen und arabischen Quellen sowie weiterführenden 
Literaturangaben KOMMER / LICCARDO / NOWAK 2018. 
463 ROOS 1912, 10. 
464 THOMPSON 1947, 134. 
465 Vgl. DRIJVERS 1999, 173, mit den Anm. 13–15. 



101 
 

Unterscheidung zwischen Parthern und Persern „n’a pas toujours été nette pour les Ro-

mains“.466 So legt die spätantike Historiographie nahe, dass die Parther noch lange nach ihrem 

Untergang stellvertretend für die herrschende Dynastie der Perser standen.467 Offensichtlich 

war es auch unter den spätantiken Autoren „courant de désigner les Perses comme ,Parthes‘“468, 

sodass für Roos’ Parthika-Fragmente gilt, sie einer genaueren Untersuchung zu unterziehen und 

zu hinterfragen, ob sie nicht doch einen spätantiken Hintergrund haben und insofern aus 

Eunapios’ Geschichtswerk stammen könnten. 

So ist bereits aufgrund von Fragment 21 gewiss, dass sein Geschichtswerk über militärische 

Einheiten der Sassaniden Bescheid wusste. Daran schließt sich mit Fragment 21.1 ein Suda-

Lemma über die eiserne Panzerung der parthischen Reiterei an, die sowohl den Reiter als auch 

das Pferd vollständig geschützt habe.469 Auch wenn im Fragment erneut von Πάρθοι die Rede 

ist, dürfte sich die Beschreibung des Panzerhemdes Anderson zufolge eher auf die Rüstung 

beziehen, die erst zur Zeit der Sassaniden weiterentwickelt wurde und bei der schwergepanzer-

ten Kavallerie, den Kataphrakt-Reitern, zum Einsatz kam.470 Für eine Einordnung des Frag-

ments in eine spätere Zeit sprach sich unter anderem Lerouge-Cohen aus, die die Quellengrund-

lage der Kataphrakt-Reiter ausgewertet und daraus abgeleitet hat, dass die schwergepanzerte 

Kavallerie zur Zeit von Trajans Parther-Feldzug und damit auch im Zeitraum von Arrians Werk 

eine weitaus geringere Rolle gespielt hat als die leichte Kavallerie, die mit Bögen ausgestattet 

war.471 Dagegen hat die Bedeutung der im Fragment dargestellten Kataphrakt-Reiter gerade in 

der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts n. Chr. an großer Bedeutung gewonnen. So deckt 

sich die detaillierte Beschreibung, das eiserne Panzerhemd habe den Eindruck erweckt, dass 

der Reiter komplett aus Eisen gefertigt sei, mit den Formulierungen spätantiker Zeitgenossen, 

 
466 CHAUVOT 1992, 115. 
467 Vgl. bspw. Iul. Gal. 138b, or. 1,22c, 24b–d oder 2,62c sowie Claud. rapt. Pros. 2,200, 3 cons. Hon. 69, Euseb. 
hist. eccl. 1,6,7, Hist. Aug. Prob. 18,4 und Procop. aed. 3,1,5, Pers. 2,3,32. 
468 LEROUGE-COHEN 2017, 301. 
469 Vgl. Eunap. hist. fr. 21.1 = Arr. Parth. fr. 20,1 = Suda θ 439: Θώραξ: (...) θώραξ δὲ ἱππέως Πάρθου τοιόσδε 
ἐστί. τὸ μὲν γὰρ αὐτοῦ πρόσω στέρνον τε καὶ μηροὺς καὶ χεῖρας ἄκρας καὶ κνήμας καλύπτει, τὸ δὲ ὄπισθεν νῶτά 
τε καὶ τὸν αὐχένα καὶ τὴν κεφαλὴν ἅπασαν. περόναι δέ εἰσι πρὸς ταῖς πλευραῖς πεποιημέναι, αἷς ἑκάτερον τῶν 
μερῶν συμπορπηθὲν ὅλον σιδηροῦν ποιεῖ φαίνεσθαι τὸν ἱππέα. κωλύει δὲ οὐδὲν ὁ σίδηρος οὔτε τὰς ἐκτάσεις 
τῶν μελῶν οὔτε τὰς συστολάς· οὕτως ἀκριβῶς πρὸς τὴν τῶν μελῶν φύσιν πεποίηται. ὁπλίζουσι δὲ καὶ τὸν ἵππον 
ὁμοίως σιδήρῳ πάντα μέχρι τῶν ὀνύχων, διότι οὐδὲν αὐτοῖς ὄφελος ἂν εἴη τῶν ἰδίων ὅπλων, εἰ ὁ ἵππος αὐτοῖς 
προαπόλοιτο. 
470 ANDERSON 2016, 79–102 fasst u. a. die Unterschiede zwischen den Kataphrakt-Reitern der Parther und Sassa-
niden zusammen. Er argumentiert ebd., 81, dass die sassanidischen Reiter „were either as heavily armoured, or 
even more heavily armoured than the earlier cataphracts“. Über Kataphrakt-Reiter berichtet bspw. schon Hdt. 
7,84, ebenso kamen sie – gemäß Plut. Crass. 18,3 oder 24,1 – in der Schlacht von Karrhai 53 v. Chr. zum Ein-
satz. Ihre Rüstung dürfte zu dieser Zeit jedoch noch aus einem Schuppenpanzer bestanden haben, während das 
Suda-Lemma nahelegt, dass es sich um einen feingliedrigen Kettenpanzer aus späterer Zeit gehandelt haben 
könnte, der den ganzen Körper des Reiters bedeckte. 
471 Vgl. LEROUGE-COHEN 2017, 297, sowie zu diesen Beobachtungen auch LEROUGE 2007, 295–303. 



102 
 

die insbesondere das staunenswerte und zugleich angsteinflößende Antlitz der metallisch-strah-

lenden Rüstung hervorheben. In seiner in Versform gehaltenen Invektive gegen Rufinus be-

schreibt Claudius Claudianus etwa die Rüstung der clibanarii und damit das spätrömische Pen-

dant zu den sassanidischen Kataphrakt-Reitern: 

 

„(...) diese bedeckte Metall und gab ihnen Gestalt – bewegliche Eisenplättchen, die kunstvoll 

verbunden waren, belebten sich, indem sie sich über die Glieder zogen, und ihr Anblick war 

schrecklich. Man hätte meinen können, dass sich eiserne Standbilder bewegten und Männer 

atmeten, die mit dem Metall verwachsen waren. So war auch die Tracht der Pferde.“472 

 

Anders als das Suda-Lemma hebt Claudius Claudianus in seiner Invektive den Eindruck, den 

die Rüstung beim Betrachter hinterlässt, noch stärker hervor. Ammianus Marcellinus stimmt 

im Wortlaut überein und zieht einen ähnlichen Vergleich mit metallenen Statuen.473 Parallel 

dazu berichtet Julian in seinen panegyrischen Reden auf Constantius II. ebenfalls über das Aus-

sehen der Kavallerie. Wie bei Claudius Claudianus geht es auch bei Julian nicht um die sassa-

nidische Kataphrakt-Reiter, sondern um die römische Kavallerie.474 Insgesamt lassen sich ei-

nige Gemeinsamkeiten zwischen Fragment 21.1 und der Beschreibung durch Julian feststellen: 

Sowohl das Suda-Lemma als auch Julian benennen die Körperpartien, die durch die Rüstung 

geschützt werden, und die Bewegungsfreiheit der Gliedmaßen. Die ausführlichste Beschrei-

bung des Panzerhemdes bietet allerdings Heliodor in seinen Aithiopica und kehrt darin wie 

Fragment 21.1 wieder zu den sassanidischen Streitkräften zurück: 

 

„Sie (d. h. die Einheit der Kataphrakt-Reiter) besteht aus ausgesuchten Leuten von besonderer 

Körperkraft und ist folgendermaßen ausgerüstet: Jeder Mann trägt einen aus einem Stück ge-

machten und eigens für ihn passenden Helm, der seinem Gesicht wie eine Maske genau nach-

gebildet ist und seinen Kopf vom Scheitel bis zum Nacken vollkommen bedeckt, mit Ausnahme 

einer Öffnung für die Augen. (...) Nicht nur die Brust, sondern auch alle übrigen Körperteile 

sind durch den Panzer geschützt. (...). Die einzelnen Glieder sind da, wo sie zusammentreffen, 

unterwärts mit Bändern ineinandergehakt und bilden ein Schuppenkleid, das sich ungezwungen 

um den Körper legt, jedem Glied anschmiegt und durch Dehnen und Zusammenziehen leicht 

jeder Bewegung nachgibt. Es ist auch mit Ärmeln versehen, reicht vom Nacken bis zum Knie 

 
472 Claud. Rufin. 2,357–362 (Übers. Weiß / Wiener): coniuncta per artem / flexilis inductis animatur lamina 
menbris, / horribilis visu: credas simulacra moveri / ferrea cognatoque viros spirare metallo. / par vestitus 
equis: ferrata fronte minantur / ferratosque levant securi vulneris armos. Vgl. hierzu auch den Kommentar von 
CHARLET 2000a, 217. 
473 Vgl. Amm. 16,10,8. 
474 Vgl. Iul. or. 1,37d–38a sowie auch 2,57c für die zweite, weniger ausführliche Erwähnung der Rüstung. 



103 
 

und geht nur an den Schenkeln auseinander, um das Besteigen des Pferdes zu gestatten. Dieser 

Panzer schützt gegen jede Art von Geschossen und macht eine Verwundung unmöglich. Der 

Beinschutz reicht von der Fußsohle bis zum Knie und schließt sich an das Panzerkleid an. Durch 

eine ähnliche Rüstung schützt man auch das Pferd. Man bindet ihm Schienen um die Beine, 

schützt den Kopf durch Stirnplatten und hängt ihm eine vom Rücken bis zum Bauch herabfal-

lende Decke aus Eisengeflecht über, die es schützt und dank ihrer Schmiegsamkeit im Laufe 

nicht behindert. (...). Kommt es zum Kampfe, läßt er dem Pferde die Zügel frei, gibt ihm die 

Sporen und braust wie ein Mann aus Eisen oder eine lebende eherne Statue klirrend gegen den 

Feind.“475 

 

Wenn nun die obigen Quellenstellen mit Fragment 21.1 verglichen werden, wird der Zusam-

menhang deutlich. Alle bisher betrachteten Zeugnisse aus der zweiten Hälfte des vierten Jahr-

hunderts n. Chr. – sofern Heliodor dazugezählt werden kann476 – sprechen die gleichen Themen 

an. An Heliodors Beschreibung dürfte sich auch Libanios in seiner Rede auf Constantius II. und 

Constans orientiert haben.477 Zusätzlich zu den Gemeinsamkeiten mit den übrigen Berichten 

über die Panzerhemden sticht bei Libanios eine zeitliche Information heraus. So soll es erst 

durch Schapur II. zu einer derartigen Ausrüstung der Kataphrakt-Reiter gekommen sein, auch 

wenn die Art der Bewaffnung schon für die Schlacht an der Milvischen Brücke zwischen Kon-

stantin I. und Maxentius 312 n. Chr. belegt ist.478 In seinem Kommentar zu Libanios’ Rede lei-

tete Portmann die Funktion der Panzerbewaffnung in der Rhetorik ab, der es darum gehe, zum 

 
475 Heliod. 9,15 (Übers. Reymer): τρόπος δὲ αὐτοῖς πανοπλίας τοιόσδε. ἀνὴρ ἔκκριτος καὶ σώματος ἰσχὺν 
ἐπίλεκτος κράνος μὲν ὑπέρχεται συμφυές τε καὶ μονήλατον, καὶ ὄψιν ἀνδρὸς εἰς ἀκρίβειαν ὥσπερ τὰ προσωπεῖα 
σοφιζόμενον. τούτῳ δὲ ἐκ κορυφῆς εἰς αὐχένα πάντα πλὴν τῶν ὀφθαλμῶν εἰς τὸ διοπτεύειν σκεπόμενος, (...). 
κοπίδα δὲ ὑπὸ τὴν πλευρὰν παρηρτημένος, οὐ τὰ στέρνα μόνον ἀλλὰ καὶ σῶμα τὸ ἄλλο ἅπαν τεθωράκισται. (...) 
καὶ ἄλλην ἐπ̓ ἄλλην κατ̓ ἄκρα τῶν πλευρῶν ἐφαρμόσαντες ὡς τῇ κατωτέρᾳ τὴν ὑπερκειμένην ἀεὶ καὶ τῇ πλαγίᾳ 
τὴν παρακειμένην κατὰ τὸ συνεχὲς ἐπιβαίνειν, καὶ ῥαφαῖς ὑπὸ τὰς ἐπιπτυχὰς τὴν συμπλοκὴν ἀγκιστρώσαντες, 
χιτῶνά τινα φολιδωτὸν ἀπεργάζονται, προσπίπτοντα μὲν ἀλύπως τῷ σώματι καὶ πάντῃ περιφυόμενον, 
περιγράφοντα δὲ μέλος ἕκαστον καὶ πρὸς τὸ ἀκώλυτον τῆς κινήσεως συστελλόμενόν τε καὶ συνεκτεινόμενον. 
ἔστι γὰρ χειριδωτός, ἀπ̓ αὐχένος εἰς γόνυ καθειμένος, μόνοις τοῖς μηροῖς, καθ ̓ὃ τῶν ἱππείων νώτων ἐπιβαίνειν 
ἀνάγκη, διαστελλόμενος. ὁ μὲν δὴ θώραξ τοιοῦτος, ἀντίτυπόν τι βελῶν χρῆμα, καὶ πρὸς πᾶσαν τρῶσιν 
ἀπομαχόμενον: ἡ κνημὶς δὲ ἀπ̓ ἄκρων ταρσῶν εἰς γόνυ διήκει, συνάπτουσα πρὸς τὸν θώρακα. παραπλησίᾳ δὲ 
σκευῇ καὶ τὸν ἵππον περιφράττουσι, τούς τε πόδας κνημῖσι περιδέοντες, καὶ προμετωπιδίοις τὴν κεφαλὴν δἰ 
ὅλου σφηκοῦντες, ἐκ νώτων τε ἐπὶ γαστέρα καθ ̓ἑκατέραν πλευρὰν σκέπασμα σιδηρόπλοκον ἀπαιωροῦντες, ὡς 
ὁπλίζειν τε ἅμα καὶ τῇ λαγαρότητι μὴ ἐμποδίζειν τοὺς δρόμους. (...) κἀπειδὰν ὁ καιρὸς ἥκῃ τῆς μάχης, ἐφεὶς τῷ 
χαλινῷ τὸν ἵππον καὶ μυωπίσας παντὶ τῷ ῥοθίῳ κατὰ τῶν ἐναντίων ἵεται σιδηροῦς τις ἀνὴρ φαινόμενος, ἢ καὶ 
σφυρήλατος ἀνδριὰς κινούμενος. 
476 Vgl. zur Schwierigkeit, Heliodor zu datieren, LEROUGE 2007, 303 Anm. 145 und die Einleitung von Kytzler 
in REYMER 1990, 5, sowie im Allgemeinen zu Heliodors Aithiopica auch PALONE 2020. 
477 Vgl. Lib. 59,69. An Heliodors Beschreibung dürfte sich auch Lib. 59,69 orientiert haben, als er auf Scha-
purs II. Kataphrakt-Reiter zu sprechen kommt. 
478 Vgl. Pan. Lat. 4 (10) 22 sowie Portmanns Anmerkung in FATOUROS / KRISCHER / PORTMANN 2002, 72 f. 
Anm. 78, für den Libanios’ Aussage „kaum historisch“ sei. 



104 
 

einen das „Furchterregende“ hervorzuheben und zum anderen auf technische Neuerungen ein-

zugehen.479 

Auch wenn die schwere Panzerung der Kataphrakt-Reiter schon in der Schlacht an der Milvi-

schen Brücke, d. h. zu Beginn des vierten Jahrhunderts n. Chr., bekannt gewesen ist, scheint 

ihre prominente Hervorhebung in der Historiographie des gleichen Jahrhunderts darauf hinzu-

deuten, dass es sich um ein noch neues Phänomen in der Kriegsführung gehandelt hat. Insofern 

dürfte auch das Suda-Lemma in einem späteren Entstehungskontext stehen, als von Roos an-

genommen. Mit einiger Sicherheit stammt es nicht von Arrian, „mais d’un auteur tardif“.480 Ob 

sich dahinter Eunapios verbirgt, muss Spekulation bleiben. Zugunsten seiner Urheberschaft ist 

jedoch das sarkastische Ende des Fragments zu erwähnen, wonach es dem gut gerüsteten Reiter 

nicht von Nutzen wäre, wenn ein ungeschütztes Pferd noch vor ihm sterben würde. Als 

Eunapios’ Quelle könnte Heliodors Bericht durchaus in Betracht kommen, da die geschilderten 

Details „corrispondono punto per punto, per quanto quasi mai verbalmente“ mit denen der per-

sischen Streitkräfte in Heliodors Bericht.481 

An das gleiche Fragment fügte Roos ein weiteres Suda-Lemma über eine spezielle Wurftechnik 

der Parther an und ordnete es wiederum Arrians Parthika zu. In Fragment 21.3 geht es um be-

rittene Streitkräfte, die ihre Feinde zunächst mit Schlingen einfangen und anschließend tot oder 

lebendig fortzerren.482 In der Historiographie ist diese an Lassos erinnernde Wurftechnik viel-

fach belegt. Neben dem Einsatz in der Jagd scheinen Schlingen auch als Waffen bestimmter 

Völkerschaften infrage zu kommen.483 Abgesehen von den unterschiedlichen Völkerschaften, 

die die Autoren seit Herodot mit der Wurftechnik in Zusammenhang gebracht haben, stimmen 

ihre Berichte darin überein, dass die Wurfschlingen ihre Gefangenen am Fortkommen hindern. 

Gemeinsam ist ihnen auch, dass sie die Wurftechnik – anders als das Suda-Lemma – eher mit 

nomadisierenden Völkerschaften verbinden als mit Persern bzw. Parthern. In griechischen und 

lateinischen Quellen wird ihnen das Benutzen von Wurfschlingen also nicht nachgesagt.484 

 
479 FATOUROS / KRISCHER / PORTMANN 2002, 72 f. Anm. 78. 
480 LEROUGE-COHEN 2017, 300 f. 
481 CRACCO RUGGINI 1976, 126 f. sowie Anm. 46. 
482 Eunap. hist. fr. 21.3 = Arr. Parth. fr. 20,2 = Suda σ 278: Σειραῖς: (...) καὶ γένος Πάρθων, οἱ σειροφόροι 
καλούμενοι. μάχονται δὲ ἀπὸ ἵππων, σειρὰς ἱμάντων ἑλίσσοντες· πελάσαντες δὲ τοῖς πολεμίοις ἐφιᾶσι τοὺς ἀπὸ 
τῶν ἱμάντων βρόχους ἀποστρέψαντές τε τοὺς ἵππους ὀπίσω βιαίως ἐλαύνουσι. τοὺς δὲ ἁλόντας τοῖς βρόχοις τῇ 
ῥύμῃ τοῦ ἵππου ἀποθανόντας ἢ ζῶντας ἕλκουσι. 
483 Vgl. für den Einsatz in der Jagd Gratt. 89 und darüber hinaus als Waffen u. a. Hdt. 7,85, Paus. 1,21,5, Pom-
pon. 1,103, Ios. bell. Iud. 7,7,4 = 7,250, Ps.-Heges. 5,50 mit PRATSCHER 2017, Amm. 31,2,9 mit DEN BOEFT / U. 
A. 2018, 26 und 35, Soz. 7,26,8, Olymp. fr. 17 (Müller), Ioh. Mal. 14,23 = 285,72–78 und Leo Gramm. 108,9–
23. 
484 Thommens Verweis auf Heliod. 9,15,6 am Rande seiner Arrian-Übersetzung, „(...) „persische“ Reiter führen 
ihre Lanzen/Spieße in Schlingen, die am Pferd befestigt sind.“, in: HACKL / JACOBS / WEBER 2010, 44, sorgt hier 
nicht für Abhilfe. Es handelt sich um zwei unabhängige Waffen, Lanze und Wurfschlinge, die nicht miteinander 
verbunden sind. 



105 
 

Demgegenüber hält das Avesta, die zentrale Schrift des Zoroastrismus, die Schlinge für einen 

Gegenstand, mit dem sich insbesondere die persischen Krieger ausstatten sollten. Im Vendidad 

oder Videvdat, d. h. dem Teil des Avesta, in dem es um die Manifestierung dämonischer Geister 

und ihre Bekämpfung geht, wird die reguläre Ausrüstung eines Kriegers aufgezählt.485 In Ab-

hängigkeit von der Lesart hat Shahbazi zu den Ausrüstungsgegenständen „a lasso (kamand)“ 

hinzugefügt.486 Seine Ergänzung geht insbesondere auf die zahlreichen Erwähnungen der Wurf-

schlinge im epischen Schāhnāme zurück, das der persische Dichter Firdausi zwischen dem 

zehnten und elften Jahrhundert n. Chr. verfasst hat.487 Darin gehört die allein neunzehnmal er-

wähnte Wurfschlinge zu denjenigen Waffen, die der Sagenheld Rostam mit sich führt. Weiter-

hin lässt sich die Benutzung der Wurfschlinge zur Zeit der Sassaniden auch durch archäologi-

sche Zeugnisse nachweisen, wie gravierte Silberschalen, auf denen Angehörige des Militärs 

oder des Adels sowie möglicherweise Schapur III. abgebildet sind, oder ein Graffito aus Per- 

sepolis, das den Bruder von Ardaschir I., Schapur, reitend und Lasso schwingend und reitend 

zeigt.488 Anders als in der griechischen und lateinischen Literatur ist die Wurftechnik durch die 

Sassaniden in persischen Quellen also vielfach belegt. 

Alles in allem drängt sich angesichts des gut unterrichteten Suda-Lemmas der Verdacht auf, 

dass dessen Urheber bzw. dessen Vorlage ein genauer Beobachter der eingesetzten Kavallerie-

einheiten gewesen sein muss. Dass Arrian jedoch nicht als Verfasser des Fragments infrage 

kommt, arbeitete bereits Jacoby heraus.489 Auch Hartmann äußerte in einer Besprechung zu 

Roos’ Edition seine Bedenken: „Bei Cassius Dio und seinem schwachen Abguß der Arriani-

schen Parthergeschichte erinnere ich mich nicht, von Lassoreitern gelesen zu haben; auch Ar-

rian scheidet (...) nur zwischen parthischen Schützen und Panzerreitern (...).“490 Insofern müsste 

es sich wie bei Fragment 21.1 wieder um einen späteren Entstehungskontext des Suda-Lemmas 

handeln, was im Übrigen auch dadurch bestätigt wird, dass der Vendidad ebenfalls erst mit dem 

Beginn der sassanidischen Herrschaft über Persien um die aufgelisteten 

 
485 Vgl. Avesta, Vend. 14,9 und GELDNER 1896, 98 f. 
486 SHAHBAZI 1987. 
487 Vgl. NÖLDEKE 1879, 248 Anm. 2, und hierzu auch ABBAS / U. A. 1999, 262 f. und Anm. 631, sowie für eine 
Übersetzung des Schāhnāme durch Rückert in BAYER 1890–1895. 
488 Vgl. zur Silberschale mit Militär- oder Adelsangehörigen HARPER / MEYERS 1981, 50–52 mit Tafel 9, ebd., 
210, zu Schapurs III. Silberschale ebd., 82 f. mit Tafel 29, ebd., 230, und zum Graffito am Tatschara in Persepo-
lis ebd., 53–55, mit Abb. 19, ebd., 55, sowie CALMEYER 1976, 66 Abb. 4, der die Wurfschlinge ebd., 65, jedoch 
für einen „Ring der Investitur“ hält. 
489 Da die Wurfschlinge in Cassius Dios Bericht über Crassus’ Niederlage gegen die Parther, den er mit Informa-
tionen aus Arrians Parthika ausgeschmückt habe, noch fehlte, ging JACOBY 1926–1930, 568 davon aus, dass sie 
noch nicht Teil der arrianischen Berichterstattung gewesen sein dürfte, zumal Cassius Dio eine derartige Unter-
schlagung der Wurfschlinge nicht vorgenommen hätte. Vgl. hierzu auch LEROUGE-COHEN 2017, 302 Anm. 116. 
490 HARTMANN 1913, 421. 



106 
 

Ausrüstungsgegenstände ergänzt wurde.491 Wenn die Wurfschlinge bei den Persern also erst 

durch die Sassaniden eingeführt wurde, kann Arrian konsequenterweise noch gar nichts von 

einer derartigen Waffe gewusst haben. Ob dann Eunapios an dieser Stelle abermals als Urheber 

des Fragments infrage kommt, muss hier ebenfalls Spekulation bleiben. Interessanterweise wird 

die ῥύμη, durch die der in der Schlinge Gefangene lebendig oder tot fortgerissen wird, zweimal 

bei Eunapios genannt.492 Sicher ist die Zuweisung zum eunapianischen Geschichtswerk jedoch 

nicht. Einen spätantiken Hintergrund hat das Suda-Lemma jedoch allemal. 

Anders als bei den beiden vorangegangenen Suda-Lemmata hat Roos das folgende Frag-

ment 21.4 nicht Arrians Parthika zugeordnet, sondern sich für eine eunapianische Urheber-

schaft ausgesprochen.493 Dennoch wurde das Fragment bisher nicht von den modernen 

Eunapios-Editoren besprochen. Es besteht nur aus einem kurzen Hauptsatz und informiert dar-

über, dass die meisten Parther eiserne oder mit Eisen beschlagene Streitkolben getragen hät-

ten.494 Während derartige Schlagwaffen als Keulen in der Literatur häufig vorkommen495, fin-

den sich keine lateinischen oder griechischen Belege, die eiserne Keulen oder Streitkolben mit 

persischen bzw. explizit sassanidischen Streitkräften in Verbindung bringen, obwohl das Frag-

ment unterstreicht, dass gar οἱ δὲ πλεῖστοι τῶν Πάρθων (Eunap. hist. fr. 21.4) mit der Waffe 

ausgerüstet gewesen sein sollen.496 

Wenn wie bei Fragment 21.3 allerdings wiederum persische Zeugnisse hinzugezogen werden, 

ergibt sich eine viel breitere Quellenbasis für die von Eunapios genannten Streitkolben und ihre 

Benutzung durch die Sassaniden. So wird die Waffe innerhalb des Schāhnāme in alternierenden 

Schreibweisen mehr als zweihundertfünfzigmal erwähnt.497 Bezug auf die Streitkolben nimmt 

 
491 Für ein späteres Entstehungsdatum des Vendidad bzw. eine kontinuierliche Revision des Textes innerhalb des 
Avesta-Komplexes sprechen im Allgemeinen, dass der Text laut STAUSBERG / U. A. 2015, 352, „only in a late 
Avestan recension along with a Pahlavi commentary“ überliefert wurde. Offensichtlich war bereits den Pahlavi 
sprechenden Sassaniden – die den Zoroastrismus Jahrhunderte nach den Achämeniden wieder einführten – die 
avestische, d. h. altpersische und ursprüngliche Fassung des Avesta kaum noch geläufig, weswegen der Vendi-
dad stilistisch und semantisch von der Sprache anderer Avesta-Teile abweicht. GELDNER 1877, III argumentierte 
hierzu: „Das unter dem Namen Zend-Avesta auf uns gekommene Religionsbuch des zarathustrischen Glaubens 
stammt weder von einer Hand, noch auch nur aus einer Zeitperiode.“ und ebd., V: „Das Dichtervölkchen (d. h. 
die sassanidischen Zoroastrier), welches hier seine Kunst versuchte, hat sich seine Aufgabe nicht hochgestellt, 
und was es producierte, sind, das dürfen wir uns nicht verhehlen, im Grunde nur wolfeile, oft ganz werthlose 
Versifikate, arm an Gedanken (...), ohne dichterischen Hauch und Schwung, selten originell in der Idee.“ 
492 Vgl. Eunap. hist. fr. 49.3 und 86. 
493 Vgl. ROOS 1912, 10, und den kritischen Apparat bei ADLER 1935, 605. 
494 Eunap. hist. fr. 21.4 = Suda τ 1155: Τυλοῦται: (...) οἱ δὲ πλεῖστοι τῶν Πάρθων κορύνας εἶχον σιδηρᾶς ἢ 
σιδήρῳ τετυλωμένας. 
495 Vgl. teilweise als Keulen etwa Hom. Il. 7,138, 7,141, Paus. 8,11,4, Hdt. 1,59,5, 2,63,1, 7,63 Dion. Hal. ant. 
Rom. 5,2,2, Apoll. Rhod. 2,99, Nonn. Dion. 47,169, Ps.-Apollod. bibl. 3,16,2, Curt. 9,4,3 f., Amm. 31,7,5 und 
SEYFARTH 1978b, 362 Anm. 75, KULIKOWSKI 2007, 139, sowie MACAN 1908, 87 Anm. 5. 
496 Erst in späterer Zeit sind mittelalterliche Streitkolben als byzantinische Waffen in griechischen Quellen wie-
der bekannt. Vgl. bspw. für das zehnte Jahrhundert als σιδηροραβδίον bei Niceph. Phoc. praecept. milit. 11,30–
12,4 oder als σίδηρα κορύνη bei Leo Diacon. 9,2 = 145,1 f. und ANDERSON 2016, 127–163. 
497 Vgl. SHAHBAZI 1987. 



107 
 

auch der Vendidad, in dem die Ausrüstungsgegenstände eines sassanidischen Kriegers aufge-

listet werden. Nach dem Speer und dem Dolch wird der Streitkolben bereits an dritter Stelle 

genannt.498 In der ersten Hälfte des zehnten Jahrhunderts n. Chr. griff der islamische Historiker 

at-Tabarī ebendiese Textstelle in seinen Annales auf, als er im Bericht über die Herrschaft von 

Chosrau I. vor dessen Jemen-Feldzug um 572 n. Chr. auf eine Heerschau der Kataphrakt-Reiter 

zu sprechen kommt: 

 

„Als Chosrau das hörte, setzte er sich die Krone auf, wappnete sich wie die Soldaten und kam 

zu Pâbak, um vor ihm die Musterung zu passieren. Die Ausrüstungsgegenstände, die bei einem 

als Ritter dienenden Soldaten verlangt wurden, waren Pferdepanzer, Panzerhemd, Brusthar-

nisch, Beinschienen, Schwert, Lanze, Schild, Keule, am Gürtel befestigt, Axt oder Kolben, Kö-

cher, enthaltend 2 Bogen mit den Sehnen daran und 30 Pfeile, und endlich 2 gedrehte Sehnen, 

welche der Reiter hinten an den Helm anknüpfte.“499 

 

Offensichtlich waren Streitkolben also wenigstens seit dem Beginn der sassanidischen Herr-

schaft über Persien eine vieleingesetzte Waffe der schwergepanzerten Kavallerieeinheiten500, 

auch wenn argumentiert wurde, dass die Kataphrakt-Reiter vorrangig mit Lanzen kämpften und 

nur für das „close quarter combat“ mit Streitkolben ausgerüstet gewesen sein.501 Insgesamt 

scheint Fragment 21.4 der einzige Zeuge der westlichen Welt für den sassanidischen Streitkol-

ben zu sein. Wenn davon ausgegangen wird, dass, wie Roos nahelegt, Eunapios sein Urheber 

ist, stellt sein Geschichtswerk abermals seine erstaunlich exakten Beobachtungen der persi-

schen Streitkräfte unter Beweis. 

In den Zusammenhang mit dem Fragment über die sassanidischen Streitkolben setzte Roos ein 

weiteres Suda-Lemma, das er Eunapios zuordnete und in dem es um die Köpfe wilder Tiere 

geht, die die Parther an ihren Helmen befestigt hätten.502 Die in Fragment 21.5 genannten Tier-

köpfe stehen in einem militärischen Zusammenhang.503 Als Teil der Rüstung ist ihr Einsatz 

 
498 Vgl. Avesta, Vend. 14,9 mit dem mittelpersischen Text von GELDNER 1896, 98 f. 
499 At-Tabarī Ann. 248 f. (Übers. Nöldeke). Vgl. den Text bei DE GOEJE 1881/1882, 963–965 (d. h.۹۶۳–۹۶۵), 
und zum historischen Kontext der Heerschau auch POURSHARIATI 2008, 89 Anm. 437. 
500 Dagegen lassen sich bei vorangegangenen Schlachten gegen die Parther laut ELLERBROCK / WINKELMANN 
2015, 152–166, keine Streitkolben oder beschlagene Keulen ausmachen. 
501 FARROKH / KARAMIAN / MAKSYMIUK 2018, 55. Insgesamt betont SHAHBAZI 1987, dass Streitkolben in persi-
schen Quellen vorkommen, die im Zusammenhang mit mythologischen, religiösen und epischen Topoi stehen. 
Vgl. zur religiösen Bedeutung auch POURSHARIATI 2008, 371–375, sowie für archäologische Zeugnisse sassani-
discher und postsassanidischer Streitkolben auch KUBIK 2014 und D’AMATA 2011 samt Abbildungen von Streit-
kolben aus dem Codex Graecus Matritensis Ioannis Skylitzes sowie TSURTSUMIA 2018 mit Abbildungen. 
502 Eunap. hist. fr. 21.5 = Suda χ 147: Χάσμασιν: οἱ δὲ Πάρθοι τὰς κεφαλὰς τῶν θηρίων ἁρμόσαντες τοῖς 
κράνεσιν ἐχρῶντο τοῖς τῶν θηρίων χάσμασι. Vgl. ROOS 1912, 10. 
503 Die Benutzung von Tierhäuten als Kleidung oder Tarnung kommt bereits in Eur. Rhes. 208 f. oder Herc. fur. 
359–363 vor. Bei Eunapios tauchen Fuchsfelle noch einmal an späterer Stelle auf, als sich Barbaren als Christen 



108 
 

dank Herodot gut belegt. So kommt Herodot während der Beschreibung von Xerxes’ I. Heer-

schau auch auf die Bekleidung einzelner Völkerschaften im Perserheer zu sprechen.504 Aller-

dings dienten nicht nur echte Tiertrophäen als militärische Bekleidung, sondern auch ihre Imi-

tation durch andere Materialien. Merkelbach fasste ihre Bedeutung folgendermaßen zusammen: 

„Die Träger solcher Kriegsmasken verwandeln sich in dem Augenblick, wo sie dies Kriegskleid 

anlegen, nach ihrer eigenen Auffassung in die betreffenden Tiere, fühlen ihre Stärke in sich und 

sind von ihrem Kampfesmut beseelt.“505 

Im Zusammenhang mit der Beschreibung der sassanidischen Streitkräfte könnte Eunapios in 

seinem Geschichtswerk auch von nahezu lebendigen Tieren berichtet haben. So liegt ein Suda-

Lemma vor, das von der Forschung bislang noch keinem literarischen Werk der Antike zuge-

ordnet werden konnte, aufgrund sprachlicher Ähnlichkeiten jedoch eine große Nähe zu 

Eunapios aufweist. Laut Fragment 21.6 gebe es bei den Indern Feldzeichen mit Schlangenkör-

pern, die einer jeden Tausendschaft Reiter vorangetragen würden. Während der Schlangenkopf 

aus Silber gefertigt sei, sei der übrige Körper zusammengerollt gewesen und würde sich erst 

beim Hochstrecken des Feldzeichens zur vollen Größe ausdehnen. Das Hochstrecken sei zudem 

auch das Zeichen gewesen, die Reiterei zur Bewegung aufzufordern.506 

Grundsätzlich dürfte es sich bei dem beschriebenen Feldzeichen um eine Drachenfahne samt 

Drachenkopf und Schlangenkörper handeln, die in der Spätantike sowohl bei der Kavallerie der 

Sassaniden als auch bei den Römern vorkam und ursprünglich wohl von den Dakern verwendet 

wurde.507 Ein derartiges Feldzeichen ist in der lateinischen und griechischen Historiographie 

gut belegt und scheint gerade im vierten und fünften Jahrhundert n. Chr. eine wichtige Rolle 

 
ausgeben und sich ἐς τὸ θαυμαζόμενον (Eunap. hist. fr. 55) der Römer verkleiden. Vgl. Eunap. hist. fr. 55: 
χριστιανοί τε εἴναι πάντες ἔλεγον καὶ τινας ὡς ἐπισκόπους αὐτῶν ἐς τὸ θαυμαζόμενον σχῆμα καταστολίσαντες 
καὶ περικρύψαντες (...). 
504 Vgl. etwa Hdt. 7,67,1, 7,69,1, 7,70,1, 7,75,1 und 7,76. 
505 MERKELBACH 1977, 66 f. 
506 Eunap. hist. fr. 21.6 = Suda χ 306: Χιλιοστύς: χίλιοι ἄνδρες. σημεῖα δὲ ἦν τοῖς Ἰνδοῖς καθεκάστους, καὶ ἄλλα 
τῶν γενῶν πάτρια: τῶν δὲ ἱππέων καθ’ ἑκάστην χιλιοστὺν δράκων ἡγεῖτο ἐπὶ κάμακος ἀνατεταμένος. ἀργύρου 
μὲν ἡ κεφαλὴ πεποίητο, σεσηρότων ὀδόντων καὶ τοῦ χάσματος ἀπειλὴν ἔχοντος: τὸ δὲ ἄλλο σῶμα συγκεκυφὸς 
ἦν, ἔς τε μῆκος καὶ βάθος καὶ τὸ ποικίλον τῆς χρόας ὡς ἐς ἀληθινὸν δράκοντα. τοῦτον φέρων ἱππεύς, 
μετεωρίσας εἰς τὸν ἀέρα τὸν κάμακα ῥύμῃ διώκει τὸν ἵππον. καὶ ἐμπίπτει μὲν ὥσπερ εἰκὸς ἐλαυνόμενον βίᾳ τοῦ 
πνεύματος· ἐν τοῖς κόλποις τοῦ ὅλου ὕφους καὶ διέξοδον εὑρεῖν διὰ τὸ στεγανὸν οὐ δυνάμενον κυμαίνει τε ἐς 
τὸν ἀέρα καὶ μετεωρίζον τὸ ποικίλον ἤτριον πάσας ἑλίσσει τροπάς, ὥσπερ ὁλκὸν δράκοντος ἀληθινοῦ. 
507 Vgl. zum Begriff der Drachenfahne noch FIEBIGER 1905 sowie KUEHN 2011, 40–42, und zur Interpretation 
des Drachenbildes in der Mythologie und Antike SCHEIBELREITER 1992, 364–368. Arr. tact. fr. 35,2–4 kennt die 
Feldzeichen und ihre Funktion ebenfalls, weist ihre Herkunft jedoch den Skythen zu. Vgl. hierzu auch Suda 
σ 322. Darstellungen von dakischen Drachenfahnen finden sich bspw. auf der Trajanssäule in Rom, vgl. hierzu 
COULSTON 2017 und entsprechende Abbildungen ebd., Tafel 42 Abb. 19 f. Eine Benutzung durch die Sassaniden 
belegt Hist. Aug. Aurel. 28,4. Vgl. hierzu auch SKJÆRVØ / KHALEGHI-MOTLAGH / RUSSELL 1987 sowie die Ad-
locutio-Darstellung auf dem Galeriusbogen in Thessalonike in POND ROTHMAN 1977, 440 Abb. 18. 



109 
 

gespielt zu haben.508 Noch in mittelbyzantinischer Zeit zählen die Aufgaben des δρακονάριος 

laut Konstantinos Porphyrogennetos’ Werk De ceremoniis zu den wichtigsten Ämtern am Kai-

serhof in Konstantinopel.509 Aber auch abseits von literarischen Quellen spielen Drachenfahnen 

eine bedeutende Rolle.510 Neben den zahlreichen Belegen für die Benutzung der Drachenfahne 

bei den römischen Streitkräften finden sich mit Lukian auch frappierend ähnliche wörtliche 

Bezüge zum vorliegenden Fragment 21.6: 

 

„Und so genau hat er alles gesehen, daß er behauptet, die Drachen der Parther – das sind nämlich 

ihre Feldzeichen, unter denen, glaube ich, stets je 1000 Mann zusammengefaßt werden, – also 

diese Drachen seien lebendige, riesengroße Tiere und stammten aus Persien, unweit Iberiens; 

diese Drachen würden nun auf langen Lanzen befestigt und hochgehoben und flößten beim Vor-

marsch schon von weitem Schrecken ein; in der Schlacht selbst aber, wenn es zum Nahkampf 

käme, würden sie auf die Feinde losgelassen; wirklich seien viele unserer Leute auf diese Weise 

verschlungen und andere, von ihnen umzingelt, erstickt und zerquetscht worden (...).“511 

 

Ähnlich wie Fragment 21.6 bezieht sich Lukian auf eine Tausendschaft, die Anbringung der 

Drachen auf langen Lanzen sowie ihren Einsatz in der Schlacht.512 Eine weitere Gemeinsamkeit 

zwischen beiden Textstellen ist die hyperbolische Größe der Drachen, die jenseits der wirkli-

chen Ausmaße auf Riesengröße anschwellen, als lebendige Tiere in die Schlacht eingreifen und 

sogar Menschen zerquetschen können.513 In Fragment 21.6 sind weder das Ausmaß noch die 

Gestalt der Drachen im eingefalteten Zustand auszumachen und bei Lukian sind die Tiere rie-

sengroß.514 Bei Letzterem ist die Hyperbel seiner Polemik geschuldet, die im ganzen Werk 

durchscheint. In der konkreten Stelle paraphrasiert Lukian etwa den Inhalt eines 

 
508 Vgl. etwa ihre Benutzung in Hist. Aug. Gall. 8,6 und Aurel. 31,7 sowie Veg. mil. 1,23, 2,13, 3,5, Amm. 
15,5,16, 16,10,7, 16,12,39, 20,4,18 und insb. Zos. 3,19,1 f. 
509 In den De ceremoniis kommen die Träger der Drachenfahnen allein neunmal vor. Vgl. MOFATT / TALL 2012. 
510 So ist auf einigen Münzen, die Konstantin I. 327 n. Chr. prägen ließ, ein Labarum zu sehen, das einen Dra-
chen aufspießt und einerseits für den Sieg über Licinius und dessen dakische Auxiliareinheiten steht, andererseits 
aber auch als Triumph des Christentums über das Heidentum interpretiert werden kann. Vgl. SUTHERLAND / 
CARSON 1966 = RIC 7, 572 Nr. 19 (Konstantinopel), und die Interpretation der Symbolik bei STEPHENSON 2016, 
109 f. 
511 Lucian. hist. conscr. 29 (Übers. Homeyer): καὶ οὕτως ἀκριβῶς ἅπαντα ἑωράκει, ὥστε τοὺς δράκοντας ἔφη 
τῶν Παρθυαίων — σημεῖον δὲ πλήθους τοῦτο αὐτοῖς: χιλίους γὰρ οἶμαι ὁ δράκων ἄγει — ζῶντας δράκοντας 
παμμεγέθεις εἶναι γεννωμένους ἐν τῇ Περσίδι μικρὸν ὑπὲρ τὴν Ἰβηρίαν, τούτους δὲ τέως μὲν ἐπὶ κοντῶν 
μεγάλων ἐκδεδεμένους ὑψηλοὺς αἰωρεῖσθαι καὶ πόρρωθεν ἐπελαυνόντων δέος ἐμποιεῖν, ἐν αὐτῷ δὲ τῷ ἔργῳ 
ἐπειδὰν ὁμοῦ ἴωσι, λύσαντες αὐτοὺς ἐπαφιᾶσι τοῖς πολεμίοις: ἀμέλει πολλοὺς τῶν ἡμετέρων οὕτω καταποθῆναι 
καὶ ἄλλους. περισπειραθέντων αὐτοῖς, ἀποπνιγῆναι καὶ συγκλασθῆναι. 
512 Dass es sich beim Suda-Lemma nicht um eine bloße Paraphrase des Lukian-Kapitels handeln kann, machen 
die Unterschiede in den Ethnonymen – Ἰνδοί (Suda) und Πάρθοι (Lukian) – oder bei der Bezeichnung der Feld-
zeichen-Stangen – κάμαξ (Suda) und κοντός (Lukian) – deutlich. 
513 Vgl. hierzu auch MERKELBACH 1977, 67. 
514 Vgl. diesbezüglich auch die Parallele bei Amm. 16,10,7. 



110 
 

Geschichtswerkes und kritisiert daran, dass dessen unbekannter Autor „niemals den Fuß aus 

Korinth herausgesetzt hat, ja, nicht einmal bis zum Hafen hinausgekommen ist“, sich jedoch 

anmaßt, über die Drachenfahnen berichten zu können.515 Im Geschichtswerk scheint Eunapios’ 

Polemik ebenfalls an zahlreichen Stellen durch. Vor allem muss ihm bei der Redaktion des 

Geschichtswerks Lukians Werk vorgelegen haben, da er ihn zumindest an einer weiteren Stelle 

ausführlich paraphrasiert und hierbei abermals auf dessen Polemik zurückgreift.516 Insofern ist 

es durchaus denkbar, dass Eunapios auch als Urheber des vorliegenden Fragments 21.6 infrage 

kommt. Was die Nähe zu seinem Geschichtswerk zusätzlich unterstreicht, ist nicht nur das Vor-

kommen der Drachenfahne in Zosimos’ Historia nea, sondern auch die im Fragment verwen-

dete Sprache. So tauchen im anonymen Lemma neben der bei Eunapios beliebten Schlangen-

metaphorik das Adjektiv ποικίλος sowie die Substantive σημεῖα und ῥύμη auf, allesamt promi-

nente Begriffe, die immer wieder im Geschichtswerk genannt werden.517 

Am Ende dieser Reihe militärischer Suda-Lemmata steht das kryptische Fragment 21.2, das 

anonym überliefert wurde und Bezug auf persische Lanzen oder bestimmte Stangen nimmt, die 

im Zusammenhang mit ihrer Kavallerie stehen.518 Grundsätzlich steht der darin verwendete Be-

griff κάμαξ für eine Stange ohne jeglichen Bezug zu einer Waffe und wird – sofern Fragment 

21.6 als eunapianisches Fragment angesehen wird – auch von Eunapios in dieser Bedeutung im 

Zusammenhang mit der Drachenfahne verwendet.519 Zudem tauchen κάμακες in einem mut-

maßlichen Brief des Libanios an seinen ehemaligen Schüler Basilius von Caesarea auf520, in 

dem er gegen die übertriebene Benutzung des Begriffs durch Sophisten polemisiert.521 Ob So-

phisten dazu geneigt haben, anstelle von στρωτῆρες übermäßig von κάμακες gesprochen zu 

 
515 Lucian. hist. conscr. 29 (Übers. Homeyer): (...) οὐδὲ τὸν ἕτερον πόδα ἐκ Κορίνθου πώποτε προβεβηκὼς οὐδ᾽ 
ἄχρι Κεγχρεῶν ἀποδημήσας (...). Vgl. zur polemischen Bevorzugung von ὄψις gegenüber der ἀκοή HOMEYER 
1965, 233. 
516 Vgl. Eunap. hist. fr. 54 sowie die Entsprechung bei Lucian. hist. conscr. 1 f. mit dem Kommentar von 
HOMEYER 1965, 167–170. 
517 Vgl. zur Schlangenthematik Eunap. hist. fr. 68, 69, 87,2, und im Sinne von „vielgewunden“ 112 sowie 112.1, 
zu ποικίλος 1, 7a,2, 60.2, 66 sowie 82, zu σημεῖα 4, 40.1, 86 sowie 99 und zu ῥύμη 21.3, 49.3, 86, 93, 93.1 und 
93.2. Bei Eunap. hist. fr. 112 = Suda κ 539: Καταδύς: (...) ὁ δὲ καταδὺς ἐς πᾶσαν Ὀδύσσειον καὶ πολύπλοκον 
μηχανὴν διεπέμπετο πρὸς Γαϊάναν ging BERNHARDY 1853b, 101 f., von einer eunapianischen Urheberschaft des 
Fragments aus. Mit Gaianas dürfte Gainas gemeint sein. Der namenlose Protagonist des Lemmas könnte Eu-
tropios gewesen sein, der sich Gainas auslieferte und 399 n. Chr. beseitigt wurde. Suda ο 63 ist weiterer Text-
zeuge von Fragment 112. 
518 Eunap. hist. fr. 21.2 = Suda κ 274: οἱ δὲ Πάρθοι στέφουσιν ὀπίσω τοὺς ἵππους περὶ τοῖς αὐτῶν αὐχέσι τὰς 
κάμακας ἑλίξαντες. Die frühe Baseler Suda-Edition von Gelenius aus dem Jahr 1543 hat στρέφουσιν, nicht 
στέφουσιν. Vgl. den Anmerkungsapparat bei ADLER 1933, 23. 
519 Vgl. Eunap. hist. fr. 21.6 und die Benutzung darüber hinaus etwa in Diod. Sic. 31,8,10. 
520 Die Authentizität der Libanios-Briefe an Basilius haben NESSELRATH / VAN HOOF 2014 infrage gestellt. 
Einen Forschungsüberblick bietet HAUSCHILD 1993, 243 f. Anm. 616. Demnach finde sich der Text des Briefs, 
ebd., 249 Anm. 651, in einer „an manchen Stellen modifizierten Form als Brief des Sophisten Stagirius an Gre-
gor von Nyssa“, d. h. als ep. 26 bei PASQUALI 1959. 
521 Vgl. Basil. ep. 347. 



111 
 

haben, muss jedoch offenbleiben. Sobald den κάμακες jedoch eine militärische Funktion als 

Waffe zugesprochen wird, kann Libanios’ Kritik nicht gänzlich von der Hand gewiesen werden, 

da sie sich als tatsächliche Speere oder Lanzen zwar nicht in sophistischen Werken wiederfin-

den, dafür jedoch in der Lyrik.522 In Bezug auf Speere oder Lanzen fällt in prosaischen Werken 

hingegen der Begriff κοντοί, beispielsweise im Zusammenhang mit Plutarchs Beschreibung der 

Lanzen, die die parthischen Panzerreiter gegen Crassus’ Streitkräfte in Karrhai 53 v. Chr. ein-

setzen.523 Diesen Hinweis auf die Durchschlagskraft des κοντός dürfte Heliodor zweitverwen-

det haben, da er zusätzlich zur Rüstung der sassanidischen Kataphrakt-Reiter auch auf die Wir-

kung ihrer Bewaffnung eingeht: 

 
„Die Lanze ragt, waagerecht eingelegt, mit ihrer Spitze weit voraus und wird von einer Schlaufe 

am Pferdehals gehalten. Das Schaftende hängt in einer Schlinge am Schenkel des Pferdes und 

gibt dadurch beim Anprall nicht nach, sondern unterstützt die Hand des Reiters, der den Stoß 

nur zu lenken braucht. Wenn er sich in die Lanze legt und mit der ganzen Wucht seines An-

sturms einstemmt, durchbohrt er alles, was ihm in den Weg kommt, und hebt mit einem Stoß 

bisweilen zwei Leute empor.“524 

 

Für das Fragment 21.2 ist Heliodors Bericht maßgeblich, da sich mit seiner Beschreibung der 

Lanze ein Schlüssel zum Verständnis des vorliegenden Fragments bietet. Unter der Vorausset-

zung, dass die genannten κάμακες in ihrer Funktion nicht als Stangen, sondern als κοντοί ge-

dient haben, könnte das Suda-Lemma die gleiche Kampftechnik der Kataphrakt-Reiter be-

schreiben wie Heliodor: Beim Anritt im Kampf wurde die Lanze durch zwei Schlaufen am Hals 

und an der Flanke des Pferdes befestigt und durch die Hand des Reiters mehr geführt, als starr 

gehalten.525 Ohne diese Schlaufen, berichtet Libanios in seiner Rede auf Constantius II. und 

Constans, sei es notwendig gewesen, beide Hände zum Halten der Lanze einzusetzen.526 

In ihrer Suda-Edition vermutete Adler, dass das Lemma wieder aus Arrians Parthika stamme.527 

Doch wie schon weiter oben festgestellt wurde, dass die beschriebenen Details der vermeintlich 

parthischen Streitkräfte eher auf spätantike, d. h. sassanidische Ausrüstungsgegenstände 

 
522 Vgl. bspw. Aristoph. fr. 418 = Poll. 10,144, Eur. El. 851 f., Hec. 1155, Anth. Gr. 6,125, 6,131 oder 9,322. 
523 Vgl. Plut. Crass. 27,1. 
524 Heliod. 9,15 (Übers. Reymer): ὁ κοντὸς δὲ τὰ μὲν πρὸς τῇ αἰχμῇ κατὰ πολὺ καὶ εἰς εὐθὺ προβέβληται, δεσμῷ 
πρὸς τὸν αὐχένα τὸν ἵππειον ἀνεχόμενος: τὸν οὐρίαχον δὲ βρόχῳ πρὸς τοῖς ἱππείοις μηροῖς ἐξήρτηται, μὴ εἴκων 
ἐν ταῖς συμβολαῖς, ἀλλὰ συνεργῶν τῇ χειρὶ τοῦ ἱππέως, εὐθυνούσῃ μόνον τὴν βολήν, αὐτοῦ δὲ ἐπιτείνοντος καὶ 
πρὸς τὸ σφοδρότερον τῆς τρώσεως ἀντερείδοντος, τῇ ῥύμῃ διαπείρει πάντα τὸν ὑποπίπτοντα, καὶ μιᾷ πληγῇ δύο 
που φέρει πολλάκις ἀναρτήσας. 
525 Vgl. FARROKH 2005, 13, und für weitere Interpretationen ANDERSON 2016, XIV f. 
526 Vgl. Lib. or. 59,70. 
527 Vgl. ADLER 1933, 23. 



112 
 

hindeuten, dürfte es sich auch im Fall von Fragment 21.2 um eine spätere Beschreibung han-

deln, sofern sie sich an Heliodor anlehnt. Ob das Suda-Lemma dann auf Eunapios’ Geschichts-

werk zurückgeht, bleibt Spekulation. Da sich jedoch schon Fragment 21.1 mit einiger Wahr-

scheinlichkeit auf Heliodors Beschreibung des sassanidischen Panzerhemdes berufen hat, kann 

das auch hier nicht ausgeschlossen werden. 

 

 

8.5 Der Perser-Feldzug – im Kriegsgeschehen 

Fragment 22: 

Bis zum Ableben des Kaisers verbleiben noch vier eunapianische Fragmente, die sich wieder 

ausschließlich auf Julian und sein Umfeld während des Perser-Feldzugs beziehen.528 Das erste 

Textzeugnis, Fragment 22, stammt aus den Exc. de Sent. und beinhaltet vier Paragraphen, die 

alle unterschiedliche Inhalte haben und somit in unterschiedlichen Kontexten des ursprüngli-

chen Geschichtswerks gestanden haben dürften. Die Paragraphen lassen sich allenfalls unter 

dem Stichwort Julians Voraussicht subsumieren. Im ersten Paragraphen berichtet Eunapios, 

dass Julian entweder als Reaktion auf das Anrufen der Götter oder aufgrund seines eigenen 

Urteilsvermögens die skythischen Tumulte vorausgesehen habe. In einem Brief habe er ge-

schrieben, dass sich die Skythen jetzt zwar ruhig verhalten, aber nicht lange stillhalten wür-

den.529 Auch wenn Eunapios die Beobachtung über die Verfassung der Skythen zum Zeitpunkt 

des Jahres 363 n. Chr. Julian in direkter Rede in den Mund gelegt hat, findet sich in der übrigen 

Historiographie kein Beleg für dessen Aussage im ersten Paragraphen von Fragment 22,1.530 

Ob es sich also um ein julianisches Zitat oder eine eunapianische Konstruktion handelt, kann 

nur spekuliert werden. Für Letzteres spricht, dass Eunapios mit den Σκύθαι (Eunap. hist. 

fr. 22,1) erneut einen archaisierenden Begriff benutzt, um die Völkerschaft der Goten zu um-

schreiben.531 Eine sichere Entlehnung aus der klassischen Literatur nimmt Eunapios mit der 

Formulierung, die Skythen verhalten sich momentan ruhig ὥσπερ ἐν κωφῷ (...) ἔτι κύματι 

 
528 Vgl. Eunap. hist fr. 22, 22.1, 22.2 und 22.3. 
529 Vgl. Eunap. hist. fr. 22,1 = Exc. de Sent. 20: Ὅτι τῷ Ἰουλιανῷ ἤκμαζεν ὁ πρὸς Πέρσας πόλεμος, τάς τε 
Σκυθικὰς κινήσεις ὥσπερ ἐν κωφῷ κρυπτομένας ἔτι κύματι συνετίθει πόρρωθεν ἢ θεοκλυτῶν ἢ λογιζόμενος. 
λέγει οὖν ἐπιστέλλων· Σκύθαι δὲ νῦν μὲν ἀτρεμοῦσιν, ἴσως δὲ οὐκ ἀτρεμήσουσιν. ἐς τοσόνδε ἐξικνεῖτο χρόνον 
τῶν μελλόντων αὐτῷ ἡ πρόνοια, ὥσθ’, ὅτι τὸν ἐπ’ αὐτοῦ μόνον καιρὸν ἡσυχάσουσι, προγινώσκειν.  
530 Vgl. PASCHOUD 2006a, 518 Anm. 32. 
531 Was zudem auf eine nachträgliche Manipulation durch Eunapios hindeuten könnte, ist die Tatsache, dass sich 
der Ausspruch in abgewandelter Form in Plut. Cat. min. 63,2 wiederfindet. Vgl. FEHRLE 1983, 273, und DRO-
GULA 2019, 292 f. 



113 
 

(Eunap. hist. fr. 22,1), vor, da die sie als solche auch in Homers Ilias auftaucht und im Ge-

schichtswerk immer wieder Verwendung findet, wenn es um Julian geht.532 

Laut Blockley beziehen sich die vorausgesehenen Unruhen auf die „Goths of the Lower 

Danube“, die zu Beginn von Valentinians I. und Valens’ Herrschaft in Thrakien und Pannonien 

einfallen, später den Usurpator und Verwandten Julians, Procopius, unterstützen und 

367 n. Chr. schließlich von Valens angegriffen werden.533 Da Paschoud überzeugend ge-

schlussfolgert hat, dass der Paragraph ohne Entsprechung bei Zosimos „impossible à localiser 

à l’intérieur du récit de l’expedition perse“ sei534, stellt sich die Frage, warum Eunapios zu 

diesem Zeitpunkt in seinem Geschichtswerk überhaupt auf die Goten eingeht und diese mit 

Julian verbindet. Eine Erklärung bietet die Überlegung, dass Eunapios seine Leserschaft auf 

den Tod Julians vorbereiten musste und in diesem Zusammenhang alle Möglichkeiten aus-

schöpfte, um das Bild eines überlegenen und besonnenen Kaisers zu zeichnen, unter dessen 

Herrschaft sich das Römische Reich noch nicht mit inneren Bedrohungen und Zerfallsprozessen 

auseinandersetzen musste. Wenn dieser Erklärung gefolgt wird, dürfte sich Julians πρόνοια we-

niger auf die zwar unmittelbar bevorstehende, aber für den Geschichtsverlauf weit unwichtigere 

Procopius-Usurpation beziehen, als vielmehr ein Vorgriff auf den Donauübergang der Goten 

von 376 n. Chr. und den katastrophalen Ausgang der Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr. sein. 

Eine andere Interpretation des Inhalts ergibt sich dadurch, dass sich die Goten laut Julians 

Selbstaussage nur für die Dauer seiner eigenen Herrschaft ruhig verhalten würden. In diesem 

Fall würde Julian die gesamte Zeit nach seinem Ableben als Phase einer diffusen Unruhe kon-

zipieren und kein spezifisches Ereignis voraussehen. 

Anders als bei Fragment 22,1 lässt sich der Inhalt des zweiten Paragraphs von Fragment 22 

geographisch und zeitlich im Verlauf des Perser-Feldzugs verorten. Schließlich verrät 

Eunapios, dass sich die Handlung in Ktesiphon und daher zwischen Mai und Juni 363 n. Chr. 

zugetragen hat, als Julian die sassanidische Hauptstadt vergeblich belagerte.535 In dieser kurzen 

Textstelle hat Eunapios gleich mehrere Vergleiche zwischen Elementen des Kriegs und des 

Theaters untergebracht. Er bezeichnet die topographische Lage Ktesiphons und damit den Aus-

tragungsort einer möglichen Schlacht zwischen Römern und Sassaniden als Orchestra. Da die 

griechischen Theater des sechsten und fünften Jahrhunderts v. Chr. insofern an die „Gegeben-

heiten des Geländes angepaßt“ waren, als für den Zuschauerbereich „stets ein natürlicher Hang 

 
532 Vgl. Hom. Il. 14,16 sowie Eunap. hist. fr. 23 und 26. 
533 BLOCKLEY 1983, 134 Anm. 51. Diesen Kontext vermutet auch PASCHOUD 2006a, 518 Anm. 32. 
534 PASCHOUD 2006b, 476. 
535 Eunap. hist. fr. 22,2 = Exc. de Sent. 21: Ὅτι <τὸ> πρὸ Κτησιφῶντος πεδίον ὀρχήστραν πολέμου πρότερον 
ἀποδείξας, ὡς ἔλεγεν Ἐπαμινώνδας, Διονύσου σκηνὴν ἐπεδείκνυ Ἰουλιανὸς, ἀνέσεις τινὰς τοῖς στρατιώταις καὶ 
ἡδονὰς ποριζόμενος. 



114 
 

gewählt“ und für die Orchestra – teilweise mit Stützmauer – eine „ebene Fläche davor“ angelegt 

wurde, ist Eunapios’ Vergleich mit der flachen Ebene vor Ktesiphon prinzipiell passend ge-

wählt.536 Wie das Fragment jedoch nahelegt, geht der Vergleich nicht auf Eunapios selbst zu-

rück, sondern auf den thebanischen Staatsmann Epaminondas, dessen Ausspruch in zwei Vari-

anten nur über Plutarch überliefert wurde.537 

Wie schon beim ersten Paragraphen von Fragment 22 lässt sich auch hier nicht klar benennen, 

ob es sich um Julians Beitrag zum Kriegsgeschehen handelt oder ob ihm das Epaminondas-

Zitat von Eunapios in den Mund gelegt wurde. Außerdem kommt die Schwierigkeit hinzu, dass 

unklar bleibt, ob Eunapios das Zitat aus einem verlorenen Epaminondas-Werk herauspräpariert 

hat oder noch dessen von Plutarch verfasste Vita einsehen konnte und das Zitat darin fand, oder 

ob er die Aussage aus Plutarchs Moralia bzw. der Marcellus-Vita entnommen hat. In jedem Fall 

beweist Eunapios abermals seine guten Kenntnisse der griechischen Literatur. Nicht unerwähnt 

sollte in diesem Zusammenhang jedoch bleiben, dass das Zitat ursprünglich in einer anderen 

Bedeutungsrichtung stand, als es für die Situation in Ktesiphon angebracht wäre: Als Epami-

nondas 371 v. Chr. Böotarch wird, mahnt er seine untergebenen Soldaten zu besonderer Wach-

samkeit, da sie das flache und offenliegende Land kaum halten können, sofern sie nicht an ihren 

Waffen festhielten.538 Insofern deutet er mit seinem Vergleich, bei der böotischen Ebene han-

dele es sich um eine πολέμου ὀρχήστρα (Plut. mor. 193e), eher auf einen strategischen Nachteil 

hin: Das Land ist offen und exponiert wie eine Theaterbühne. Anders verhält es sich bei 

Eunapios. In Bezug auf Julians Belagerung von Ktesiphon will Eunapios jedoch die Souverä-

nität des Kaisers hervorheben, der neben seinem überlegenen Planungsgeist auch noch Zeit 

findet, seinen Soldaten Wohlergehen zu verschaffen. Auf einen strategischen Nachteil der rö-

mischen Position in der Ebene von Ktesiphon deutet im Geschichtswerk nichts hin, zumal sich 

Julian anders als Epaminondas nicht in der Defensive – d. h. gegen angreifende Spartaner in 

der Ebene von Leuktra –, sondern im Angriff gegen die sassanidische Hauptstadt befindet. 

Schließlich würde er seinen untergebenen Soldaten auch nicht Wohlergehen und Entspannung 

verschaffen, wenn sich die römische Armee in dieser Situation in einer Notlage befunden hätte. 

Eunapios’ Versuch, seine elaborierten Literaturkenntnisse unter Beweis zu stellen, scheitert 

 
536 ISLER 2002. 
537 Auch wenn die eigens verfasste Epaminondas-Vita verlorengegangen ist, bezieht sich Plutarch in seinen 
Apophthegmata regum et imperatorum innerhalb der Moralia auf die Aussage, indem er Epaminondas das Land 
der Böotier als πολέμου ὀρχήστρα (Plut. mor. 193e) bezeichnen lässt. Dieses Zitat wiederholt Plutarch in seiner 
Marcellus-Vita, vgl. Plut. Marc. 21,3. 
538 Vgl. Plut. mor. 193e: Τοὺς δὲ Βοιωτοὺς ὑπὸ σχολῆς ἐκλυομένους ἀεὶ βουλόμενος ἐν τοῖς ὅπλοις συνέχειν, 
ὁπότε βοιωτάρχης αἱρεθείη, παραινῶν ἔλεγεν, ‚ἔτι βουλεύσασθε, ἄνδρες· ἐὰν γὰρ ἐγὼ στρατηγῶ, στρατευτέον 
ἐστὶν ὑμῖν‘· καὶ τὴν χώραν ὑπτίαν οὖσαν καὶ ἀναπεπταμένην ,πολέμου ὀρχήστραν‘ προσηγόρευεν, ὡς μὴ 
δυναμένους κρατεῖν αὐτῆς, ἂν μὴ τὴν χεῖρα διὰ πόρπακος ἔχωσι. 



115 
 

hier also daran, dass er das Epaminondas-Zitat missinterpretiert und in seinem Sinne abwandeln 

muss.539 

Für seinen Hinweis, Julian habe seinen Soldaten eine dionysische Szenerie geschaffen, findet 

sich kein Beleg in der Literatur. Wenn es sich nicht um die Referenz auf ein heute verlorenes 

Werk handelt, könnte es als Eunapios’ Versuch gewertet werden, den Hinweis auf das voran-

gehende Epaminondas-Zitat um eine kreative Eigenleistung zu erweitern. Jedenfalls dürfte es 

im Zusammenhang mit den Fragmenten 22.2 und 22.3 stehen, die nahelegen, dass Julian wäh-

rend des Perser-Feldzugs auch gymnische und hippische Wettkämpfe veranstaltete, um die Mo-

ral der Soldaten zu stärken. Es ist daher vorstellbar, dass im Feldlager vor Ktesiphon Theater-

aufführungen oder andere kultisch-religiöse Handlungen stattgefunden haben. 

Im dritten Paragraphen von Fragment 22 nimmt Eunapios mit dem Hinweis auf die übermäßige 

Versorgungssituation der Soldaten Bezug auf eine weitere Facette von Julians herausragendem 

Planungsgeist.540 Eunapios kann hier einerseits die fürsorgliche Versorgung der Soldaten mit 

Lebensmitteln durch Julian meinen, die der Kaiser selbst in einem Brief an Libanios andeutet.541 

Andererseits kann es auch auf den Beginn von Julians Maßnahmen vor Ktesiphon hinweisen, 

die im Bericht von Ammianus Marcellinus ausgeführt werden: 

 

„Mit einer leichtbewaffneten Schar Fußsoldaten schickte er Arintheus aus, um die Umgebung 

verwüsten zu lassen, die an Vieh und Feldfrüchten reich war.“542 

 

In diesem Fall könnte Julian seiner Sorge, dass die Soldaten angesichts der übermäßigen Ver-

sorgung verweichlichen, zuvorgekommen sein und die Zerstörung der fruchtbaren Vororte ein-

geleitet haben. Eunapios’ Interpretation einer vorauseilenden Zerstörung zugunsten der solda-

tischen Moral wird von Libanios nicht gestützt, sondern auf eine ganz andere Motivation zu-

rückgeführt. In seiner 17. Rede begründet er die Verwüstungen damit, dass es Julian dadurch 

gelungen sei, die sassanidische Infrastruktur langfristig zu zerstören: 

 

 
539 Seine Fehlinterpretation an dieser Stelle erinnert an Eunap. hist. fr. 14,2, wo Eunapios ebenfalls aus einer 
Plutarch-Vita zitiert, jedoch die Aussage falsch auf seine eigenen Umstände überträgt. 
540 Vgl. Eunap. hist. fr. 22,3 = Exc. de Sent. 22: Ὅτι τοσαύτη ἐν τοῖς προαστείοις Κτησιφῶντος ἀφθονία τῶν 
ἐπιτηδείων ἦν, ὥστε τὴν περιουσίαν κίνδυνον τοῖς στρατιώταις φέρειν, μή ποτε ὑπὸ τρυφῆς διαφθαρῶσιν. 
541 Vgl. Iul. ep. 24 = 401d–402b. 
542 Amm. 24,7,2 (Übers. Seyfarth): (...) Arintheum cum manu peditum expedita ad populandas regiones circum-
sitas misit armentis laetas et frugibus (...). Vgl. auch Art. Flavius Arintheus, PLRE, Bd. 1 (1971), 102 f. 



116 
 

„Kolonisten hätten die Perser dorthin entsenden müssen, und eine Generation hätte kaum aus-

gereicht, die Spuren der Zerstörung zu verwischen.“543 

 

Benedetti Martig schlussfolgerte aus Libanios’ Darstellung, dass der Perser-Feldzug vor allem 

„una guerra di vendetta“ war, in dem die „devastazioni (...) uno dei successi dell’impresa“ ge-

wesen seien.544 Auch wenn Eunapios an dieser Stelle einen anderen Grund für die Verwüstun-

gen nennt, kommt der Topos eines rächenden Julians bei ihm ebenfalls vor, jedoch im Zusam-

menhang mit einem Orakelspruch, der dem Kaiser im Kontext von Ktesiphon zuteilgeworden 

sei.545 

Die Nachricht über eine drohende Überversorgung der Soldaten findet bei Zosimos keine Ent-

sprechung, auch wenn Paschoud das Fragment in den Kontext nach der Tigrisüberfahrt und der 

aufgegebenen Belagerung Ktesiphons einordnen wollte.546 Da die Soldaten Julians Entschei-

dungen im darauffolgenden Paragraphen noch kritisieren und bereits herausgestellt wurde, dass 

die Kompilatoren der Konstantinischen Exzerptensammlung die innere Reihenfolge des Ge-

schichtswerks beibehalten haben, muss sich die Handlung des Fragments jedoch noch im Zu-

sammenhang mit der Belagerung Ktesiphons oder der Tigrisüberfahrt zugetragen haben. Dem-

entsprechend kann sie nicht – wie es Paschoud vorschlägt – erst einige Tage später in Abuzatha, 

d. h. nördlich von Ktesiphon, stattgefunden haben. 

Wie an anderen Stellen seines Geschichtswerks greift Eunapios zu Beginn von Fragment 22,4 

eine anthropologisch-philosophische Überlegung über eine naturgegebene Veranlagung von 

Menschen auf.547 Demnach neige die Menschheit von Natur zur Verleumdung. Um seine Be-

hauptung zu begründen, erklärt Eunapios, dass ein großer Drang zur Profilierung die Soldaten 

in Julians Umfeld ausgezeichnet habe. Es hieß: „Sie beurteilten die Achäer vom Turme herab“. 

Jeder habe sich selbst zur strategischen Planung berufen gefühlt und nur jede Gelegenheit für 

eine Torheit genutzt. Ungeachtet dessen habe Julian an seinen anfänglichen Argumenten fest-

gehalten und sei auf heimischen Boden zurückgekehrt.548 

 
543 Lib. or. 17,21 (Übers. Fatouros / Krischer): (...) ὥστε ἀποικίας εἰς αὐτὴν δέοιντ’ ἂν Μῆδοι καὶ οὐδὲ ἀνδρὸς 
γενεὰ τὸ πτῶμα ἀνορθώσαι. 
544 BENEDETTI MARTIG 1990, 63. 
545 Vgl. Eunap. hist. fr. 27: (...) Ῥωμαίων βασιλεὺς Ἰουλιανὸς θεοειδὴς μαρνάμενος Περσῶν πόλιας καὶ τείχεα 
μακρὰ ἀγχεμάχων διέπερσε πυρὶ κρατερῷ τε σιδήρῳ (...). 
546 Vgl. PASCHOUD 2006b, 477, der den Paragraphen in Zusammenhang mit Zos. 3,26,1 sieht. 
547 Vgl. u. a. Eunap. hist. fr. 11, 33, 35, 38, 48, 58 und 59 für weitere Beispiele, in denen sich Eunapios auf philo-
sophischer Ebene mit der Veranlagung von Menschen beschäftigt. 
548 Eunap. hist. fr. 22,4: Ὅτι ἔοικε τὸ ἀνθρώπινον καὶ ἄλλως ἐπίφορον εἶναι καὶ κάταντες πρὸς τὸ βάσκανον. καὶ 
οἱ στρατιῶται οὐκ ἔχοντες ὅπως ἐπαινῶσιν ἀξίως τὰ πραττόμενα, τοὺς Ἀχαιοὺς, φασίν, ἔκρινον ἀπὸ πύργου, 
στρατηγικός τις καὶ περιττὸς εἰς φρόνησιν ἕκαστος εἶναι βουλόμενοι. καὶ τοῖς μὲν ὕλη τις ὑπῆν φλυαρίας· ὁ δὲ 
τῶν ἐξ ἀρχῆς ἐχόμενος λογισμῶν ἐπὶ τὴν οἰκείαν ἀνέστρεφεν. 



117 
 

Abermals beschreibt Eunapios den Kaiser hier als überlegene Person, die sich insofern von den 

übrigen Menschen unterscheidet, als sich Julian lediglich von logischen Argumenten leiten und 

nicht zu Verleumdungen hinreißen lässt. Vielmehr habe sich der Kaiser gegenüber dem Unmut 

seiner Soldaten erhaben gezeigt und seinen Willen durchgesetzt. Wenn der Konflikt zwischen 

Julian und seinen Soldaten im Kontext der Belagerung von Ktesiphon verortet wird, bietet Am-

mianus Marcellinus eine parallele Berichterstattung. Auch hier kommt es infolge von Julians 

Entscheidung, die Belagerung abzubrechen und über das persische Landesinnere heimzukeh-

ren, zum Konflikt.549 Anders als bei Eunapios scheint bei Ammianus Marcellinus jedoch eine 

andere Interpretation der Entscheidung durch. Während Julians Vorgehen bei Ammianus 

Marcellinus waghalsig und leichtsinnig erscheint, wertet Eunapios es nicht nur als richtig, son-

dern auch als allen Vorschlägen der Soldaten überlegen. Bei Libanios kommt soldatische Kritik 

an Julian ebenfalls vor und wird im Umfeld der Tigrisüberfahrt geäußert.550 Bei ihm wendet 

Julian die Kritik ab, indem er darauf beharrt, dass die Zahl der Feinde nur noch weiter anwachse, 

wenn die Römer länger zögern würden. Analog zu Eunapios wird der Kaiser bei Libanios also 

ebenfalls von „un’accurata valutazione degli elementi necessari“ geleitet.551 Einzigartig ist da-

gegen Eunapios’ Formulierung, τοὺς Ἀχαιοὺς (...) ἔκρινον ἀπὸ πύργου (Eunap. hist. fr. 22,4), 

die auf die Beratung des trojanischen Ältestenrats innerhalb der Ilias anspielt: Im dritten Gesang 

der Ilias befindet sich der Ältestenrat zusammen mit Priamos am skaiischen Tor und beurteilt 

die Situation um Helena.552 Mit Blick auf das Geschichtswerk fällt jedoch auf, dass Eunapios 

etwas zitiert, für das sich nur eine ungefähre, aber keine direkte Entsprechung findet. Seine 

Formulierung ist in dem Sinne zu verstehen, dass Ereignisse grundsätzlich nicht aus der Ferne, 

das heißt „vom Turm herab“, zu beurteilen sind, sondern genau untersucht werden müssen. 

 

Fragment 22.1: 

Da Fragment 22.1 über die Suda überliefert wurde, ist erneut vorwegzunehmen, dass es nicht 

zwangsläufig an die vorgeschlagene Chronologie von Fragment 22, das aus den Exc. de Sent. 

stammt, anknüpfen muss. Vielmehr bezieht sich Fragment 22.1 aufgrund seines Inhalts noch 

auf die Belagerung von Maiozamalcha, d. h. auf ein Ereignis, das sich noch vor den Gescheh-

nissen um Ktesiphon zugetragen hat. In einem kurzen Hauptsatz berichtet das anonyme Suda-

 
549 Vgl. Amm. 24,7,3. 
550 Vgl. Lib. or. 18,250 f. 
551 BENEDETTI MARTIG 1990, 72. 
552 Vgl. Hom. Il. 3,146–160. 



118 
 

Lemma, dass der mannhafte und kühne Magnus der Erste gewesen sei, der aus dem Tunnel 

hervorgeprescht sei.553 

Warum das Fragment im Zusammenhang mit Maiozamalcha steht, macht die übrige Berichter-

stattung deutlich, die den Tunnelbau ebenfalls erwähnt. Sowohl Libanios als auch Ammianus 

Marcellinus und Zosimos wissen, dass Julian die Stadt belagert, insgeheim jedoch einen Tunnel 

graben lässt, um nachts in Maiozamalcha einzufallen. Im Verlauf der Nacht durchbrechen we-

nige Soldaten den Boden inmitten eines Wohnhauses im Stadtzentrum und überwältigen die 

Bewohner, woraufhin sie die Stadttore von innen öffnen und Julians Streitkräfte einfallen las-

sen.554 Zosimos teilt mit dem Lemma eine gewisse inhaltliche Nähe, da beide Textzeugen da-

rauf Wert legen, die erste aus dem Tunnel hervorpreschende Person zu beschreiben: 

 
Eunap. hist. fr. 22.1 Zos. 3,22,4 

ὁ δὲ πρῶτος ἀνασχὼν ἐκ τοῦ ὀρύγματος (...). ταύτην μὲν οὖν ὁ πρώτως ἀναδὺς ἐκβοᾶν 

μέλλουσαν παίσας ἀνεῖλεν.  

 

Allerdings ist das Suda-Lemma keine bloße Paraphrase der Historia nea, da die erste aus dem 

Tunnel eilende Person in Fragment 22.1 unmittelbar namentlich benannt (Μάγνος) und charak-

terlich (ἀνδρώδης τε καὶ διαφερόντως τολμητής) beschrieben wird. Dagegen bleibt die erste 

Person bei Zosimos zunächst ohne Namen und charakterliche Beschreibung. Vielmehr tötet sie 

eine Sklavin, die die auftauchenden Eindringlinge gerade melden will. Erst im darauffolgenden 

Satz verrät Zosimos die Namen der erscheinenden Personen, weicht dann aber erneut vom 

Suda-Lemma ab, da bei ihm nicht Magnus, sondern der ansonsten unbekannte Σουπεράντιος 

als Erstes aus dem Tunnel steigt. Magnus folgt in der Historia nea erst an zweiter Stelle. Gleich-

ermaßen wird bei Zosimos auch nicht die Person des Magnus um weitere Informationen er-

gänzt, sondern Superantius, der ἐν τῷ λόχῳ τῶν βικτόρων οὐκ ἄσημος (Zos. 3,22,4) gewesen 

sei. Von Magnus erfährt Zosimos’ Leserschaft lediglich seinen Namen, während die Historia 

nea über die dritte auftauchende Person, den späteren Kaiser Jovian, die Information bereithält, 

dass er „die Gruppe der Sekretäre unter sich hatte“.555 Aufgrund der Abweichungen zwischen 

beiden Texten kann Zosimos also nicht die Quelle für Fragment 22.1 sein. Stattdessen argu-

mentierte Norman dafür, dass Eunapios Urheber des Fragments gewesen sei, und leitete auf-

grund der inhaltlichen Abweichungen weitreichende Konsequenzen für das 

 
553 Eunap. hist. fr. 22.1 = Suda α 2094: Ἀνασχοῦσα: (...) ὁ δὲ πρῶτος ἀνασχὼν ἐκ τοῦ ὀρύγματος ἦν Μάγνος, 
ἀνδρώδης τε καὶ διαφερόντως τολμητής. 
554 Vgl. Lib. or. 18,238 f., Amm. 24,4,20–25 und Zos. 3,22,4. 
555 Zos. 3,22,4 (Übers. Veh): (...) τοῦ τάγματος τῶν ὑπογραφέων προτεταγμένος. 



119 
 

Abhängigkeitsverhältnis zwischen Eunapios und Zosimos ab: Weil sich das vermeintliche 

Eunapios-Fragment 22.1 von Zosimos’ Bericht unterscheide und sich gerade an dieser Stelle 

stark an die Res gestae des Ammianus Marcellinus anlehne, sei Zosimos von seiner Hauptquelle 

abgewichen und habe Eunapios korrigiert.556 In der Tat ist auffällig, dass die Berichte bei Am-

mianus Marcellinus und Zosimos völlig gleich angelegt sind, da in beiden Texten auf die Er-

läuterung der drei erst genannten Personen ein zusammenfassender Hinweis auf die nachrü-

ckende Menge folgt.557 Außerdem heißt die erste Person, die bei Ammianus Marcellinus aus 

dem Tunnel steigt, Exsuperius, was eine evidente Variante von Superantius darstellt. 

Bereits 1887 leitete Mendelssohn aus der prominenten Hervorhebung des Magnus bei Zosimos 

und der Nähe zu Ammianus Marcellinus ab, dass der gesamte zosimeische Bericht über den 

Perser-Feldzug nicht aus Eunapios’ Geschichtswerk stamme, sondern auf „Magni Carrheni re-

lationem“ zurückgehe, die ebenfalls eine Quelle von Ammianus Marcellinus bilde.558 In der Tat 

hat Magnus von Karrhai Kaiser Julian auf seinem Feldzug begleitet und im Anschluss daran 

einen Bericht verfasst, der nur noch in einem längeren Exkurs in der Chronik des Johannes 

Malalas überliefert wurde. Mendelssohn und infolgedessen auch Seeck und Jacoby sahen in 

Magnus’ Erwähnung den Beleg für eine gemeinsame Quelle von Zosimos und Ammianus 

Marcellinus und argumentierten dafür, dass Magnus von Karrhai hier selbst in Erscheinung 

getreten sei, um seine Teilnahme am Feldzug zu belegen.559 Seeck begründete seine Festlegung 

damit, dass „gemeine Soldaten“ in Kriegsberichten üblicherweise nicht namentlich hervorge-

hoben würden. Vielmehr müsse es sich beim genannten Magnus um den Historiographen aus 

Karrhai handeln, der „auch seine Verdienste auf die Nachwelt bringen wollte.“560 Gegen die 

Annahme wurden in der Vergangenheit begründete Argumente angeführt, nicht zuletzt, weil es 

für einen einfachen Soldaten durchaus auch offizielle Belobigungen gab, sofern er als Ester in 

eine Stadt eindrang.561 1947 zeigte Thompson, dass der genannte Magnus nicht mit dem Histo-

riographen aus Karrhai identisch gewesen sein könne.562 Norman schloss sich seiner Meinung 

an und argumentierte, dass griechische Geschichtsschreiber und Sophisten „may have their con-

ceits“, doch keiner von ihnen würde so weit gehen, sich selbst als ἀνδρώδης τε καὶ διαφερόντως 

 
556 Vgl. NORMAN 1957, 132 f. 
557 Vgl. BLECKMANN 2017b, 122 mit Anm. 125 f. 
558 MENDELSSOHN 1887, XXXIX. Vgl. auch Art. Magnus (2) und (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 533 f. 
559 Vgl. SEECK 1906, 531, und JACOBY 1930, 634, sowie JANISZEWSKI 2006, 126–129, für eine Zusammenfas-
sung der Forschungsdiskussion. 
560 SEECK 1906, 532. 
561 In diesem Zusammenhang ist insbesondere die Erlangung der erstrebenswerten corona muralis zu nennen. 
Vgl. hierzu MAXFIELD 1981, 76–79. 
562 Vgl. THOMPSON 1947, 28–33. 



120 
 

τολμητής (Eunap. hist. fr. 22.1) zu beschreiben, wie es Fragment 22.1 vornimmt.563 Paschoud 

ergänzte, dass zwischen dem sich beim Hofstaat befindenden Magnus von Karrhai und dem 

Magnus von Maiozamalcha wichtige formale Unterschiede bestehen. Ein schreibender Magnus 

habe sicherlich nicht in der vordersten Frontlinie gekämpft oder sei als Erster durch einen Tun-

nel gekrochen.564 

Allen angeführten Argumenten zum Trotz hat sich die Forschungsdiskussion um die Identifi-

kation beider Magni bis heute fortgesetzt. So sprach sich Fornara 1991 wieder zugunsten einer 

Identifikation von Magnus von Maiozamalcha mit Magnus von Karrhai aus und erhielt 2006 

Zuspruch von Janiszewski, zumal der eigentliche Bericht von Magnus von Karrhai über die 

Belagerung und Erstürmung von Maiozamalcha nicht vorliegt und daher unbekannt bleibt, in-

wiefern der Historiograph seine persönliche Teilnahme betont haben könnte.565 Unabhängig 

von der unbefriedigenden Diskussion um die Identifikation beider Magni konnte dagegen ge-

klärt werden, dass Ammianus Marcellinus und Zosimos dem Bericht des Historiographen von 

Karrhai nicht unmittelbar gefolgt sind. So führte Bleckmann das „Nebeneinander“ von Magnus 

von Karrhai auf der einen Seite und Ammianus Marcellinus und Zosimos auf der anderen Seite 

zuletzt auf eine „Fülle zeitgenössischer Quellen“ zurück, die „für einige Grundelemente wie 

die Abfolge des Itinerars oder der Frage des Namens der Kommandeure ähnliche Angaben bo-

ten“.566 Ob sich die Ähnlichkeiten jedoch ausschließlich durch eine Benutzung des Magnus-

Berichts seitens Ammianus Marcellinus und Zosimos erklären lassen, hielt Bleckmann nicht 

für maßgeblich, sondern erinnerte an die prominente Rolle des Tagebuchs des Philagrios, das 

Magnus von Karrhai, Libanios und Oribasios zur Harmonisierung oder Korrektur ihrer eigenen 

Berichte konsultiert hätten. Letzterer oder eine Zwischenquelle dürfte wiederum die Vorlage 

für Ammianus Marcellinus sowie Eunapios und abhängig davon auch für Zosimos gewesen 

sein.567 In der Konsequenz sind daher auch Normans Überlegungen hinsichtlich der Urheber-

schaft von Fragment 22.1 zu verwerfen: Mit Sicherheit bildet Eunapios nicht die Grundlage für 

das Suda-Lemma, weswegen das Fragment mit dem Zusatz Dubium versehen werden sollte. 

Vielmehr wird er in seinem nun verlorenen Abschnitt über die Belagerung von Maiozamalcha 

 
563 NORMAN 1957, 129. 
564 Vgl. PASCHOUD 1972, 819, und JACOBY 1930, 634. 
565 Vgl. FORNARA 1991, 15, und JANISZEWSKI 2006, 128 f. 
566 BLECKMANN 2017b, 126. In seinem Aufsatz geht er zudem auf die Bedeutung der übrigen Geschichtsschrei-
bung zum julianischen Perser-Feldzug bei fragmentarisch überlieferten Autoren wie Philagrios, Seleukos von 
Emesa, Kallistos, Oribasios sowie Eutychianos von Kappadokien ein. Vgl. auch SABBAH 2003, 52 mit Anm. 32, 
sowie zu diesen Personen Art. Philagrius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 693, Art. Seleucus (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 
819, Art. Callistus (1), PLRE, Bd. 1, 176, und Art. Eutychianus (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 319. 
567 Vgl. BLECKMANN 2017b, 126, und BANCHICH 1985, 86, der eine direkte Konsultation des Memorandums 
durch Ammianus Marcellinus für „not impossible, though perhaps unnecessary“ hielt. 



121 
 

den gleichen Bericht geboten haben, der heute noch bei Zosimos zu lesen ist.568 Die ungeklärte 

Frage, ob es sich beim genannten Magnus um den Historiographen aus Karrhai handelt, ist für 

die Untersuchung von Eunapios’ Geschichtswerk letzten Endes nur von nachrangiger Bedeu-

tung. Wichtiger ist vielmehr Bleckmanns Forschungsergebnis, dass Zosimos’ Historia nea auch 

für den Bericht über Julians Perser-Feldzug nicht von seiner Quelle, dem eunapianischen Ge-

schichtswerk, abgerückt ist. 

 

Fragmente 22.2 und 22.3: 

Über zwei verschiedene Stichworte, die Adler in ihrer Suda-Edition jeweils mit einem „fort. 

Eunap.“ versehen und damit mit einer möglichen Urheberschaft des Eunapios in Verbindung 

gebracht hat569, ist ein weiteres Fragment aus der Suda überliefert worden, dessen Inhalt auf 

das Ende des Perser-Feldzugs hindeutet. Darin wird in einem kurzen Hauptsatz zusammenge-

fasst, dass Julian athletische Wettkämpfe veranstaltet habe.570 Den Schlüssel zum Verständnis 

des chronologischen Hintergrunds hält ein Verweis auf Libanios bereit. In seinem Epitaphios 

auf Julian berichtet er, dass der Kaiser seinen Streitkräften noch vor der Tigrisüberfahrt und der 

anschließenden Schlacht vor Ktesiphon eine Ruhepause verschaffte, indem er ein Pferderennen 

veranstaltete.571 Dessen ungeachtet platzierte Blockley das vorliegende Fragment erst in einem 

späteren chronologischen Zusammenhang, da gymnische oder athletische Wettkämpfe laut Li-

banios erst nach der Schlacht vor Ktesiphon abgehalten worden seien.572 

Während Fragment 22.2 also auf einen späteren Ereignishorizont hindeutet, könnte sich der 

Inhalt von Fragment 22.3 auf die Spiele am Tigrisufer beziehen. In diesem ebenfalls in der Suda 

überlieferten Fragment heißt es, dass Julian auch einen hippischen Wettkampf ausgelobt 

habe.573 Auch wenn das Suda-Lemma ohne jeglichen chronologischen Hinweis auskommt, 

dürfte sich seine Handlung mit einiger Gewissheit noch vor der Überfahrt über den Tigris zu-

getragen haben dürfte. Adler folgte in ihrer Suda-Edition dem gleichen Gedanken und versah 

das Lemma im Anmerkungsapparat erneut mit einem „fort. Eunap.“574 Dennoch wurde dem 

Fragment anschließend kaum Beachtung geschenkt und von Editionen auch nicht explizit mit 

 
568 Vgl. FORNARRA 1991, 6: „If Zosimus follows Eunapios and the fragment sub iudice reports a variant tradi-
tion, the fragment (in this form) cannot derive from Eunapius.“ 
569 Vgl. jeweils die Anmerkungsapparat in ADLER 1928, 547, für Suda γ 484 und dies. 1931, 549 für Suda η 45. 
570 Eunap. hist. fr. 22.2 = Suda γ 484 und η 45: Γυμνικοὶ ἀγῶνες· ὁ δὲ Ἰουλιανὸς ἐν Πέρσαις ὢν γυμνικοὺς 
ἀγῶνας ἦγε. 
571 Vgl. Lib. or. 18,249 f. und für den Bericht über die Ruhepause auch Amm. 24,6,3. 
572 Vgl. BLOCKLEY 1983, 134 Anm. 54, und Lib. or. 1,133. 
573 Eunap. hist. fr. 22.3 = Suda ε 322: Ἔθηκεν: (...) ὁ δὲ Ἰουλιανὸς καὶ ἱππικὸν ἀγῶνα ἔθηκεν. 
574 Vgl. ADLER 1931, 210 für Suda ε 322. 



122 
 

Eunapios’ Geschichtswerk in Zusammenhang gebracht.575 Grundsätzlich ist das abgehaltene 

Pferderennen am Tigrisufer gut belegt. Das umfangreichste Zeugnis bietet hierbei wohl Liba-

nios’ Epitaphios auf Julian: 

 
„Er (d. h. Julian) ließ eine Rennbahn ebnen, rief die Reiter zum Kampf auf und bestimmte Sie-

gespreise für die Rennpferde. Zuschauer des Kampfes waren außer den eigenen Mannschaften 

auch die Gegner; die einen saßen unten um die Rennbahn, die anderen schauten von den Mau-

erzinnen aus zu und priesen den Kaiser glücklich, weil er Festlichkeiten veranstaltete wie ein 

Sieger, sich selbst aber bemitleideten sie, weil sie dies nicht verhindern konnten.“576 

 

Mit diesem Hinweis ist Libanios nicht allein, da das Pferderennen nicht nur von griechischspra-

chigen Autoren wie Sozomenos oder einem Scholiasten der Anthologia Graeca, sondern auch 

mindestens von einem lateinischen Historiographen, Rufius Festus, berichtet wurde.577 Zum 

einen verbindet Sozomenos das Ausrichten des Pferderennens mit Julians Ziel- und Planlosig-

keit und stellt es als verantwortungslose Tat dar, die von einer mangelnden Versorgungssitua-

tion ablenken soll.578 Zum anderen berichtet das Scholion zu einem Orakelspruch in der Antho-

logia Graeca, den Julian in Ktesiphon erhielt, weitaus neutraler und hält die Information bereit, 

dass der Kaiser das Pferderennen anlässlich seines Geburtstags abhielt.579 

Trotz der zahlreichen Hinweise auf das abgehaltene Pferderennen stellte Dillemann seine His-

torizität infrage, zumal Ammianus Marcellinus und Zosimos darüber schwiegen.580 Er hielt es 

für ausgemacht, dass sowohl Libanios als auch Eunapios die jeweiligen Informationen über 

Julians Maßnahmen zum Wohlergehen der Soldaten aus Oribasios’ ὑπόμνημα geschöpft, je-

doch jeweils unterschiedliche Interpretationen abgeleitet hätten. Während es bei Eunapios laut 

 
575 BLOCKLEY 1983, 41, verweist im Zusammenhang mit Eunap. hist. fr. 22.2 lediglich auf das Suda-Lemma, 
führt es jedoch nicht explizit als eunapianisches Fragment. In ihrem Kommentar zu Amm. 24,6,3 und der darin 
genannten verordneten Ruhepause für Julians Soldaten sprechen DEN BOEFT / U. A. 2002, 174 f., das Lemma 
ebenfalls an, bringen es jedoch abermals nicht mit Eunapios in Verbindung. 
576 Lib. or. 18,249 (Übers. Fatouros / Krischer): (...) ἐποίησεν ἱππόδρομόν τε λεάνας καὶ ἱππέας ἐπ᾿ ἀγῶνα 
καλέσας καὶ ἆθλα κέλησι θείς, θεαταὶ δὲ τῶν δρωμένων οὕτω πρὸς τοῖς οἰκείοις ἦσαν οἱ πολέμιοι, οἱ μὲν κάτω 
περικαθήμενοι τὰς ἁμίλλας, οἱ δὲ ἀπὸ τῶν ἐπάλξεων, τὸν μὲν μακαρίζοντες ὡς ἂν ταῖς εὐφροσύναις τῶν 
νενικηκότων ὄντα, σφᾶς δὲ αὐτοὺς ὡς ἂν οὐκ ἔχοντας ταῦτα κωλύειν θρηνοῦντες. 
577 Vgl. Ruf. Fest. 28: Cum contra Ctesiphontem, in Tigridis et Euphratis ripa iam mixtim castra haberet; ludos-
que campestres, ut hosti sollicitudinem demeret, per diem agitasset, noctis in medio impositos navibus milites in 
ulteriorem ripam repente transvexit, sowie BENEDETTI MARTIG 1990, 73. 
578 Vgl. Soz. 6,1,6. 
579 Vgl. Anth. Gr. 14,148. Der Orakelspruch selbst findet sich ebenfalls im Geschichtswerk. Vgl. Eunap. hist. 
fr. 27 = Suda ι 437. BECKBY 1965, 248 und 542, identifiziert in spitzen Klammern jedoch einen gewissen Ger-
manos als Urheber des Orakelspruchs. 
580 Vgl. DILLEMANN 1961, 148 f. Gerade in Bezug auf Zosimos gilt jedoch abermals der Hinweis, dass er seine 
literarische Vorlage, d. h. das eunapianische Geschichtswerk, gekürzt hat, um die Historia nea zusammenzustel-
len. 



123 
 

Dillemann die in Fragment 22,2 genannten Theateraufführungen gewesen seien, habe Libanios 

aus seiner ὑπόμνημα-Vorlage das Pferderennen kreiert. Letztlich sei Libanios, von dem dann 

die späteren Zeugen wie Sozomenos, Rufius Festus und der Scholiast abhingen, „peu soucieux 

de vérité historique“ gewesen und habe die „manifestations sportives sous une forme ro-

mancées“ schlichtweg erfunden.581 

Während die Historizität des Pferderennens hier nicht zur Diskussion gestellt werden soll, ist 

für die Untersuchung des Geschichtswerks viel zentraler, was Eunapios mit einer derartigen 

Darstellung von Julians demonstrativer Wohltätigkeit – seien es Theateraufführungen, Pferde-

rennen oder athletische Wettkämpfe – bezwecken wollte. Der Grund für Eunapios’ Inszenie-

rung von Julians Wohltätigkeit in den Fragmenten 22,2, 22.2 und 22.3 dürfte durch Herodots 

Darstellung von Xerxes’ I. Heerschau 480 v. Chr. zu erklären sein. Als Xerxes I. noch vor sei-

nem Übergang über den Hellespont im kleinasiatischen Abydos eintraf, veranstaltete er ein 

Schaugefecht seiner Streitkräfte: 

 
„Als Xerxes in Abydos eintraf, wollte er sein gesamtes Heer besichtigen. Vorsorglich war dort 

für ihn bereits ein erhöhter Sitz aus weißem Stein auf einem Hügel erbaut worden; die Abydener 

hatten ihn nach einem früheren Auftrag des Königs errichtet. Hier also ließ er sich nieder und 

überschaute Fußvolk und Schiffe, indem er auf die Küste hinblickte. Bei dieser Betrachtung 

verlangte er auch, ein Seegefecht zu erleben. Als dies ablief und die phoinikischen Sidonier 

siegten, freute er sich über den Wettkampf und über sein Heer.“582 

 

Nach seinem Übergang über den Hellespont und seiner Ankunft in Thessalien lobte er daraufhin 

Pferdewettkämpfe aus. Diese geschehen jedoch weniger unter der Prämisse, seinen Euergetis-

mus gegenüber den Soldaten zum Ausdruck zu bringen, als vielmehr die Tauglichkeit und Ge-

schwindigkeit der Pferde zu erproben: 

 

„In Thessalien veranstaltete er einen Wettkampf mit seinen eigenen Rossen, wobei er auch die 

thessalische Reiterei erproben wollte; denn er hatte gehört, die thessalische Reiterei sei die beste 

Griechenlands.“583 

 
581 DILLEMANN 1961, 148. 
582 Hdt. 7,44 (Übers. Feix): ἐπεὶ δ᾽ ἐγένετο ἐν Ἀβύδῳ μέσῃ, ἠθέλησε Ξέρξης ἰδέσθαι πάντα τὸν στρατόν: καὶ 
προεπεποίητο γὰρ ἐπὶ κολωνοῦ ἐπίτηδες αὐτῷ ταύτῃ προεξέδρη λίθου λευκοῦ, ἐποίησαν δὲ Ἀβυδηνοὶ 
ἐντειλαμένου πρότερον βασιλέος, ἐνθαῦτα ὡς ἵζετο, κατορῶν ἐπὶ τῆς ἠιόνος ἐθηεῖτο καὶ τὸν πεζὸν καὶ τὰς νέας, 
θηεύμενος δὲ ἱμέρθη τῶν νεῶν ἅμιλλαν γινομένην ἰδέσθαι. ἐπεὶ δὲ ἐγένετό τε καὶ ἐνίκων Φοίνικες Σιδώνιοι, 
ἥσθη τε τῇ ἁμίλλῃ καὶ τῇ στρατιῇ. 
583 Hdt. 7,196 (Übers. Feix): (...) ἐν Θεσσαλίῃ μὲν ἅμιλλαν ποιησάμενος ἵππων τῶν ἑωυτοῦ, ἀποπειρώμενος καὶ 
τῆς Θεσσαλικῆς ἵππου, πυθόμενος ὡς ἀρίστη εἴη τῶν ἐν Ἕλλησι. 



124 
 

Die beiden Beispiele aus Herodots Historiae machen deutlich, dass sich hinter der von Eunapios 

proklamierten Wohltätigkeit Julians in Ktesiphon eine Imitation von Herodots Xerxes I.-Dar-

stellung verbergen könnte. Schon Eunapios’ detailreiche Darstellung der sassanidischen Aus-

rüstungsgegenstände, die sich analog zu Xerxes’ I. Heeresinspektion bei Herodot gestaltet, hat 

dieses Vorgehen zum Ausdruck gebracht und setzt sich hier fort. Im Fall von Xerxes’ I. Wett-

kämpfen in Kleinasien und Griechenland unterstreicht Herodot die Eigenschaften, die einen 

weitsichtigen Großkönig bzw. Kaiser im Krieg ausmachen: Xerxes I. überwacht die Truppen-

bewegungen von der Ferne aus, inspiziert seine Reiterei in Wettkämpfen und erfüllt damit die 

Erwartungen an einen fürsorglich-vorausschauenden und zugleich entschlossenen Feldherrn. 

Der Perserbekämpfer Julian wird bei Eunapios jedoch nicht zu Xerxes I. – Eunapios erkennt 

lediglich die Vorzüge seiner literarischen Vorlage, die bei Herodot mit dem Großkönig identi-

fiziert werden, und münzt dessen Tugenden auf Julian.584 Die Wettkämpfe des Kaisers werden 

– anders als bei Xerxes I. – jedoch weniger zur Inspektion der Streitkräfte, sondern vielmehr 

als bloßer Ausdruck seiner demonstrativen Wohltätigkeit abgehalten. In allen eunapianischen 

Fragmenten, die sich dem Ende des Perser-Feldzugs und Julians Ableben zuneigen, schimmern 

Julians Weitsicht und Souveränität in der Planung und Durchführung von Feldzügen durch: sei 

es in Situationen, in denen sich Julian gegenüber seinen militärischen Beratern durchsetzen 

muss, oder wenn es darum geht, providentialistische Träume über Goten-Unruhen zu deuten 

und die Moral der Streitkräfte durch Wettkämpfe und Theateraufführungen aufrechtzuerhalten. 

Letztlich müssen die von Eunapios geschilderten Ereignisse nicht historisch und Julians Tu-

genden auch keine Imitation des Xerxes I. sein. Die Exempla dienen vielmehr dem höheren 

Zweck, die Leserschaft des Geschichtswerks von der Entschlossenheit des Kaisers zu überzeu-

gen, auf dessen Ableben vorzubereiten und die Konsequenzen seines Todes angesichts mora-

lisch unterlegener Kaisernachfolger zu unterstreichen. 

 

 

8.6 Tod, Orakelsprüche und Nachleben 

Fragment 23: 

Anders als bei den Abschnitten über die bisherigen Kaiser setzt das Geschichtswerk seinen 

Bericht über Julian auch nach dessen Ableben fort und geht nicht einfach zu seinem 

 
584 Das herodoteische Echo findet sich immer wieder bei Eunapios und Zosimos. Vgl. etwa die Deutung des 
Kampfes zwischen Konstantin I. und Licinius bei Zos. 2,18–20 sowie 2,22 und SCAVONE 1969, 159–163, der 
zwar noch von einer größeren Unabhängigkeit der Historia nea von Eunapios ausgeht, aber die Benutzung Hero-
dots durch Eunapios sowie Zosimos treffend beschreibt: „His naivete and fondness for marvelous tales is very 
much in the Herodotean manner; but they are out of place in an educated man of the fifth century a.d.“ (hier 
163). 



125 
 

Amtsnachfolger Jovian über. Diese Abweichung von Eunapios’ vorherigem Vorgehen wird 

durch die Abfolge derjenigen Fragmente ersichtlich, die über die Exc. de Sent. überliefert wur-

den und sich zur Rekonstruktion des Geschichtswerks abermals wie ein chronologischer Leit-

faden der Ereignisabfolge eignen. Die letzte Textstelle aus den Exc. de Sent., die sich auf einen 

Zeitpunkt vor Julians Tod bezieht, ist Fragment 22 über die Exempla von Julians πρόνοια.585 

Daran schließen sich nun drei Fragmente aus den Exc. de Sent. an: ein Bericht über die Vor-

gänge nach dem Tod des Kaisers, zahlreiche Vergleiche zwischen Julian und Alexander dem 

Großen sowie ein Orakelspruch, den Julian in Ktesiphon erhalten haben soll und dessen Inhalt 

auf das baldige Ableben des Kaisers hindeutet.586 Um diese Fragmente aus den Exc. de Sent. 

streuen sich weitere Zeugnisse aus der Suda und den Vitae sophistarum, sodass sich insgesamt 

noch dreizehn Fragmente Julian widmen, obwohl dieser bereits verstorben ist.587 Die Abwei-

chung vom vorherigen Vorgehen, nach dem Ableben eines Kaisers nicht wahllos auf den nächs-

ten Prätendenten überzugehen, und die Vielzahl der Fragmente legen nahe, dass der Tod von 

Julian, in dem für Eunapios alles kulminierte, alles andere als eine geringe Bedeutung hatte. 

Auch wenn es heute nicht mehr ermittelt werden kann, ist durchaus denkbar, dass er Julians 

Nachleben ein eigenständiges Buch innerhalb seines Geschichtswerks gewidmet hat. 

Fragment 23 stellt den Leser des Geschichtswerks jedoch vor vollendete Tatsachen, da Julian 

bereits verstorben ist. Eunapios schildert in Fragment 23 lediglich den Ablauf der Nachfolger-

suche unter den Soldaten. Allen sei klar gewesen, dass sie zwar zahlreich an potenziellen An-

führern gewesen seien, aber dass keiner an Julian heranreichen würde. Schließlich sei Julian 

Gott ebenbürtig gewesen und habe die Herrschaft auch nur angenommen, weil er erkannt hatte, 

dass die Menschheit seine Regierung benötigte.588 Die pathetische Verklärung von Julians Ab-

leben löste im zehnten Jahrhundert n. Chr. eine Invektive gegen Eunapios aus, die vermutlich 

auf Arethas von Patras zurückgeht und von den Kompilatoren der Konstantinischen Exzerpten-

sammlung mit der Marginalie ΣΤΗΛΙΤΕΥΤΙΚΟΣ ΚΑΤΑ ΕΥΝΑΠΙΟΥ versehen wurde.589 

 
585 Vgl. Eunap. hist. fr. 22. 
586 Vgl. Eunap. hist. fr. 23, 24 und 26. 
587 Vgl. Eunap. hist. fr. 25, 25.1, 25.2, 25.3, 25.4, 25.5, 25.6, 27 und 27.1. 
588 Eunap. hist. fr. 23 = Exc. de Sent. 24: Ὅσπερ δὲ ἓν πολέμῳ καὶ τοσούτων ἐπικειμένων ἄρχοντος δεόμενον τὸ 
στρατόπεδον τὴν αἵρεσιν περιεσκόπει. καὶ καθάπερ ἰατρικοί φασι κατὰ ταὐτὸν γενομένων δυεῖν ἀλγημάτων τὸ 
ἔλαττον ὑπὸ τοῦ σφοδροτέρου λύεσθαι, οὕτω καὶ τότε θεωρεῖν ἐξῆν, ὡς τὴν ὑπεροχὴν τοῦ κατὰ τὸν βασιλέα 
πάθους ὁ τοῦ πολέμου φόβος παρὰ πόδας ἑστὼς καταμαραίνων ἀπήμβλυνεν. τὸ μὲν γὰρ γεγενημένον ἦν 
φανερὸν, τὸ δὲ ὅπως εἴκαζεν ἄλλος ἄλλως, ἠπίστατο δὲ οὐδὲ εἷς. πλὴν ἓν τοῦτό γε ᾔδεσαν, ὡς αἱρεῖσθαι 
προσῆκέ σφισιν ἄρχοντας. εἰ δὲ καὶ πλῆθος ἦσαν, τοῦτο γοῦν ἠπίσταντο σαφῶς, ὅτι ἄρχοντος μὲν εὐπορήσουσι, 
τοιοῦτον δὲ οὐδὲ εἰ πλαστὸς θεὸς, εὑρήσουσιν. ὅς γε διὰ φύσεως ἐξουσίαν καὶ τὸ ἰσομέγεθες τῷ θείῳ ἀγωγῆς τε 
ἀνάγκην ἐπαύσατο πρὸς τὸ χεῖρον ἕλκουσαν, καὶ ἐκ τοσούτων ἀνενεγκὼν κυμάτων οὐρανόν τε εἶδε καὶ ἐπέγνω 
τὰ ἐν αὐτῷ καλὰ, τοῖς τε ἀσωμάτοις ὁμιλήσας σῶμα ἔχων ἔτι. καὶ βασιλείας τε ἔτυχεν οὐχ ὅτι ἤρα βασιλείας, 
ἀλλ’ ὅτι τὸ ἀνθρώπειον ἑώρα δεομένους βασιλεύεσθαι· φιλοστρατιώτης τε ἦν διαφερόντως οὐχ ὅτι ἐβούλετο 
δημαγωγεῖν, ἀλλ’ ὅτι τοῦτο ἠπίστατο τοῖς κοινοῖς συμφέρειν. 
589 Vgl. Eunap. hist. t. 4. 



126 
 

Möglicherweise ist dem panegyrischen Duktus ebenfalls geschuldet, dass sich bei Zosimos nur 

eine sehr verkürzte Wiedergabe der eunapianischen Nachricht findet. So lässt Zosimos jegli-

ches Pathos weg und berichtet nur, dass die Soldaten, die vom Tod ihres Kaisers noch nichts 

erfahren hatten, einen großartigen Sieg erringen und die Perser darüber hinaus immer wieder 

aufs Neue Angriffe wagen. In dieser Situation versammeln sich alle höheren Offiziere sowie 

das Heer und beraten über Julians Nachfolge, da es ihnen wichtig erscheint, im Feindesland 

nicht ohne Führung zurechtkommen zu müssen.590 

Abgesehen von der fehlenden pathetischen Verklärung Julians bietet Zosimos’ Bericht einige 

Gemeinsamkeiten mit Fragment 23. Sowohl bei Zosimos als auch bei Eunapios findet die Suche 

nach einem Nachfolger mitten im Krieg und in einer Bedrohungslage statt. Ferner erkennen die 

Soldaten in beiden Werken die Notwendigkeit, einen Nachfolger zu bestimmen, und kommen 

deshalb zusammen. Trotzdem ist auffällig, dass Zosimos die eunapianischen Ausführungen zu 

den Konsequenzen, die aus Julians Ableben entstanden, nicht übernommen, sondern seinen 

Bericht nahezu nüchtern gestaltet hat. Julians Tod bedeutet für Zosimos nicht das Gleiche wie 

für Eunapios. Anders als im eunapianischen Geschichtswerk ist Julian bei Zosimos nicht gott-

gleich und zeitlebens auch nicht im Besitz übernatürlicher Kräfte. Sein Tod hat für die Historia 

nea andere negative Konsequenzen. So resümiert Zosimos in einem eigenständigen Kapitel, 

dass es infolge von Julians Ableben zum ersten Mal in der römischen Geschichte zur Heraus-

gabe von Gebieten gekommen sei. Obwohl die Römer auch schon vorher Niederlagen gegen 

die Perser erfahren hätten und Führungspersönlichkeiten wie Crassus und Valerian in der Ver-

gangenheit in Gefangenschaft geraten seien oder den Tod erlitten hätten, habe keine Niederlage 

die Aufgabe von römischem Besitz bedeutet.591 

Dennoch dürfte es sich bei Zosimos’ Ausführung nicht um eine Emanzipation von Eunapios 

handeln. Dass der historische Exkurs über die Folgen von römischen Niederlagen im verblie-

benen Korpus der eunapianischen Fragmente fehlt, ist wieder auf das divergierende Exzerpier-

Interesse der Konstantinischen Exzerptoren auf der einen und Zosimos auf der anderen Seite 

zurückzuführen. Während Zosimos an einer nüchternen Wiedergabe des Ereignishorizonts in 

Eunapios’ Geschichtswerk interessiert war, lag der Fokus der Konstantinischen Exzerptoren 

auf der Konservierung von Eunapios’ pathetischer Verklärung Julians, für die sich unter ande-

rem mit Ammianus Marcellinus’ Res gestae und Libanios’ Epitaphien auf Julian weitere 

 
590 Vgl. Zos. 3,29,2–30,1. 
591 Vgl. Zos. 3,32. 



127 
 

Beispiele finden.592 Dass Zosimos’ Rückgriff auf römische Niederlagen dagegen auf Eunapios 

zurückgehen muss, wird jedoch dadurch deutlich, dass sein Exkurs auch bei anderen Historio-

graphen vorkommt, für die eine gemeinsame Quelle verantwortlich gemacht wird. So weisen 

sowohl Eutrop als auch Rufius Festus und Ammianus Marcellinus auf die Beispiellosigkeit der 

Gebietsabtretungen hin.593 Im Unterschied zu Zosimos machen die übrigen Historiographen 

jedoch weniger Julians Tod als Ursache für die Gebietsabtretungen verantwortlich als vielmehr 

den Friedensschluss zwischen Schapur II. und dem Kaisernachfolger Jovian, dem die Historio-

graphen wiederum ganz unterschiedliche Motive unterstellen.594 

In Fragment 23 fällt auf, dass Eunapios an dieser Stelle auf die Schilderung der genauen Um-

stände von Julians Tod verzichtet.595 Tatsächlich dürfte seine Aussage – τὸ μὲν γὰρ 

γεγενημένον ἦν φανερὸν, τὸ δὲ ὅπως εἴκαζεν ἄλλος ἄλλως, ἠπίστατο δὲ οὐδὲ εἷς (Eunap. hist. 

fr. 23) – bloße Tarnung gewesen sein oder sich ausschließlich auf das Wissen der Soldaten 

beziehen. Ansonsten ist seine Aussage nicht zuletzt deswegen frappierend, weil Eunapios dank 

seiner Quellengrundlage hervorragend über alle Geschehnisse während des Perser-Feldzugs in-

formiert ist und mancherorts sogar mehr zu berichten weiß als andere Historiographen. Seine 

Quellengrundlage Oribasios war nicht nur kaiserlicher Begleiter auf dem Perser-Feldzug, son-

dern auch Julians Leibarzt, der in seinem ὑπόμνημα mit einiger Sicherheit über die genauen 

Umstände von Julians Tod berichtet haben wird.596 Insofern drängt sich der Verdacht auf, dass 

sich hinter Eunapios’ Aussparen konkreter Informationen zum Ableben des Kaisers die Inten-

tion verbirgt, die mystische Verklärung Julians weiterzubetreiben. 

Das, was Eunapios in Fragment 23 an Informationen nennt, beinhaltet weitreichende Konse-

quenzen. Julians Herrschaftsanspruch wird im eunapianischen Geschichtswerk nicht auf 

Constantius’ II. Entscheidung zurückgeführt, einen Mitkaiser zu bestimmen. Vielmehr ist ent-

scheidend, dass Julian die Herrschaft nicht zugefallen sei, ὅτι ἤρα βασιλείας, ἀλλ’ ὅτι τὸ 

ἀνθρώπειον ἑώρα δεομένους βασιλεύεσθαι (Eunap. hist. fr. 23). Entgegen den historischen Tat-

sachen spielt Julians Zugehörigkeit zur Konstantinischen Dynastie für Eunapios keine Rolle. 

Sein Anspruch wird ausschließlich über die persönliche Entscheidung zur Herrschaft hergelei-

tet, die wiederum durch die enge Bindung an das Heer legitimiert wird. Damit macht Eunapios 

 
592 Vgl. für die Beschreibung der Todesfolge und die Szene am Sterbebett Amm. 25,3 sowie Lib. or. 18,272, für 
einen Rückblick auf die Tugenden Julians Amm. 25,4, Epit. Caes. 43,5–7 sowie Lib. or. 17, 18 und 24 für die 
Epitaphien auf Kaiser Julian. Vgl. CÉLÉRIER 1975. 
593 Vgl. Eutr. 10,17,1 f., Ruf. Fest. 29 und Amm. 25,9,7–11. 
594 Vgl. hierzu ausführlich den Kommentar von PASCHOUD 1979a, 221–223 Anm. 93, sowie ders. 1975, 184–
206. 
595 Den genauen Ablauf beschreibt bspw. Amm. 25,3,6 f. 
596 Zu den am Sterbebett anwesenden Personen zählte Oribasios laut Amm. 25,3,21 f. offenbar jedoch nicht. 



128 
 

Julian zu einem eigenständigen und selbstlosen Kaiser, der sich von jeglicher dynastischen Zu-

gehörigkeit befreit hat. 

 

Fragment 24: 

Das darauffolgende Fragment 24 stammt aus den Exc. de Sent. und besteht aus insgesamt vier 

Paragraphen, von denen die letzten drei vermutlich im gleichen inhaltlichen Kontext gestanden 

haben. Davon losgelöst dürfte der erste Paragraph sein, in dem sich Julian gegenüber Oribasios 

gelehrig zeigt.597 Auf der Suche nach dem Kontext hielten Paschoud und Blockley alle Para-

graphen dieses Fragments für den Teil eines Nekrologs auf Julian598, dessen wichtigste Cha-

raktereigenschaften Eunapios noch einmal betonen wollte. Uneins waren sich beide jedoch da-

rin, an welcher Stelle der Nekrolog im Geschichtswerk zu verorten war. Während Blockley das 

Fragment vor die Wahl Jovians zu Julians Nachfolger platzierte, ging Paschoud davon aus, dass 

Eunapios den Nekrolog nach Jovians Ernennung zum Nachfolger Julians eingearbeitet habe.599 

Auch wenn Zosimos den eigentlichen Nekrolog in seiner Historia nea ausgelassen hat, betonte 

Paschoud den kurzen Einschub bei Zosimos, den er nach Jovians Herrschaftsantritt bietet: 

 
„Solchermaßen hatte sich denn die Lage bis zum Tode des Iulianus entwickelt, Iovianus aber 

gedachte, nachdem er den Purpurmantel angezogen und sich das Diadem ums Haupt gelegt 

hatte, den Rückzug anzutreten.“600 

 

Für Paschoud war der Einschub, dass Zosimos in seiner Historia nea auch nach Jovians Herr-

schaftsantritt noch einmal auf Julian zu sprechen kam, ein hinreichender Beleg dafür, sich für 

eine spätere Kontextualisierung des Nekrologs im eunapianischen Geschichtswerk auszuspre-

chen.601 Letzten Endes haben sowohl Paschouds als auch Blockleys Kontextualisierungsversu-

che Berechtigung, da sich das nächste Fragment aus den Exc. de Sent. mit Aussagekraft über 

die Chronologie des Geschichtswerks erst auf Kaiser Valens bezieht. Somit ist es kaum mög-

lich, zu eruieren, in welchem chronologischen Kontext Fragment 24 letztlich stand. 

 
597 Eunap. hist. fr. 24,1 = Exc. de Sent. 25: Ὅτι πρὸς τὸν Ὀριβάσιον εἰπόντα, ὡς οὐ χρὴ τὸν θυμὸν, κἂν ἐπεισίῃ, 
διὰ τῶν ὀμμάτων καὶ τῆς φωνῆς ἐκφορεῖσθαι, ὅρα τοίνυν, εἶπεν, ἐπειδὴ καλῶς λέγεις, εἰ τοῦτο ἐγκαλέσεις ἔτι 
δεύτερον. 
598 Vgl. PASCHOUD 2006b, 477, und BLOCKLEY 1983, 136 Anm. 58 sowie den Nekrolog bei Amm. 25,4. 
599 Vgl. PASCHOUD 2006b, 477, und BLOCKLEY 1983, 43, der das Fragment vor den Beginn von Jovians Herr-
schaft platziert. 
600 Zos. 3,30,2 (Übers. Veh): Τὰ μὲν οὖν ἄχρι τῆς Ἰουλιανοῦ τελευτῆς τόνδε πέπρακται τὸν τρόπον, Ἰοβιανὸς δὲ 
τὴν ἁλουργίδα ἐνδὺς καὶ τὸ διάδημα περιθέμενος εἴχετο τῆς ἐπὶ τάδε πορείας (...). 
601 Vgl. PASCHOUD 2006b, 477. 



129 
 

Fest steht nur, dass das Geschichtswerk Julians Charaktereigenschaften nach dessen Ableben 

erneut auf den Punkt bringen wollte. Im Fall von Julians Antwort auf Oribasios’ Mahnung in 

Fragment 24,1 könnte Eunapios die Bereitschaft des Kaisers, Neues zu lernen und moralische 

Unterordnung zu akzeptieren, betont haben. Diese Eigenschaft hebt Ammianus Marcellinus 

ebenfalls hervor. Während der weitere Kontext bei Eunapios verlorengegangen ist, präsentiert 

Ammianus Marcellinus die julianische Bereitschaft als gelungenes Gegengewicht zu dessen 

Leichtsinn.602 Anders als bei Ammianus Marcellinus haben sich im eunapianischen Nekrolog 

auf Julian keine Fehler oder Laster des Kaisers konserviert. Ob das Geschichtswerk überhaupt 

negative Seiten an Julian hervorgehoben hat, muss gänzlich offenbleiben. 

Die drei verbliebenen Paragraphen legen tendenziell sogar das Gegenteil nahe und heben das 

Andenken an den verstorbenen Kaiser auf eine religiöse Ebene. Zunächst erfolgt durch 

Eunapios in Fragment 24,2 die Zusammenfassung einer Anekdote um Alexander den Großen 

und dessen Behauptung, er stamme von Zeus ab. Olympias habe daraufhin mit den Worten 

reagiert, ob Alexander denn nicht aufhöre, sie bei Hera in Verruf zu bringen.603 Olympias’ Aus-

ruf geht hierbei nicht auf Eunapios selbst zurück, sondern hat mit Plutarchs Alexander-Vita ein 

literarisches Vorbild.604 Eunapios’ Emanzipation von Plutarch wird nur dadurch deutlich, dass 

er Alexanders Namen durch das im Geschichtswerk beliebte μειράκιον substituiert. 

Auch wenn Julian in diesem Paragraphen selbst nicht vorkommt, geht es bei der Beschreibung 

von Alexanders Abstammung indirekt dennoch um den soeben verstorbenen Kaiser. Schließ-

lich führte nicht nur Alexander seine Herkunft auf eine göttliche Abstammung zurück, sondern 

auch Julian. Während das bei Alexander durch Plutarch deutlich wird, verrät Julian es durch 

eine Selbstaussage in seiner Rede an den Kyniker Herakleios. Darin bringt er seine Abstam-

mung von Helios in einen Dialog zwischen Zeus und dem Sonnengott zur Sprache, in dem Zeus 

Helios darum bittet, die Vormundschaft über sein Kind, Julian, zu übernehmen: 

 

„Und Zeus begann zu Helios zu sprechen: ‚Dieses kleine Kind hier – es war ein Verwandter von 

ihnen, den man beiseite geworfen hatte und nicht weiter beachtete, ein Neffe jenes reichen Man-

nes und Vetter seiner Erben – dies ist dein Nachkomme. Schwöre also bei deinem und bei mei-

nem Zepter, dass du dich in besonderer Weise um es kümmern, für es sorgen und es von der 

Krankheit heilen wirst. Du siehst ja, wie es gleichsam voller Rauch, Schmutz und Qualm ist, 

 
602 Amm. 25,4,16 (Übers. Seyfarth): Digestis bonis, quae scire potuimus, nunc ad explicanda eius vitia ve-
niamus, licet dicta sint carptim. levioris ingenii, verum hoc instituto rectissimo temperabat emendari se, cum 
deviaret a fruge bona, permittens. Die von Ammianus Marcellinus angedeutete Wiederholung von Julians Feh-
lern taucht in Bezug auf Julians Leichtsinn in Amm. 16,7,6 zum ersten Mal auf. 
603 Eunap. hist. fr. 24,2 = Exc. de Sent. 26: Ὅτι φασὶν Ἀλεξάνδρου θειάζοντος ἑαυτὸν ἐκ Διὸς Ὀλυμπιάδα 
θρυπτομένην φάσκειν· οὐ παύσεται τὸ μειράκιον διαβάλλον με πρὸς τὴν Ἥραν; 
604 Vgl. Plut. Alex. 3,4: οὐ παύσεται με διαβάλλων Ἀλέξανδρος πρὸς τὴν Ἥραν; 



130 
 

und es besteht die Gefahr, dass das von dir in ihm ausgesäte Feuer erlischt, wenn du nicht mit 

Stärke dich gürtest. Sowohl ich als auch die Moiren geben dir dazu die Erlaubnis. Hole es also 

und ziehe es auf.“605 

 

Anders als Alexander, der sich im Fragment 24,2 eigenständig und unverhohlen auf seine gött-

liche Abstammung beruft, geht Julian jedoch weitaus subtiler und passiver vor. Bei Julian sind 

es die Götter, die in dem kurzen Exkurs innerhalb der Herakleios-Rede handeln und die göttli-

che Abstammung ins Spiel bringen, nicht Julian persönlich.606 Auch wenn Julian und Alexander 

die Gemeinsamkeit teilen, dass sie ihre Abstammung auf Götter zurückführen, unterscheiden 

sie sich jedoch ganz markant im jeweiligen Umgang mit ihrer Provenienz. Dem hochmütigen 

Alexander steht der besonnene Julian gegenüber. Auf diesen Kontrast dürfte es Eunapios mit 

seinem Paragraphen angelegt haben, zumal sich das Geschichtswerk bereits mit der kursieren-

den christlichen Unterstellung, Julian habe sich für eine Reinkarnation Alexanders gehalten, 

auseinandersetzen musste.607 Tatsächlich lag Eunapios jedoch nichts ferner, als Julian mit Ale-

xander, dem „Antiphilosophen“, zu identifizieren.608 Insofern dürfte es nicht dem Zufall ge-

schuldet sein, dass sich Eunapios bei der Niederschrift des Geschichtswerks explizit für Olym-

pias’ Ausspruch entschied, ihr Entsetzen betonte und Alexanders Hochmut hervorhob, von der 

sich der eunapianische, besonnene Julian so sehr unterschied. In den verbliebenen Paragraphen 

des Fragments schildert Eunapios, auf welcher Grundlage Julians göttliche Abstammung ba-

sierte. 

In Fragment 24,3 könnte Eunapios einen Dialog zwischen einer Gottheit – möglicherweise He-

lios oder Zeus – und Julian konstruiert haben, von dem sich immerhin die Anrede an den Kaiser 

konserviert hat. So habe sich die Gottheit an Julian gewendet und ihn als Sohn des Wagenlen-

kergottes und Allherrschers bezeichnet.609 Möglicherweise hat die göttliche Anrede Julians im 

 
605 Iul. or. 7,229c (Übers. Nesselrath): Λέγειν δὲ ὁ Ζεὺς ἄρχεται πρὸς τὸν Ἥλιον: τουτὶ τὸ παιδίον, ἔφη: ξυγγενὲς 
δὲ ἦν αὐτῶν ἄρα παρερριμμένον που καὶ ἀμελούμενον, ἀδελφιδοῦς ἐκείνου τοῦ πλουσίου καὶ ἀνεψιὸς τῶν 
κληρονόμων: τοῦτο, ἔφη, σόν ἐστιν ἔκγονον. ὄμοσον οὖν τὸ ἐμόν τε καὶ τὸ σὸν σκῆπτρον, ἦ μὴν ἐπιμελήσεσθαι 
διαφερόντως αὐτοῦ καὶ ποιμανεῖν αὐτὸ καὶ θεραπεύσειν τῆς νόσου. ὁρᾷς γὰρ ὅπως οἷον ὑπὸ καπνοῦ ῥύπου τε 
ἀναπέπλησται καὶ λιγνύος, κίνδυνός τε τὸ ὑπὸ σοῦ σπαρὲν ἐν αὐτῷ πῦρ ἀποσβῆναι, ἢν μὴ σύ γε δύσεαι ἀλκήν. 
σοὶ δὲ ἐγώ τε ξυγχωρῶ καὶ αἱ Μοῖραι· κόμιζε οὖν αὐτὸ καὶ τρέφε. 
606 Vgl. hierzu den gesamten Exkurs in Iul. or. 7,227c–234c und or. 5 sowie ALT 2010–2011, GREENWOOD 2014 
und ders. 2017. 
607 Vgl. Socr. 3,21 für die christliche Behauptung, Julian sei von Alexanders Geist beseelt worden, oder Greg. 
Naz. 5,14, der sich Arr. Anab. 7,27,3 bedient, um Julian zu unterstellen, er habe sich wie Alexander beim Ster-
ben in einen Fluss werfen wollen, um die eigene Himmelfahrt zu fingieren. Vgl. diesbezüglich STRAUB 1978, 
533–536, und VAN NUFFELEN 2002, 266 f. 
608 WIRTH 1974, 206, zum Begriff des Antiphilosophen und Alexander dem Großen. Vgl. Iul. Caes. 330b zu Juli-
ans Haltung gegenüber Alexander, den er für seine Feldzüge bewundert aber für einen charakterlich und mora-
lisch unvollkommenen Herrscher hält. 
609 Eunap. hist. fr. 24,3 = Exc. de Sent. 27: Ὅτι προσαγορεύων ὁ θεὸς τὸν Ἰουλιανόν φησιν· ὦ τέκος ἁρμελάταο 
θεοῦ, μεδέοντος ἁπάντων. 



131 
 

Geschichtswerk ein literarisches Vorbild. So taucht die eunapianische Formulierung, μεδέοντος 

ἁπάντων (Eunap. hist. fr. 24,3), in leicht veränderter Form als πάντων μεδέοντι in einer verlo-

renen Anthologie mit Euripides-Zitaten auf, die sowohl Satyros von Kallatis als auch Clemens 

von Alexandria vorlag.610 Auch wenn weitere Hinweise auf die Herkunft der gesamten Formu-

lierung insbesondere auch im Hinblick auf die Bezeichnung Julians als „Sohn des Wagenlen-

kergottes“ verlorengegangen sind, drängt sich nicht zuletzt auch wegen der Benutzung des do-

rischen Griechisch der Verdacht auf, dass Eunapios hier fremdes Material verwendet hat. Ins-

gesamt beweist Eunapios auch hier wieder, dass er sich bestens in der griechischen Literatur 

auskennt, und versucht, herauspräparierte Zitate in sein eigenes Geschichtswerk einzuarbeiten. 

Im letzten Paragraphen von Fragment 24 kulminiert nicht nur Eunapios’ Vergleich zwischen 

Julian und Alexander dem Großen, sondern auch seine Benutzung von Zitaten aus der klassi-

schen Literatur.611 Erneut bringt Eunapios darin die Anekdote über Alexanders Herkunft zur 

Sprache. Allerdings fällt im Unterschied zum Plutarch-Zitat in Fragment 24,2 auf, dass der 

eunapianische Alexander im vorliegenden Paragraphen nun sogar vor Hera tritt und sich mit 

der Wiedergabe seiner göttlichen Abstammung nicht zurückhalten kann. Eine derartige Wei-

terentwicklung der Anekdote ist in der Historiographie nicht überliefert. Schließlich lässt 

Eunapios beide Protagonisten vor ihre jeweiligen Bezugsgötter treten und hebt durch ihr diver-

gierendes Auftreten erneut die Unterschiede zwischen Alexander und Julian hervor. Während 

er Alexander den moralischen Fehltritt unterschiebt, Olympias vor Hera in Verruf zu bringen, 

steht Julian bei Eunapios ganz im Einklang mit den Göttern. Deren Eintracht unterstreicht 

Eunapios durch ein direktes Zitat aus Platons Phaidros, das er vollständig aus dem Kontext 

seiner Quelle herauslöst: 

 

„Die Schönheit aber war damals herrlich anzusehen, als wir, zu einem glücklichen Chor vereint, 

im Gefolge des Zeus und andere mit einem anderen Gotte, den seligen und göttlichen Anblick 

schauten (...).“612 

 

 
610 Heute wird das entsprechende Zitat aus der Euripides-Anthologie als Eur. fr. 912 geführt und findet sich so-
wohl bei Sat. fr. 37 3,9–14 als auch bei Clem. Al. strom. 5,70,2–6. Vgl. hierzu auch SCHORN 2001, 16 Anm. 7, 
der davon ausgeht, dass beide Autoren die Anthologie unabhängig voneinander benutzt haben dürften. 
611 Eunap. hist. fr. 24,4 = Exc. de Sent. 28: Ὅτι ὁ Ἰουλιανὸς ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς ἴδιον ἀνακαλεῖ τὸν ἥλιον, οὐχ 
ὥσπερ Ἀλέξανδρος διαβάλλεται φάσκων πρὸς τὴν Ἥραν, ὅτι Ὀλυμπιὰς αὐτὸν ἐκ Διὸς ἀνελομένη τοῦτο οὐκ 
ἀπεκρύπτετο· ἀλλ’ οὗτός γε ἐπὶ ταῖς τοῦ θεοῦ μαρτυρίαις αἰωρούμενος ἐς τὸν Πλάτωνα ὑποφέρεται, ὥσπερ ὁ 
ἐκείνου Σωκράτης φησί, μετὰ μὲν Διὸς ἡμεῖς, ἄλλοι δὲ μετ’ ἄλλου του θεῶν, ταύτην καὶ αὐτὸς εἰς τὴν ἡλιακὴν 
βασιλείαν τινὰ καὶ χρυσῆν σειρὰν ἀναφέρων καὶ συναπτόμενος. 
612 Plat. Phdr. 250b–c (Übers. Rufener): κάλλος δὲ τότ᾽ ἦν ἰδεῖν λαμπρόν, ὅτε σὺν εὐδαίμονι χορῷ μακαρίαν 
ὄψιν τε καὶ θέαν, ἑπόμενοι μετὰ μὲν Διὸς ἡμεῖς, ἄλλοι δὲ μετ᾽ ἄλλου θεῶν, εἶδόν τε καὶ ἐτελοῦντο τῶν τελετῶν 
ἣν θέμις λέγειν μακαριωτάτην (...). 



132 
 

In seinem Phaidros-Kommentar untersuchte Yunis, wer sich hinter den ἡμεῖς verbergen könnte, 

und arbeitete heraus, dass „the first-person plural refers to (Sokrates) and others of like philo-

sophical nature“.613 Zu Yunis’ Erkenntnis passt es, dass sich der eunapianische Julian ebenfalls 

im Einklang mit Zeus befindet, der an dieser Stelle laut Blockley „as usual in late Neoplatonic 

thought“ mit Helios zu einer einzigen Gottheit verschmilzt614 und insbesondere zu Beginn von 

Julians Hymnos auf den König Helios verehrt wird: 

 

„Bin ich doch ein Gefolgsmann des Königs Helios. (...) Was ich aber, ohne einen Tadel befürch-

ten zu müssen, mit Fug und Recht anführen darf, ist folgendes: Schon von Kindheit an war mir 

eine ganz gewaltige Sehnsucht nach den Strahlen des Gottes eingeprägt, und mein Geist geriet 

schon in meiner frühesten Jugend angesichts des ätherischen Lichtes tatsächlich in ein ungemei-

nes Entzücken. Ich wollte nicht nur ihn anstarren, sondern ich hing auch, wenn ich gelegentlich 

einmal des Nachts bei wolkenlosem, reinem und hellem Himmel ins Freie hinauskam, unbe-

kümmert um alles übrige, mit meinen Blicken an der Pracht des Himmels, ohne mich mehr 

daran zu kehren, ob man mit mir sprach, oder auch auf mein eigenes Tun zu achten.“615 

 

Die Sonnenstrahlen, die laut seiner Selbstauskunft schon auf denen jungen Kaiser große Anzie-

hungskraft ausübten, symbolisieren die Eintracht zwischen Helios und Julian und werden von 

Eunapios als goldene Kette interpretiert, die der Kaiser während seiner Herrschaft zwischen der 

himmlischen und der weltlichen Ebene gespannt haben soll. Die Verbindung zwischen beiden 

Ebenen als χρυσῆ σειρά (Eunap. hist. fr. 24,4) zu beschreiben616, ist wiederum keine Eigenleis-

tung von Eunapios, sondern stellt dieses Mal sogar ein doppeltes Zitat dar. So taucht die goldene 

Kette zunächst im Achten Gesang von Homers Ilias auf, in dem sich Zeus an den Götterolymp 

wendet und die Verbindung zwischen Himmel und Erde mit einer goldenen Kette vergleicht, 

mit Hilfe derer sich die Götter auf die Erde begeben.617 Ebendiese Stelle greift Platons Theai-

tetos auf, als es im Gespräch zwischen Sokrates und Theaitetos um ein Beispiel über die 

Schwierigkeit der Beweiserbringung geht: 

 

 
613 YUNIS 2011, 150. 
614 BLOCKLEY 1983, 136 Anm. 59. 
615 Iul. or. 4,130b–c (Übers. Asmus): καὶ γάρ εἰμι τοῦ βασιλέως ὀπαδὸς Ἡλίου. (...) ἐντέτηκέ μοι δεινὸς ἐκ 
παίδων τῶν αὐγῶν τοῦ θεοῦ πόθος, καὶ πρὸς τὸ φῶς οὕτω δὴ τὸ αἰθέριον ἐκ παιδαρίου κομιδῇ τὴν διάνοιαν 
ἐξιστάμην, ὥστε οὐκ εἰς αὐτὸν μόνον ἀτενὲς ὁρᾶν ἐπεθύμουν, ἀλλὰ καί, εἴ ποτε νύκτωρ ἀνεφέλου καὶ καθαρᾶς 
αἰθρίας οὔσης προέλθοιμι, πάντα ἀθρόως ἀφεὶς τοῖς οὐρανίοις προσεῖχον κάλλεσιν, οὐκέτι ξυνιεὶς οὐδὲν εἴ τις 
λέγοι τι πρός με οὐδὲ αὐτὸς ὅ τι πράττοιμι προσέχων. 
616 Gemäß CÉLÉRIER 2013, 496, taucht die goldene Kette in Julians Werken nicht auf, sondern nur bei Eunapios, 
„(...) mais l’idée correspond bien à la croyance politico-religieuse de Julien.“ 
617 Vgl. Hom. Il. 8,18–21. 



133 
 

„Und über dies alles soll ich dir (...) beweisen, daß unter der goldenen Kette Homeros nichts 

anderes versteht als die Sonne und also andeutet, solange der gesamte Weltkreis in Bewegung 

ist und die Sonne, so lange sei auch alles und bleibe wohlbehalten bei Göttern und Menschen 

(...).“618 

 

Sokrates’ Erklärung könnte Eunapios in die Hände gespielt haben. Die sokratische Interpreta-

tion von Homers goldener Kette als Sonne diente Eunapios zur Beschreibung der metaphysi-

schen Verbindung zwischen Julian und Helios.619 Insgesamt ist dieser letzte Paragraph von 

Fragment 24 nicht gleichbedeutend mit dem Ende von Eunapios’ Nekrolog auf Julian. Unter-

brochen von einigen über die Suda überlieferten Fragmenten setzt sich seine Eloge in Fragment 

26, d. h. dem nächsten Fragment aus den Exc. de Sent. im Anschluss an Fragment 24, fort und 

berichtet über Julians sphärische Himmelfahrt.620 

 

Fragment 25: 

Im neunzehnten Jahrhundert haben sowohl Müller als auch Dindorf den Exkurs über Julians 

metaphysische Verbindung zu Helios unterbrochen, indem sie ein Fragment und weitere Ver-

weise auf Suda-Lemmata in den eunapianischen Nekrolog einschoben, die durchaus im Zusam-

menhang mit dem Epitaphios auf den eben verstorbenen Kaiser gestanden haben könnten. So 

wurde mit Fragment 25 ein anonymes Suda-Lemma überliefert, bei dem Boissonade im Anhang 

zu seiner 1822 erschienen Edition der Vitae sophistarum ausging, dass es „ex Eunapii historiis“ 

stamme621. Jedenfalls geht es darin um eine kurze Lebensbeschreibung des Libanios, dem Ju-

lian große Bewunderung entgegengebracht habe. Dies sei aber zum einen aus dem Grund ge-

schehen, weil Julian den Reden des Libanios zugestimmt habe, und zum anderen, um Pro-

hairesios zu kränken, indem er Libanios bevorzugte.622 

 
618 Plat. Tht. 153c–d (Übers. Schleiermacher): (...) καὶ ἐπὶ τούτοις τὸν κολοφῶνα, ἀναγκάζω προσβιβάζω τὴν 
χρυσῆν σειρὰν ὡς οὐδὲν ἄλλο ἢ τὸν ἥλιον Ὅμηρος λέγει, καὶ δηλοῖ ὅτι ἕως μὲν ἂν ἡ περιφορὰ ᾖ κινουμένη καὶ 
ὁ ἥλιος, πάντα ἔστι καὶ σῴζεται τὰ ἐν θεοῖς τε καὶ ἀνθρώποις (...). 
619 Zur Verdeutlichung der metaphysischen Verbindung zwischen Himmel und Erde taucht eine goldene Kette 
auch bei Sueton auf: Cicero habe davon geträumt, dass ein Junge – der sich später als Augustus erweisen sollte – 
an einer goldenen Kette vom Himmel heruntergelassen worden sei. Auch hier soll demissum e caelo (Suet. 
Aug. 94,9) gemäß LINKOMIES 1930, 167, verdeutlichen, dass die „Person, von der die Rede ist, kein Mensch, 
sondern ein Gott ist.“ 
620 Vgl. Eunap. hist. fr. 26. 
621 BOISSONADE 1822, 545. 
622 Eunap. hist. fr. 25 = Suda λ 486: Λιβάνιος, σοφιστής, Ἀντιοχεύς, τῶν ἐπὶ Ἰουλιανοῦ τοῦ βασιλέως χρόνων καὶ 
μέχρι Θεοδοσίου τοῦ πρεσβύτου, Φασγανίου πατρός, μαθητῆς Διοφάντου. (...) ὁ δὲ Ἰουλιανὸς ὁ Παραβάτης 
καίπερ τοσούτοις ἐμβεβηκὼς τῆς τε περὶ λόγους ἥπτετο φιλοτιμίας καὶ τὸν τῆς Ἀντιοχείας σοφιστὴν, ᾧ Λιβάνιος 
ὄνομα, διαφερόντως ἐθαύμασε, τὰ μὲν ἴσως ἐπαινῶν, τὰ δέ, ὅπως λυποίη τὸν μέγαν σοφιστὴν Προαιρέσιον, 
προτιμῶν ἕτερον. Ἀκάκιος γοῦν τις αὐτῷ τῶν περὶ τὴν ῥητορικὴν δεινῶν καὶ ὁ ἐκ Φρυγίας Τουσκιανὸς ἀεὶ πρὸς 
ταῦτα ἐπεκάλουν καὶ διεμέμφοντο τὰς κρίσεις. Vgl. zu Phasganios und Diophantos Art. Libanius (1), PLRE, Bd. 
1 (1971), 505–507 sowie Art. Diophantus (1), PLRE, Bd. 1, 260 f. 



134 
 

Warum ausgerechnet eine derartige Nachricht den Exkurs über Julians göttliche Verbindung zu 

Helios in Fragment 24,2–4 bis zu seiner Himmelfahrt in Fragment 26 unterbricht, liegt daran, 

dass es sich hier um ein Suda-Lemma handelt, das sich thematisch noch auf den ersten Para-

graphen von Fragment 24 bezieht. Im ursprünglichen Geschichtswerk dürften die Inhalte von 

Fragment 24,1 und 25 eher in einer Reihe von Exempla von Julians Charaktereigenschaften 

gestanden haben. Eunapios’ Vergleich zwischen Alexander dem Großen und Julian in den ver-

bliebenen Paragraphen von Fragment 24 und die Himmelfahrt des verstorbenen Kaisers in Frag-

ment 26 muss dagegen an späterer Stelle des Nekrologs eingewoben worden sein und wurde 

mit einiger Sicherheit nicht vom vorliegenden Fragment unterbrochen. Diese Vermutung erhält 

dadurch Gewicht, dass es sowohl in Fragment 25 als auch in Fragment 24,1 um Julians Tugend 

geht, belehrt zu werden und sich öffentlicher Kritik zu stellen. Hinzu kommt im vorliegenden 

Fragment noch Eunapios’ lobende Anerkennung, dass Julian trotz seiner Aufgaben als Staats-

mann immer auch Zeit für Rhetorikübungen aufbrachte und stets Wert auf seine Wortwahl 

legte. Das Lob für Julians außerordentlichen Fleiß, sich auch während des Feldlagers nachts 

literarisch zu betätigen, ist nicht genuin eunapianisch, sondern wird auch von Ammianus 

Marcellinus und Libanios hervorgehoben.623 

Neu ist hingegen, dass Eunapios in diesem Fragment auch erstmals Namen von Julian-Kritikern 

nennt. Sowohl bei Tuskianos als auch bei Akakios handelt es sich um Gewährsmänner von 

Prohairesios und Libanios, die auch in den Vitae sophistarum besprochen werden.624 Während 

Eunapios Akakios sogar eine eigene Kurzvita gewidmet hat und ihn darin anerkennend als Li-

banios’ Konkurrenten erwähnt, bezeichnet er Tuskianos an verschiedenen Stellen innerhalb der 

Vitae sophistarum als Quelle für die Wiedergabe eines athenischen Schulstreits zwischen Ap-

sines und dem Sophisten Julianos.625 Im Unterschied zum vorliegenden Fragment wissen die 

Vitae sophistarum allerdings nichts von einer phrygischen Herkunft des Tuskianos, sondern 

bezeichnen ihn eindeutig als Lyder. Diese Abweichung ist ungewöhnlich, da Eunapios Tuski-

anos nicht nur zitiert, sondern ihn durch den gemeinsamen Studienaufenthalt in Athen auch 

persönlich gekannt hat.626 Weil sich der ebenfalls aus Lydien stammende Eunapios zudem her-

vorragend in seiner Heimatregion ausgekannt haben dürfte, kann es sich nicht um einen eunapi-

anischen Fehler handeln. Becker vermutete in seiner Edition der Vitae sophistarum, dass eine 

 
623 Vgl. Amm. 16,5,4–8 sowie Lib. or. 1,130. Laut Selbstaussage in Iul. or. 4,157c soll Julian bspw. den Hymnos 
auf König Helios in drei Nächten abgefasst haben. 
624 Vgl. Art. Tuscianus (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 926, und Art. Acacius (6), PLRE, Bd. 1 (1971), 6. 
625 Vgl. Eunap. vit. soph. 9,1 f. für den Schulstreit, bei dem sich Tuskianos nicht nur als Quelle, sondern auch als 
Angeklagter vor Gericht erweist, sowie 9,17 für die Akakios-Vita, Art. Apsines (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 90, und 
Art. Iulianus (5), PLRE, Bd. 1 (1971), 469. 
626 Vgl. hierzu BECKER 2013, 32 mit Quellenangaben in Anm. 101. 



135 
 

Identität beider genannten Tuskianoi nur unter der Voraussetzung möglich sei, dass sich die 

Suda bei der phrygischen Herkunftsbezeichnung im Lemma geirrt hat.627 Für diese Vermutung 

spricht, dass die Regionen Lydien und Pamphylien zum Kompilationszeitpunkt der Suda im 

zehnten Jahrhundert n. Chr. längst nicht mehr als Verwaltungseinheiten existierten, sondern 

vielmehr in der Themenstruktur aufgegangen waren.628 Eine nachträgliche Bearbeitung der 

Textstelle durch die Suda-Kompilatoren legt auch das angehängte Epitheton ὁ Παραβάτης 

(Eunap. hist. fr. 25) nahe, das sicherlich nicht auf Eunapios zurückgeht. 

Auch der Zeitpunkt, wann Tuskianos und Akakios die Erklärung des Kaisers, Libanios zu be-

günstigen, kritisiert haben könnten, wirft noch Fragen auf. Da Julian Athen spätestens mit dem 

Beginn seiner Herrschaft nie wieder betreten hat, kann es nicht in diesem städtischen Kontext 

zur Formulierung ihrer Kritik gekommen sein. Penella verfolgte zwar eine andere Fragestellung 

– warum Eunapios Tuskianos keine eigene Vita widmete –, kam in Bezug auf Tuskianos jedoch 

zu der Vermutung, dass er seine sophistische Tätigkeit zugunsten einer politischen Karriere 

aufgegeben habe, da ein gleichnamiger Tuskianos in drei Briefen des Libanios als politischer 

Entscheidungsträger genannt wird.629 Wenn sich also Tuskianos und Akakios dem Kaiser als 

Staatsbeamte angeschlossen hätten, könnten sie ihre Kritik an Julian zu jedem beliebigen Zeit-

punkt von Julians Herrschaft als Augustus zum Ausdruck gebracht haben, zumal die übrigen 

Inhalte von Eunapios’ Nekrolog ebenfalls von der Chronologie losgelöst zu sein scheinen und 

kursorisch auf das Leben des Kaiser zurückblicken. 

 

Fragment 25.1: 

An Fragment 25 schließen sich einige mehr oder weniger aussagekräftige Fragmente aus der 

Suda sowie den Vitae sophistarum an, die allesamt im Zusammenhang mit Julians Gewährs-

männern Prohairesios und Libanios stehen. Fragment 25.1 ist ein anonymes Suda-Lemma630, 

das unter allen Eunapios-Editoren nur von Müller dem Geschichtswerk zugeordnet und insofern 

auch nicht von Blockley und Paschoud besprochen wurde.631 Auch wenn das Lemma anonym 

überliefert wurde, drängt sich die Verbindung zu Eunapios nicht nur aufgrund der inhaltlichen 

Beziehung zu Fragment 25 und Julians Bevorzugung von Libanios auf. Vielmehr kommt auch 

die Formulierung, dass jemand zu einem bestimmten Zeitpunkt seine Glanzzeit erlebt hatte, 

 
627 Vgl. ebd., 419 f. 
628 Vgl. zur Themenreform LILIE 1999, 54–57, sowie SCHREINER 2011, 62–66. 
629 Vgl. PENELLA 1990, 138 Anm. 49, mit dem Hinweis auf Lib. ep. 345, 348 und 353 sowie BECKER 2013, 420. 
630 Eunap. hist. fr. 25.1 = Suda π 2375: οὗτος ἐπὶ Ἰουλιανοῦ ἤκμαζε, σύγχρονος Λιβανίῳ τῷ σοφιτῇ· καὶ ὅπως 
λυποίη τοῦτον ὁ Ἰουλιανὸς, τὸν Λιβάνιον μεγάλως ἐθαύμαζεν. Vgl. Art. Proaeresius, PLRE, Bd. 1 (1971) 731, 
Art. Pancratius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 664 sowie Art. Ulpianus (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 973. 
631 Vgl. MÜLLER 1851, 25, führt das Lemma zudem nicht als eigenständiges Fragment, sondern erwähnt den Be-
zug zu Eunap. hist. fr. 25 auch nur im Kommentar. 



136 
 

unter Verwendung verschiedener Flexionen von ἀκμάζειν immer wieder im Geschichtswerk 

vor.632 Darüber hinaus ist auffällig, dass es zwar inhaltliche Bezüge zwischen Fragment 25 und 

25.1 gibt. Allerdings fallen in den beiden Suda-Lemmata unterschiedliche Formulierungen auf: 

 
Eunap. hist. fr. 25 Eunap. hist. fr. 25.1 

(...) τὸν τῆς Ἀντιοχείας σοφιστὴν, ᾧ Λιβάνιος ὄνομα, 

διαφερόντως ἐθαύμασε, τὰ μὲν ἴσως ἐπαινῶν, τὰ δέ, 

ὅπως λυποίη τὸν μέγαν σοφιστὴν Προαιρέσιον, προ-

τιμῶν ἕτερον. 

(...) καὶ ὅπως λυποίη τοῦτον ὁ Ἰουλιανὸς, τὸν 

Λιβάνιον μεγάλως ἐθαύμαζεν. 

 

Beide Fragmente meinen zwar die gleiche Bevorzugung des Libanios durch Julian. Anders als 

in Fragment 25 fällt in Fragment 25.1 innerhalb dieses Satzes jedoch nicht der Name Pro-

hairesios, sondern Libanios, um Julians Vorgehen zu beschreiben. Diese Abweichung ist inso-

fern markant, als sich nun zwei unterschiedlich lautende Belege für die gleiche Anekdote aus 

dem Geschichtswerk bieten. Es bedeutet allerdings auch, dass die Kompilatoren der Suda nicht 

zwangsläufig den originalen Wortlaut des Geschichtswerks wiedergegeben haben müssen und 

ihn sogar vielmehr verändert haben könnten. Ganz besonders ersichtlich wird diese Erkenntnis 

auch dadurch, dass die Zusatzinformationen – wie die chronologische Kontextualisierung von 

Prohairesios’ Wirken oder das Eingeständnis, dass Julian den Libanios auch aus ehrlichen Ab-

sichten heraus gelobt habe – in dem einen Lemma vorkommen und im anderen ausgelassen 

werden. Beim Zusammentragen der Suda-Lemmata kam es also nicht nur zu einer willkürlichen 

Auswahl der Informationen aus dem Geschichtswerk, sondern auch zur Umstrukturierung bzw. 

Neubildung einzelner Passagen. Insofern gilt, dass allgemeingültige Aussagen über das Ge-

schichtswerk aufgrund des nachträglichen Bearbeitungsfilters der Suda kaum zu treffen sind. 

 

Fragment 25.2, 25.3 und 25.4: 

In seinem Kommentar hat Müller Fragment 25.2 ebenfalls besprochen, das er in den Zusam-

menhang mit dem Geschichtswerk setzt, da es einen weiteren Hinweis über das Leben des Pro-

hairesios beinhaltet. Hierbei handelt es sich um die berühmte und vielzitierte Nachricht aus den 

Vitae sophistarum: 

 

„Während der Kaiserherrschaft Julians wurde Prohairesios kraft eines Gesetzes seines Lehram-

tes enthoben, weil er ein Christ zu sein schien. Da er sah, dass der Hierophant bereitstand wie 

 
632 Vgl. bspw. Eunap. hist. fr. 22, 40.1, 42 und 80. Ἀκμάζειν verwendet Eunapios auch dann, um den Höhepunkt 
eines Ereignisses zu beschreiben. 



137 
 

ein Dreifuß in Delphi für alle, die eine Kenntnis der Zukunft benötigten, umgarnte er die Pro-

phezeiung mit einer außergewöhnlichen List.“633 

 

Während der delphische Dreifuß, d. h. das Sitzmöbel der Pythia, hier als Metapher für den Ort 

der Orakelstätte in Delphi fungiert und der genannte Hierophant vermutlich mit Nestorios zu 

identifizieren ist, der Eunapios in die Eleusinischen Mysterien einweihte634, verhält es sich bei 

der Deutung des verbliebenen Fragmentinhalts weniger einfach. Berühmt und vielzitiert ist die 

Nachricht deswegen, weil hier die Auswirkungen von Julians Rhetorenedikt vom 17. Juni 

362 n. Chr. zum Tragen kommen.635 Inhaltlich sah das Rhetorenedikt oder Schulgesetz vor, 

dass sich das zukünftige Lehrpersonal vor der Erteilung der Lehrerlaubnis im Hinblick auf seine 

moralische Eignung überprüfen lassen musste. Auch wenn im Text des Rhetorenedikts jeder 

Hinweis auf eine mögliche Benachteiligung christlicher Lehranwärter fehlt, wurde das Gesetz 

auch dank eines Briefs des Kaisers an einen anonymen Empfänger, dem trotz inhaltlicher Un-

terschiede die Bedeutung eines erklärenden „Begleitschreibens“ beigemessen wurde636, sowohl 

von spätantiken Zeitgenossen als auch von der modernen Forschung als Ausdruck von Julians 

expliziter Christenfeindlichkeit gewertet.637 

Für eine Untersuchung von Eunapios’ Geschichtswerk spielt Julians tatsächliche Intention bei 

der Verkündung des Rhetorenedikts eine untergeordnete Rolle. Da mit dem Fragment 25.2 auch 

nur eine Passage aus den Vitae sophistarum vorliegt, muss sogar vollkommen offenbleiben, ob 

Eunapios das Edikt oder dessen Auswirkungen überhaupt im Geschichtswerk angesprochen 

hat. Einen Hinweis darauf, dass Prohairesios’ Entlassung tatsächlich Gegenstand des Ge-

schichtswerks gewesen sein könnte, wollte Banchich entdeckt haben.638 Er berief sich auf einen 

Eintrag im Chronikon des Hieronymus, in dem der Kirchenvater über Prohairesios’ Entlassung 

berichtet.639 Dass Hieronymus hier nicht die Vitae sophistarum wiedergegeben haben kann, 

liegt daran, dass er die Zusatzinformation hat, Julian habe Prohairesios eine Sondergenehmi-

gung erteilen wollen, die in den Vitae sophistarum jedoch fehlt. Vielmehr dürfte Hieronymus 

 
633 Eunap. hist. fr. 25.2 = vit. soph. 10,8,1 (Übers. Becker): Ἰουλιανοῦ δὲ βασιλεύοντος, ˹νόμῳ˺ τοῦ παιδεύειν 
ἐξειργόμενος – ἐδόκει γὰρ εἶναι χριστιανός –, συνορῶν τὸν ἱεροφάντην ὥσπερ Δελφικόν τινα τρίποδα πρὸς τὴν 
τοῦ μέλλοντος πρόνοιαν πᾶσι τοῖς δεομένοις ἀνακείμενον, σοφίᾳ τινὶ περιῆλθε ξένῃ τὴν πρόγνωσιν. 
634 Vgl. zum delphischen Dreifuß u. a. BURKERT 1972, 133–148, sowie MAASS 2002, 830–832, und zu Nestorios 
BECKER 2013, 484, BANCHICH 1998 und Art. Nestorius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 626. 
635 Überliefert ist das Rhetorenedikt in Cod. Theod. 13,3,5. 
636 NESSELRATH 2013, 48. Beim genannten Brief handelt es sich um Iul. ep. 55 = 422a–424b. 
637 Ein Literatur- und Quellenüberblick über den spätantiken sowie modernen Widerhall des Rhetorenedikts fin-
det sich bei BECKER 2013, 482 Anm. 612 sowie 614 f. 
638 Vgl. BANCHICH 1986. 
639 Vgl. Hier. chron. a. 362 = 242,24–243,1. 



138 
 

hier laut Banchich das eunapianische Geschichtswerk als Vorlage herangezogen haben640, was 

wiederum voraussetzt, dass Eunapios in diesem Werk noch ausführlicher über das Rhetoren- 

edikt und dessen Auswirkungen berichtet haben muss als in der Prohairesios-Vita seiner Vitae 

sophistarum. Da fraglich bleibt, warum Eunapios ausgerechnet in seinem Geschichtswerk aus-

führlicher über Prohairesios’ Schicksal berichtet haben soll – zumal er darin sogar ankündigt, 

keine Einzelschicksale, sondern größere Zusammenhänge besprechen zu wollen641 – als in der 

eigens geschaffenen Vita, ist eine Eunapios-Benutzung durch Hieronymus trotz weiterer von 

Banchich herausgearbeiteter Parallelen auszuschließen.642 Vor allem setzt Banchichs Argumen-

tation voraus, dass die erste Fassung von Eunapios’ Geschichtswerk noch vor den Jahren 378 

bis 380 n. Chr. publiziert worden sein muss, weil das Chronikon des Hieronymus in diesem 

Zeitraum entstanden ist.643 Die erste Fassung ist jedoch frühestens ab dem Jahr 395 n. Chr. ver-

fasst worden, was eine Benutzung durch das Chronikon daher unmöglich macht. Vielmehr ist 

an eine gemeinsame Quellengrundlage zu denken. Nicht zuletzt, weil Fragment 25.2 aus den 

Vitae sophistarum stammt und hier kein direktes Zeugnis aus dem eunapianischen Geschichts-

werk vorliegt, kann keine weitere Aussage über Julians Umgang mit Prohairesios getroffen 

werden. 

Die verbliebenen beiden Fragmente des Geschichtswerks, die laut Müller aus Eunapios’ Vitae 

sophistarum stammen und sich mit Prohairesios und Libanios beschäftigen, bieten kaum Ant-

worten auf die Frage, wie detailliert Eunapios in seinem Geschichtswerk über Julians Zeitge-

nossen berichtet haben könnte. Schließlich stellen sowohl Fragment 25.3 als auch 25.4 bloße 

Querverweise der Vitae sophistarum auf das Geschichtswerk dar.644 

 

Fragmente 25.5 und 25.6: 

Fragment 25.5 stammt erneut aus der Suda und ist ein anonymes Lemma über Akakios, der 

Julian und dessen Entscheidungen immer wieder infrage gestellt haben soll.645 Dem Suda-

 
640 Vgl. BANCHICH 1986, 321. Er ging in Anlehnung an BARNES 1970 zudem davon aus, dass sich bereits um 
380 n. Chr. eine erste Fassung von Eunapios’ Geschichtswerk im Umlauf befunden habe, die Hieronymus für 
sein Chronikon benutzen konnte. 
641 Eunap. hist. fr. 65.1: (...) οὐ τὰ καθ’ ἕκαστον ἔχοντα, ἀλλὰ τὸ κοινὸν (...). 
642 Vgl. BANCHICH 1986. 
643 Vgl. KELLY 1975, 68. 
644 Vgl. Eunap. hist. fr. 25.3 = vit. soph. 10,1,1: Περὶ δὲ Προαιρεσίου καὶ <ἐν τοῖς>προλαβοῦσιν ἱκανῶς εἴρηται 
καὶ ἐν τοῖς ἱστορικοῖς κατὰ τὴν ἐξήγησιν ὑπομνήμασιν und Eunap. hist. fr. 25.4 = vit. soph. 16,1,9: Μνήμην μὲν 
οὖν αὐτ˹οῦ˺ τὴν πρέπουσαν κ˹ἀ˺ν τοῖς βιβλίοις τοῖς κατὰ τὸν Ἰουλιανὸν ἡ γραφὴ πεποίηται, τὰ δὲ καθ’ ἕκαστον 
νῦν ἐπεξελεύσεται. Insgesamt deutet Eunapios hier an, dass Libanios auch im Geschichtswerk eine bedeutende 
Rolle gespielt haben musste. Doch aufgrund der Kürze des Fragments lässt sich kaum eine Aussage darüber tref-
fen, welches Ausmaß ein derartiger Bericht über das Andenken an Libanios hatte. 
645 Vgl. Eunap. hist. fr. 25.5 = Suda α 784: Ἀκάκιος: ῥήτωρ δεινότατος, ἐπὶ Ἰουλιανοῦ καὶ Λιβανίου τοῦ 
σοφιτοῦ· ὃς ἐπεκάλει τὸν Ἰουλιανὸν καὶ διεμέμφετο τὰς κρίσεις αὐτοῦ σὺν Τουσκιανῷ τῷ ἐκ Φρυγίας, καὶ αὐτῷ 
ῥήτορι ὄντι δεινῷ. 



139 
 

Lemma unterläuft also wie Fragment 25 der gleiche Fehler im Hinblick auf Tuskianos’ ver-

meintlich phrygische Herkunft. Darüber hinaus lässt sich ein weiterer Zusammenhang mit Frag-

ment 25 ausmachen. Schließlich kritisieren Akakios und Tuskianos hier ebenfalls die Entschei-

dungen des Kaisers. 

Das letzte Textstück, das Müller in seinem Kommentar zu Fragment 25 nennt, ist Frag-

ment 25.6 und stammt aus den Vitae sophistarum646: 

 

„Es ist auch gut, Tuskianos zu erwähnen, denn auch dieser gehörte zu seinen Studenten (d. h. 

des Sophisten Julianos), aber ihn haben wir bereits in den Historien im Abschnitt über Julian 

gewürdigt.“647 

 

Insofern handelt es sich bei diesem Fragment wieder um einen Querverweis zwischen 

Eunapios’ Werken. Im Hinblick auf eine tiefergehende Interpretation des Geschichtswerks ist 

der Inhalt jedoch von zweitrangiger Bedeutung. 

 

Fragment 26: 

Mit Fragment 26 rundet Eunapios seinen Nekrolog auf Julian ab.648 Überliefert wurde sein In-

halt über die Exc. de Sent. und schließt damit an die einzelnen Paragraphen von Fragment 24 

an, die sowohl im Zusammenhang mit dem Nekrolog stehen als auch über die Exc. de Sent. 

überliefert wurden. Das vorliegende Fragment setzt sich aus zwei inhaltlich voneinander sepa-

rierten Nachrichten zusammen. Im ersten Teil gibt Eunapios einen Orakelspruch für Julian in 

direkter Rede wieder649, der ohne Parallele geblieben ist und von keinem anderen Berichterstat-

ter überliefert wurde650, auch wenn einige darin angesprochene Elemente insbesondere durch 

julianische Werke bekannt erscheinen. So lehnt sich das Geschichtswerk vor allem an Julians 

Jenseitsvorstellung an, die in seinen Reden immer wieder vorkommt. Zum einen stimmt 

Eunapios mit Julian darin überein, dass der Mensch nach seinem Tod über eine Himmelfahrt 

 
646 Vgl. MÜLLER 1851, 25. 
647 Eunap. hist. fr. 25.6 = vit. soph. 9,1,3 (Übers. Becker): Τουσκιανοῦ δὲ μνησθῆναι καλόν, καὶ γὰρ οὗτος 
ἐκείνου μετέσχε τῆς ὁμιλίας, ἀλλὰ τούτου μὲν καὶ ἐν τοῖς κατὰ Ἰουλιανὸν ἐμνήσθημεν διεξοδικοῖς. 
648 Für Fragment 26 bietet sich mit Suda ι 437 ein weiterer Überlieferungszeuge.  
649 Eunap. hist. fr. 26 = Exc. de Sent. 29: Ἀλλ ὁπότε σκήπτροισι τεοῖς Περσήιον αἶμα | ἄχρι Σελευκείης κλονέων 
ξιφέεσσι δαμάσσῃς, | δὴ τότε σὲ πρὸς Ὄλυμπον ἄγει πυριλαμπὲς ὄχημα | ἀμφὶ θυελλείῃσι κυκώμενον ἐν 
στροφάλιγξι, | λυσάμενον βροτέων ῥεθέων πολύτλητον ἀνίην. | ἥξεις δ’ αἰθερίου φάεος πατρώιον αὐλὴν, | ἔνθεν 
ἀποπλαγχθεὶς μεροπήιον ἐς δέμας ἤλθες. 
650 Es dürfte der Tatsache geschuldet sein, dass der Orakelspruch auch nicht von Zosimos aufgegriffen wurde, 
weswegen PASCHOUD 2006b, 478, keine tiefergehende Interpretation des Fragments vorgenommen hat. Vgl. die 
Interpretation bei ROSEN 2006, 26, der Eunapios die Urheberschaft abspricht und vielmehr eine Inspiration durch 
Oribasios nahelegt. 



140 
 

zu den Göttern gelangt.651 Zum anderen besteht bei beiden die gleiche Vorstellung, dass Körper 

und Seele nur im Diesseits eine Verbindung eingehen, während Letztere mit dem Tod vom 

Körper gelöst wird und im Jenseits weiter fortbesteht.652 Weiterhin legt Eunapios’ Orakelspruch 

nahe, dass Julian den Tod nicht als Grund zur Bestürzung oder Trauer, sondern als Belohnung 

und Rückkehr zum Ursprung auffassen würde. Vielmehr erinnert die für Eunapios erstrebens-

werte Vorstellung – die Loslösung der unsterblichen Seele vom sterblichen Körper – an die 

Szene an Julians Totenbett, die Ammianus Marcellinus schildert.653 

Neben der Entlehnung aus julianischen Jenseitsvorstellungen ist wie in zwei vorherigen Frag-

menten auch hier wieder von einer Woge die Rede, aus der etwas empordringt – in diesem Fall 

Julian in seinem feuerstrahlenden Wagen.654 Zudem drängt sich durch Eunapios’ Wortwahl, 

Julian habe seine sassanidischen Gegner ἄχρι Σελευκείης κλονέων ξιφέεσσι δαμάσσῃς (Eunap. 

hist. fr. 26), der Eindruck auf, dass der Kaiser das Sassanidenreich bis zu seinem plötzlichen 

Tod schon nahezu unterworfen hatte.655 

Erwähnenswert ist auch Eunapios’ Nachricht, dass Julian im Zuge seines Ablebens in einem 

feuerstrahlenden Wagen zum Olymp gelangen würde. Abgesehen von seiner Funktion als Tri-

umph- oder Streitwagen im Kampf oder bei Wagenrennen ist Eunapios’ ὄχημα (Eunap. hist. 

fr. 26) gerade auch in religiösen bzw. metaphysischen Zusammenhängen gut belegt. Als Sym-

bolisierung des Sonnenlaufs, als Wagen des Zeus oder Helios, der bald von Pferden, bald von 

Luchsen gezogen wird, der mal von Feuer und Licht, mal von Donner und Blitzen umgeben ist, 

aber auch als bloßes Gefährt für die Himmelfahrt taucht der Wagen sowohl in der griechischen 

als auch der lateinischen Literatur auf.656 Auch wenn der Orakelspruch in Fragment 26 ohne 

Parallele geblieben ist, knüpft Eunapios’ Bericht über Julians Himmelfahrt ohne Zweifel an die 

Tradition der Apotheose römischer Persönlichkeiten an, die sich seit Romulus oder Julius Cae-

sar und Augustus zu einem wesentlichen Element des römischen Kaiserkults entwickelt hat.657 

 
651 Vgl. Julians ausformulierte Bitte um ein schmerzloses und rühmliches Ende sowie eine Himmelfahrt zu den 
Göttern in Iul. or. 4,158b–c und 5,180c sowie CÉLERIER 2013, 495 f. 
652 Gerade die Trennung von Körper und Seele scheint überall in Julians Reden durch, vgl. bspw. Iul. or. 4,136b, 
4,142d, 4,152a, 5,163b, 5,167a, 6,183b, 6,189d, 6,190b, 6,195a, 6,198b und 7,222a sowie diesbezüglich auch 
CÉLÉRIER 2013, 149 f. 
653 Vgl. Amm. 25,3,15 und Lib. or. 18,272, der die Stelle ebenfalls aufgreift und mit Sokrates’ Sterbeszene in 
Plat. Phd. 117d vergleicht, sowie den Kommentar von BLOCKLEY 1983, 136 Anm. 60. 
654 Vgl. Eunap. hist. fr. 22,1 und 23. 
655 Genau diesen Eindruck erzeugt auch Zos. 3,29,1 im Zusammenhang mit Julians Sterbeszene. 
656 Der Wagen als Metapher für den Sonnenlauf bei Sil. 10,539–541, als von Licht und Feuer umgebener Wagen 
des Helios bei Eur. Iph. A. 155–162, Cass. Dio 47,34,1, Lucian. bis acc. 1 und Nonn. Dion. 38,83–95, als von 
Donner und Blitzen umgebener Wagen des Zeus bei Ps.-Apollod. bibl. 3,4,3, Cass. Dio 50,8,2, Dio Chrys. or. 
36,40, Tibull. 3,130 f. und Xen. cyr. 8,3,12, im Zusammenhang mit Phaethon bei Ov. met. 1,747–2,400 sowie 
u. a. Nonn. Dion. 38,1 f. und Sid. Apoll. carm. 2,403–410, als von Luchsen gezogener Wagen für die Himmel-
fahrt bei Prop. 3,17,7–12 sowie als göttlich-ewiger Wagen für die Himmelfahrt bei Sen. Med. 599–602. 
657 Vgl. insbesondere ZANKER 2004 zum Ritus. 



141 
 

Noch für Julians Zeitgenossen Libanios und Eutrop stand fest, dass der Kaiser nach seinem 

Ableben zu den Vergöttlichten gezählt wurde.658 Den beispielhaften Ablauf einer solchen Apo-

theose zeigt ein Elfenbeindiptychon, das vermutlich im Jahr 402 n. Chr. anlässlich des Able-

bens von Quintus Aurelius Symmachus angefertigt wurde und sich heute im British Museum 

befindet.659 Begleitet von zwei aufsteigenden Adlern, die Buckton zufolge für die vom Körper 

losgelöste Seele des Verstorbenen stehen660, befindet sich Symmachus auf einer Quadriga, die 

von Elefanten gezogen wird. Gerade dieses Motiv der Wagenfahrt lässt sich nicht erst für Julian 

oder Symmachus belegen, sondern taucht spätestens seit dem Ableben von Kaiser Hadrian auf 

Konsekrationsmünzen auf.661 Derartige Konsekrationsmünzen mit Wagenfahrt ließen auch 

Konstantins I. Söhne im Jahr 337 n. Chr. emittieren, über deren Gestaltung Eusebius von Cae-

sarea berichtet:  

 
„Es wurde sogar auf Münzen sein Bild geprägt; die Vorderseite stellte den Seligen mit verhüll-

tem Haupte dar, während die Kehrseite zeigte, wie er nach Art eines Wagenlenkers auf einem 

Viergespann fahrend, von einer Hand, die von oben herab sich ihm entgegenstreckt, aufgenom-

men wird.“662 

 

Koep zufolge erklärt sich die Himmelfahrtssymbolik zum einen aus paganen Konsekrations-

vorstellungen. Zum anderen begegnet die Auffahrt in den Himmel aber auch in der jüdisch-

christlichen Berichterstattung, deren prominentestes Beispiel sich auf die Himmelfahrt des alt-

testamentarischen Propheten Elias bezieht.663 Aus diesem Grund dürfte auch der Christ und 

Kirchengeschichtsschreiber Eusebius von Caesarea keine Bedenken gehabt haben, an die Tra-

dition der Apotheose anzuknüpfen und über Konstantins I. Himmelfahrt zu berichten.664 Neu 

 
658 Vgl. diesen Gedanken bei STRAUB 1978, 536 f., mit dem Hinweis auf Lib. or. 17,36 (ὢ τῆς ὀρφανίας, ἣ 
κατείληφε τὴν γῆν) und Eutr. 10,16,2 (inter divos relatus est) mit dem Eutrop-Kommentar zur Stelle von BLECK-
MANN / GROß 2018, 313 f. Vgl. mit VAN NUFFELEN 2002, 266 f., auch Greg. Naz. 5,14, der Julian in seiner In-
vektive unterstellt, der Kaiser habe infolge seiner Verwundung vergeblich versucht, sich in den Tigris zu stürzen, 
um zum einen seinen Leichnam verschwinden zu lassen und zum anderen seine Himmelfahrt zu fingieren. 
659 Vgl. BUCKTON 1994, 57 f., mit Abb. 44 und weiterführenden Literaturhinweisen. CUSS 1974, 128 Anm. 2, 
ging – „due to the presence of Sol Invictus and that of the elephants seen as symbols of the Eastern campaigns“ – 
etwa noch davon aus, dass es sich bei der abgebildeten Person um Julian selbst handelt. 
660 Ebd., 57. 
661 Vgl. KOEP 1958, 98, mit Anm. 42. 
662 Euseb. vit. Const. 4,73 (Übers. Pfättisch / Bigelmair): Ἤδη δὲ καὶ νομίσμασιν ἐνεχαράττοντο τύποι, πρόσθεν 
μὲν ἐκτυποῦντες τὸν μακάριον ἐγκεκαλυμμένου τὴν κεφαλὴν σχήματι, θατέρου δὲ μέρους ἐφ’ ἅρματι τεθρίππῳ 
ἡνιόχου τρόπον, ὑπὸ δεξιᾶς ἄνωθεν ἐκτεινομένης αὐτῷ χειρὸς ἀναλαμβανόμενον. Die von Eusebius beschriebe-
nen Konsekrationsmünzen sind bei SUTHERLAND / CARSON 1981 = RIC 8 Nr. 44 zu finden. 
663 Vgl. KOEP 1958, 99 sowie Lib. 2 Reg. 2,11 f. Ein weiteres alttestamentarisches Beispiel der Wagenfahrt bietet 
Is. 66,15 f. mit dem Propheten Jesaja. 
664 Zur Entstehungszeit von Eunapios’ Geschichtswerk haben sich aus christlicher Perspektive auch August. 
civ. 22,21, Prudent. cath. 7,31–35 und Hier. ep. 22,3 = De custodia virginitatis mit dem Topos der Himmelfahrt 
auseinandergesetzt. Vgl. hierzu auch ROSEN 2006, 26 f. 



142 
 

und genuin konstantinisch an den Konsekrationsmünzen ist jedoch die im christlichen Kontext 

zu deutende und aus dem Himmel reichende Hand, die den verstorbenen Kaiser empfängt.665 

Interessanterweise greift Eunapios dieses Motiv in Fragment 78 auf.666 Darin geht es um einen 

unbekannten persischen Eparchen in Rom667, der inmitten eines Stadions bemalte Holztäfel-

chen ausgestellt habe. Für allgemeine Verärgerung habe laut Eunapios gesorgt, dass die Bild-

nisse weder den Tatendrang der Soldaten noch eine Schlacht gezeigt haben. Vielmehr habe der 

Eparch eine aus den Wolken reichende Hand dargestellt, die mit den Worten, θεοῦ χεὶρ 

ἐλαύνουσα τοὺς βαρβάρους (Eunap. hist. fr. 78) eingerahmt worden sei, was Eunapios im spä-

teren Verlauf als γραφέων φλήναφος (Eunap. hist. fr. 78) bezeichnet. Ob es sich hierbei um 

Eunapios’ explizite Kritik am Christentum handelt, das pagane Elemente des römischen Kai-

serkults – wie etwa die Apotheose – im christlichen Sinne umgedeutet und für sich in Anspruch 

genommen hat, bleibt Spekulation. Letzten Endes bleibt auch unklar, was die unmittelbare Vor-

lage für den Orakelspruch in Fragment 26 gebildet hat. Allerdings macht die Tradition der 

 
665 Zwar erwähnt KOEP 1958, 99 f., richtig den zu Ehren des Constantius’ I. gehaltenen Panegyrikos aus dem 
Jahr 310 n. Chr., wonach der verstorbene Vater Konstantins I., receptusque est consessu caelitum Iove ipso 
dexteram porrigente (Pan. Lat. 6 [7] 7,3), in den Himmel aufgenommen worden sei. Auf Münzen taucht die ent-
gegengestreckte Hand jedoch erst nach Konstantins I. Ableben auf. 
666 Eunap. hist. fr. 78 = Exc. de Sent. 72: Ὅτι Πέρσης ἦν ἐν Ῥώμῃ ἔπαρχος πρὸς χλευασίαν καὶ γέλωτα τὴν 
Ῥωμαϊκὴν παραφέρων εὐτυχίαν· σανίδας δὲ πολλὰς μικρὰς πρὸς τὸ ἥμισυ σταδίου συγκομισάμενος, καὶ εἰκόνα 
τινὰ τῶν ἔργων ὑπογράψαι βουλόμενος, πάντα ἐνετίθει γελοῖα ταῖς γραφαῖς, καὶ ἀπορρήτως τὰ γραφόμενα 
κατεχλεύαζε διὰ τῆς εἰκόνος. ἀνδρείαν μὲν γὰρ βασιλέως καὶ ῥώμην στρατιωτῶν ἢ πόλεμον ἐμφανῆ καὶ νόμιμον 
οὐδαμοῦ τὰ γραφόμενα παρεδήλου καὶ συνῃνίττετο· χειρὸς δέ τινος ὡς ἂν ἐκ νεφῶν προτεινομένης, ἐπίγραμμα 
ἦν τῇ χειρί· θεοῦ χεὶρ ἐλαύνουσα τοὺς βαρβάρους. αἰσχρὸν τοῦτο καταγράφειν, ἀλλ’ ἀναγκαῖον. καὶ πάλιν 
ἑτέρωθι· βάρβαροι τὸν θεὸν φεύγοντες. καὶ τούτων ἕτερα παχύτερα καὶ δημωδέστερα κωθωνιζομένων γραφέων 
φλήναφος. 
667 CAMERON / LONG 1993, 219, hielten es für wahrscheinlich, dass sich Eunapios hier auf ein Ereignis in Kon-
stantinopel bezogen hat, und konnten mit Blick auf die überlieferte Chronologie der Exc. de Sent. überzeugend 
darlegen, dass mit dem vorangegangenen Sieg die Niederschlagung städtischer Unruhen 399/400 n. Chr. gemeint 
war, die zur Vertreibung von Gainas’ Goten aus Konstantinopel geführt hatte und den Tribigild-Aufstand in 
Thrakien fortsetzte. Auch wenn Eunapios explizit davon spricht, dass Πέρσης Eparch ἐν Ῥώμῃ (Eunap. hist. 
fr. 78) gewesen sei, lösten CAMERON / LONG 1993, 218, die Schwierigkeit, indem sie argumentierten, das Ge-
schichtswerk suggeriere an dieser Stelle die neue Hauptstadt des römischen Ostens, zumal Siegesfeiern zu dieser 
Zeit sowieso nicht mehr in Rom, sondern allenfalls in Mailand oder Ravenna abgehalten worden seien. Sofern 
Fragment 78 darüber hinaus im Gesamtkanon seines Geschichtswerks verortet wird, ergeben sich Parallelen und 
Muster mit anderen Anekdoten in den Fragmenten 7.4 und 54, deren Handlungen Eunapios frei aus dem histori-
schen Kontext herausgelöst und zur Ausschmückung seines Geschichtswerks eingearbeitet hat. Schließlich refe-
rierte er darin auf Ereignisse am sassanidischen Königshof zur Zeit von Konstantin I. oder auf eine neronische 
Seuche zur Zeit von Theodosius I. Da er neben diesen Anekdoten auch bei den vorangegangenen Fragmenten 
bewiesen hat, dass seine Verpflichtung zur historischen Akribie mehr seiner Polemik als seiner tatsächlichen Ab-
sicht entspricht, muss Fragment 78 gezwungenermaßen ebenfalls keinem historischen Ereignis zugeordnet wer-
den. Wenn das Versatzstück also im übertragenen Sinne und ohne Verpflichtung zur Historizität verstanden wer-
den soll, kann ein Perser durchaus in Rom aufgetreten sein, um seine σανίδες (Eunap. hist. fr. 78) in einem Sta-
dion auszustellen. Indizien für eine eunapianische Eigenkonstruktion bietet insbesondere das erste Zitat, das auf 
den Holztafeln angebracht gewesen sein soll. So findet für θεοῦ χεὶρ ἐλαύνουσα τοὺς βαρβάρους (Eunap. hist. 
fr. 78), eine ähnliche Konstruktion in Lib. ep. 35,6 und 947,5 (Foerster) und Iul. or. 1,7b–c. Dagegen bleibt der 
Ursprung des pejorativen Endes, κωθωνιζομένων γραφέων φλήναφος (Eunap. hist. fr. 78), im Dunkeln und 
dürfte auf Eunapios selbst zurückzuführen sein. 



143 
 

römischen Apotheose deutlich, dass Julians Himmelfahrt keine genuin eunapianische Erfin-

dung gewesen sein kann. 

Sodann geht Eunapios im Orakelspruch auf Seleukeia ein, dessen Lokalisierung schwerfällt. 

Wenn dasjenige Seleukeia gemeint ist, das Ktesiphon – getrennt durch den Tigris – unmittelbar 

gegenüber liegt, ergibt sich ein historiographisches Problem. Julian gelangte möglicherweise 

nicht bis dorthin, bevor er den Tigris überquerte. Auch wenn Eunapios’ eigener Bericht an die-

ser Stelle verlorengegangen ist, verrät Zosimos, dass Julian nach Meinas Sabatha vorstieß, das 

die Historia nea mit dem Hinweis versieht, dass sie „dreißig Stadien von dem früher genannten 

Zochase, jetzt aber Seleukeia genannten Ort entfernt liegt.“668 Bei dieser Marginalie belässt es 

Zosimos. Ansonsten taucht Seleukeia im Zusammenhang mit Julians Perser-Feldzug in der His-

toria nea nicht erneut auf, weswegen es fraglich bleibt, ob sich der Kaiser überhaupt in jener 

Stadt aufgehalten hat. Ammianus Marcellinus hilft ebenfalls nicht weiter, da sich in der hand-

schriftlichen Überlieferung seiner Res gestae genau an der Stelle eine Lacuna befindet, wo er 

über Seleukeia berichtet. Im Unterschied zu Zosimos nennt Ammianus Marcellinus den Ort 

auch nicht Zochase, sondern Koche: Von dieser Abweichung abgesehen, liefert Ammianus 

Marcellinus den mit Zosimos identischen Hinweis, dass Koche auch Seleukeia genannt 

wurde.669 Ob sich Julian dort aufgehalten hat, erwähnt er allerdings nicht.670 

Allen Vermutungen zum Trotz dürfte wahrscheinlicher sein, dass Eunapios bei der Anfertigung 

des Orakelspruchs einen geläufigeren Namen bevorzugte. Dabei ging es ihm nicht um histori-

sche Akribie, sondern um die Kreierung eines epischen Orakelspruchs, für den sich das helle-

nistisch-seleukidische Seleukeia besser eignete als eine sassanidische oder christliche Bezeich-

nung, die seine Leserschaft möglicherweise auf Anhieb auch gar nicht lokalisieren konnte. Für 

eine weiterführende Erklärung eines fremden Namens bot sich in seinem hexametrischen Ora-

kelspruch naturgemäß auch kein Spielraum. Wenn zur Argumentation dann noch hinzugezogen 

wird, dass Eunapios schon bei der Bezeichnung verschiedener Völkerschaften in 

 
668 Zos. 3,23,3 (Übers. Veh): (...) εἰς πόλιν ἀφίκετο Μείνας Σαβαθὰ καλουμένην: διέστηκε δὲ αὕτη σταδίοις 
τριάκοντα τῆς πρότερον μὲν Ζωχάσης νῦν δὲ Σελευκείας ὀνομαζομένης. 
669 Vgl. Amm. 24,5,3. Von Koche weiß auch Eutr. 9,18,1 im Zusammenhang mit Carus. 
670 Letztlich dürfte mit Zochase Beh-Ardashir gemeint sein, das 230 n. Chr. von Ardaschir I. auf den Ruinen des 
165 n. Chr. durch Avidius Cassius zerstörten Seleukeia gegründet worden war. Insofern muss es sich in Zosi-
mos’ Bericht um eine Interpolation handeln. Die Stadt hieß früher Seleukeia, nun Zochase – nicht andersherum. 
Ob Seleukeia mit Koche bzw. Zochase identisch oder nur ein unmittelbarer Nachbarort ist, war Gegenstand ar-
chäologischer Forschungen. Vgl. VENCO RICCIARDI 1973/1974 sowie HAUSER 2007, 470 f. Jedenfalls taucht im 
Zusammenhang mit der Stadt der Rufname Kōḵē bzw. Choche auf, der für den Stadtteil im Südwesten von Beh-
Ardashir galt, in dem sich im fünften Jahrhundert n. Chr. eine nestorianische Kathedrale befand. Vgl. auch 
MORONY 1989 zur historischen Entwicklung der Stadt. Falls hier schon in den 360er-Jahren n. Chr. eine christli-
che Mehrheit lebte, drängt sich die Spekulation auf, dass der zosimeische bzw. ammianische Julian sein Lager 
ausgerechnet deswegen nicht in Beh-Ardashir, sondern in Meinas Sabatha aufgeschlagen haben könnte. Genauso 
spekulativ bleibt die Vermutung, dass Eunapios von der christlichen Mehrheit in Beh-Ardashir gewusst haben 
könnte und den Kaiser in Fragment 26 daher nur bis Seleukeia vorstoßen ließ. 



144 
 

vorangegangenen Fragmenten auf anachronistische Archaismen zurückgegriffen hat, kann Ju-

lians Vorstoß bis ins anachronistische Seleukeia ebenfalls als Archaismus und damit als typi-

sches Element eunapianischer Historiographie interpretiert werden. In diesem Fall steht Seleu-

keia zum einen für die gesamte Metropolregion am Tigris sowie zum anderen für den Wende-

punkt in Julians Perser-Feldzug. Während der Kaiser von Kirkesion aus ab April 363 n. Chr. 

zunächst einigermaßen zügig in das Sassanidenreich vordringen konnte, geriet sein Vorstoß bei 

der Belagerung von Ktesiphon am Tigris am 29. Mai 363 n. Chr. ins Stocken, bis er sogar den 

Rückmarsch antrat und am 26. Juni 363 n. Chr. schließlich ums Leben kam. 

Im zweiten Teil des Fragments folgt zunächst die inhaltliche Zusammenfassung des Orakel-

spruchs.671 Eunapios betont Julians stoisches Pflichtbewusstsein, sich nicht nur seinem Schick-

sal zu stellen, sondern es auch noch wohlwollend zu akzeptieren. Die Angabe, dass Eunapios 

nicht über jede Einzelheit weiterer Gebete oder Opfer Julians berichten wolle, ist auffällig. Den 

Verzicht auf ihre Wiedergabe erklärt Eunapios jedoch dadurch, dass es sich für einen Ge-

schichtsschreiber, der sich der Wahrheit verpflichtet fühlt, nicht zieme, zu detailversessen zu 

berichten. Warum er die Existenz weiterer Gebete und Opfer dann überhaupt erwähnt, bleibt 

unklar. Zum einen könnte ihm daran gelegen sein, den Stellenwert seiner Quellengrundlage zu 

betonen. Zum anderen hat sich ihm dadurch die Möglichkeit geboten, den Wahrheitsanspruch 

seines Geschichtswerks zu unterstreichen. Neben dem Verzicht auf die Wiedergabe weiterer 

Taten Julians unterlässt es Eunapios an dieser Stelle aber auch, auf schlechte Vorzeichen ein-

zugehen, die den Kaiser vor dem Tod ereilten. Anders verhält es sich bei den übrigen Bericht-

erstattern. Denn in diesem Zusammenhang darf nicht vergessen werden, dass Julians Feldzug 

selbst von heidnischen Autoren kritisiert wurde. Ein Mittel, ihre Leserschaft auf den negativen 

Ausgang des Perser-Feldzugs und den Tod des Kaisers vorzubereiten, war diesbezüglich etwa 

die Wiedergabe schlechter Vorzeichen, die Julian bereits vor seiner Abreise aus Antiochia er-

eilten. Ammianus Marcellinus berichtet in diesem Zusammenhang etwa vom Brand des Apol-

lontempels im Vorort Daphne, vom Versiegen von Flüssen und von einem verheerenden Erd-

beben im nikomedischen Nikaea.672 Die schlechten Vorzeichen betrüben den Kaiser bei Am-

mianus Marcellinus zwar, steigern jedoch gleichzeitig seinen unbedingten Willen, den Perser-

Feldzug weiter vorzubereiten.673 Während Ammianus Marcellinus auch von Ereignissen 

 
671 Eunap. hist. fr. 26 = Exc. de Sent. 29: Τούτοις ἀρθέντα τοῖς ἔπεσιν αὐτὸν καὶ λογίοις μάλα ἡδέως φησὶν 
ἀπολιπεῖν τὸ θνητὸν καὶ ἐπίκαιρον. πρόκεινται δὲ τῶν λογίων ἄλλαι τινες εὐχαί τε καὶ θυσίαι περὶ τοὺς θεοὺς, ἃς 
ἐκείνῳ μὲν δρᾶν ἀναγκαῖον ἦν ἴσως, ἐς δὲ ἱστορικὸν τύπον καὶ βάρος φέρειν οὐκ ἦν εὔλογον· τὸ γὰρ καθ’ 
ἕκαστα οὐκ ἦν ἀλήθειαν τιμῶντος, ἀλλὰ διὰ πολυπραγμοσύνην ἐς λῆρον ἀποφερομένου καὶ παρολισθαίνοντος. 
672 Vgl. Amm. 22,13. Bereits 358 n. Chr. ereignete sich ein Erdbeben in Nikomedien, dessen Folgen sich auch 
Lib. or. 61 widmet. Vom Tempelbrand berichten unter anderem auch Zonar. 13,12 = 213,16–27 sowie Iul. ep. 12 
selbst. 
673 Vgl. Amm. 22,14,1. 



145 
 

berichtet, die für die Bewertung von Julians Herrschaft abträglich sind, lässt Eunapios in Frag-

ment 26 keinen Zweifel am Sachverstand des Kaisers zu. Dass Eunapios sogar von den schlech-

ten Vorzeichen wusste, macht ein Splitter in Zosimos’ Berichterstattung deutlich: 

 
„(...) dann verließ er selbst Antiocheia, obwohl die Opfer keine günstigen Vorzeichen für ihn 

ergeben hatten; ich weiß davon, will aber den Grund nicht angeben.“674 

 

Wie Zosimos, der diese Passage aus seiner Vorlage übernommen hat, übergeht Eunapios jegli-

che Ereignisse, die Julians Andenken schaden könnten, und zeichnet von ihm das Bild eines 

makellosen Kaisers. Dies wird zusätzlich dadurch deutlich, dass sich im ersten Teil des Frag-

ments sowohl genuin julianische als auch eunapianische Elemente ausfindig machen lassen, 

was wiederum darauf deutet, dass es sich beim Orakelspruch in Fragment 26 weniger um eine 

unabhängige, wiedergegebene Quelle handelt als vielmehr um eine vorbildlose Eigenkonstruk-

tion durch Eunapios. Sein Geschichtswerk scheint damit die einzige Quelle zu sein, die Julian 

auch auf Kosten einer wahrheitsgemäßen Berichterstattung in einem ausnahmslos positiven 

Licht erscheinen lässt. 

Wenn es sich für ein Geschichtswerk, dessen Autor sich der ἀλήθεια (Eunap. hist. fr. 26) ver-

pflichtet haben will, jedoch nicht ziemt, zusätzliche und auch abträgliche Informationen über 

Julian in die Erzählung einzuweben, stellt sich die Frage, warum Eunapios überhaupt eine 

Weissagung eingearbeitet und diese sogar selbst konstruiert haben dürfte. Einerseits prokla-

miert er in diesem kurzen methodologischen Exkurs seine Selbstverpflichtung zur Wahrheit 

und definiert die Verantwortung eines Geschichtswerks. Andererseits manipuliert er seine Le-

serschaft durch die Konstruktion eines eigenen Orakelspruchs und entspricht damit genau der-

jenigen Praxis, von der er sich gemäß seiner eigenen Wahrheits-Definition abgrenzen will.675 

Dieser Widerspruch lässt sich nicht auflösen. Deutlich wird durch diesen Widerspruch jedoch, 

worauf es Eunapios letzten Endes ankam: Durch den Verzicht auf die Wiedergabe weiterer 

Informationen auf der einen Seite und die Konstruktion eines ausnahmslos positiven Orakel-

spruchs auf der anderen Seite gelingt es Eunapios, den Eindruck zu vermitteln, dass Julians 

Ableben keinem Scheitern, sondern einer Belohnung gleichkommt, indem er unmittelbar zu 

den Göttern auffährt. 

 

 

 
674 Zos. 3,12,1 (Übers. Veh): (...) ἐξώρμησε τῆς Ἀντιοχείας, οὐδὲ τῶν ἱερείων αἰσίων αὐτῷ γενομένων τὸ δὲ 
ὅπως εἰδὼς ὑπερβήσομαι (...). 
675 Vgl. zu dem Widerspruch auch BLOCKLEY 1981, 17. 



146 
 

Fragment 27: 

An Fragment 26 reiht sich mit Fragment 27 ein weiterer Orakelspruch676, der über die Suda 

überliefert wurde und möglicherweise auf Eunapios zurückgehen könnte.677 Auch wenn Frag-

ment 26 und 27 die Gemeinsamkeit teilen, dass sie Orakelsprüche beinhalten, ist ihre einzige 

Verbindung der Adressat der Weissagung. Ein chronologischer Zusammenhang fällt nicht zu-

letzt dank der einleitenden Information weg, dass dem Kaiser der Orakelspruch in Ktesiphon 

zuteilgeworden sei. Darüber hinaus ist es einem Scholiasten der Anthologia Graeca, die den 

Orakelspruch ebenfalls überliefert, zu verdanken, dass sogar die genauen Umstände der Weis-

sagung bekannt sind. So soll Julian den Orakelspruch an seinem Geburtstag erhalten haben, als 

er in Ktesiphon Pferderennen veranstalten ließ.678 Einen anderen Zeitpunkt legt dagegen Frag-

ment 26 nahe. Aus Eunapios’ thematischer Einordnung geht hervor, dass Julian den dortigen 

Orakelspruch unmittelbar vor seinem Tod, d. h. einige Tage später als die Weissagung in Kte-

siphon, erhalten hat. Insgesamt dürfte es sich also um zwei unabhängige Weissagungen han-

deln, die Eunapios an unterschiedlichen Stellen in seinem Geschichtswerk untergebracht hat.679 

Abseits der chronologischen Verortung wirft der Orakelspruch inhaltliche Fragen auf. So fasst 

Eunapios die Giganten zu einem γηγενέων (...) φῦλον (Eunap. hist. fr. 27) zusammen. Zwar 

wird die Formulierung, es handle sich bei den Giganten um ein φῦλον, beispielsweise auch in 

Homers Odyssee oder der pseudohomerischen Batrachomyomachia überliefert. In beiden Fäl-

len geht es jedoch um ein φῦλον Γιγάντων680, während Eunapios zur Umschreibung der Gigan-

ten das Adjektiv γηγενής verwendet. Auch wenn Eunapios ein übergeordnetes Interesse an den 

verschiedenen Wortalternativen von „Stamm“, „Geschlecht“ oder „Völkerschaft“ hatte, ist auf-

fällig, dass er φῦλον nur an dieser Stelle verwendet und ansonsten stets von γένος, ἔθνος oder 

φυλή spricht.681 Dass er die Formulierung daher tatsächlich einer heute verlorenen Quelle ent-

lehnt hat, bleibt genauso wahrscheinlich wie die Ausformulierung mythologischen 

 
676 Eunap. hist. fr. 27 = Suda ι 437: ἔστι δὲ καὶ ὁ χρησμὸς ὁ δοθεὶς αὐτῷ, ὅτε περὶ Κτησιφῶντα διῆγεν. γηγενέων 
ποτὲ φῦλον ἐνήρατο μητιέτα Ζεὺς, ἔχθιστον μακάρεσσιν Ὀλύμπια δώματ’ ἔχουσι. Ῥωμαίων βασιλεὺς Ἰουλιανὸς 
θεοειδὴς μαρνάμενος Περσῶν πόλιας καὶ τείχεα μακρὰ ἀγχεμάχων διέπερσε πυρὶ κρατερῷ τε σιδήρῳ, νωλεμέως 
δὲ δάμασσε καὶ ἔθνεα πολλά καὶ ἀλλὰ, ὅρρα καὶ Ἑσπερίων ἀνδρῶν Ἀλαμανικὸν οὖδας ὑσμίναις πυκιναῖσιν 
ἑλὼν ἀλάπαξεν ἀρούρας. Vgl. auch Anth. Gr. 14,148. 
677 ADLER 1931, 643, fügt Eunapios’ Urheberschaft in ihrem Anmerkungsapparat in Klammern und unterstreicht 
damit eine gewisse Unsicherheit bei der Zuordnung des Lemmas. PASCHOUD 2006b, 478, ging davon aus, dass 
die Zuordnung „semble remonter à Müller lui-même, est fort sujette à caution.“ 
678 Anth. Gr. 14,148: χρησμὸς δοθεὶς Ἰουλιανῷ τῷ ἀποστάτῃ, ὅτε τὴν γενέθλιον ἡμέραν ἐπιτελῶν ἑαυτοῦ διῆγεν 
περὶ Κτησιφῶντα ἀγῶνας ἱππικοὺς θεώμενος. Vgl. das Fragment über die julianischen Pferderennen in Ktesi-
phon Eunap. hist. fr. 22.3. 
679 Vgl. dagegen den Kommentar von BECKBY 1965b, 542 Anm. 148, der davon ausgeht, dass es sich bei Frag-
ment 27 um die Herleitung zum darauffolgenden Fragment 26 gehandelt habe. 
680 Vgl. Hom. Od. 7,206: (...) ὥς περ Κύκλωπές τε καὶ ἄγρια φῦλα Γιγάντων und Batr. 259: (...) καὶ μέγαν 
Ἐγκέλαδόν τε καὶ ἄγρια φῦλα Γιγάντων. 
681 Vgl. hierzu auch die Argumentation zu Eunap. hist. fr. 16 oben. 



147 
 

Allgemeinwissens. Anders verhält es sich mit Julians Vorgehensweise, mit κρατερῷ τε σιδήρῳ 

(Eunap. hist. fr. 27) in den Krieg zu ziehen. Eine solche Umschreibung ist bekannt und taucht 

an verschiedenen Stellen auch in den Oracula Sibyllina im Zusammenhang mit dem Kriegsgott 

Ares auf, was sie wiederum in die Nähe von Eunapios’ Quellenmaterial rückt.682 

Grundsätzlich dient Eunapios’ verknappte Wiedergabe der Gigantomachie der Parallelisierung 

Julians mit Zeus. Die Giganten wurden in seinem Geschichtswerk nicht durch das gemeinsame 

Wirken zahlreicher Götter und Heroen besiegt, sondern allein durch Zeus. Die Parallelisierung 

mit Zeus scheint nicht zuletzt durch das Attribut θεοειδὴς (Eunap. hist. fr. 27) durch, mit dem 

Eunapios den Kaiser belegt. Julians gottgleichen Status unterstreicht das Geschichtswerk durch 

die abstrakte Verklärung, der Kaiser habe zahllose Perserstädte und germanische Völkerschaf-

ten unterworfen, wodurch seine Leistung mit der des Zeus ebenbürtig erscheint. 

Eine Auffälligkeit bildet das Ende des Orakelspruchs. Erstaunlich ist hieran zunächst, dass 

Eunapios mit den Alamannen den korrekten Namen der germanischen Völkerschaft benutzt, 

obwohl er in den übrigen Berichten über Julians Gegner stets zu archaisierenden Ethnonymen 

neigt und Goten als Skythen sowie Sassaniden als Parther bezeichnet. Dagegen tauchen die 

Alamannen in den Resten von Eunapios’ eigentlichem Bericht über Julians Aufenthalt an der 

Rheingrenze überhaupt nicht auf. Weiterhin ist die Bezeichnung der Bewohner, die im erober-

ten Alamannenreich gelebt haben sollen, auffällig. Eunapios beschreibt sie als Männer des Wes-

tens und greift damit Homers oder Strabons Worte auf, die in späterer Zeit nicht nur durch das 

Geschichtswerk, sondern unter anderem auch von Lukian und Julian – d. h. von Autoren, die 

Eunapios ebenfalls äußerst bekannt waren – zweitverwendet wurden.683 Eunapios lässt jedoch 

aus, dass Homer und Strabon mit den Männern des Westens weniger transrhenanische Völker-

schaften Germaniens als vielmehr die Bewohner Iberiens gemeint haben. Abermals kommt es 

im Geschichtswerk also zu einer kreativen Weiterentwicklung seiner Quellengrundlage. Selbst 

wenn Alamannen bei Homer nicht vorkommen, wird Julian bei Eunapios zumindest zum ho-

merischen Heros, indem er im Orakelspruch das Bild eines gottgleichen Kaisers zeichnet. 

Die Anlehnung an eine sibyllinische oder homerische Wortwahl weist darauf hin, dass es sich 

beim vorliegenden Orakelspruch wie schon in Fragment 26 erneut um eine eunapianische Ei-

genkonstruktion handelt. Insofern verwendete Eunapios keine konzise Vorlage, sondern ein 

Gemenge aus verschiedenen Literaturgattungen und chronologischen Zusammenhängen, die 

im Geschichtswerk beliebig aneinandergefügt wurden. Für eine derartige Eigenleistung durch 

 
682 Vgl. etwa Sib. 12,275: Ἄρηι κρατερῷ δμηθεὶς αἴθωνι σιδήρῳ (...) oder 13,146: Ἄρηι κρατερῷ βληθεὶς αἴθωνι 
σιδήρῳ, sowie LIGHTFOOT 2007. 
683 Vgl. zunächst Hom. Od. 8,29, dessen Rezeption dann durch Strab. 1,1,4, sowie die Bezeichnung als „Völker-
schaften des Westens“ bei Lucian. Herc. 2 und Iul. Gal. 131c. 



148 
 

Eunapios spricht auch die manipulierte Verknappung der Gigantomachie, die einerseits trefflich 

dazu dient, die Leistungen von Julian und Zeus auf die gleiche semantische Ebene zu heben, 

andererseits jedoch literarische Genauigkeit vermissen lässt und dadurch interferiert wirkt. 

Letztlich trifft auch Paschouds Aussage zu, bei Fragment 27 handele sich um ein „prétendu 

oracle qui n’annonce rien.“684 Auch wenn Eunapios’ Absicht, Julian ein ziemendes Andenken 

zu schaffen, klar durchscheint, gelingt es ihm nicht, sie entsprechend zu verschriftlichen, da er 

die herangezogenen Vorlagen und historischen Exempla willkürlich und teilweise inkongruent 

zusammengefügt hat. 

 

Fragment 27.1: 

An Fragment 27 schließt sich mit Fragment 27.1 ein letztes Zeugnis über das Ende von Julians 

Herrschaft an. Hierbei handelt es sich wieder um einen Querverweis aus Eunapios’ Vitae so-

phistarum, in dem er den Übergang der Kaiserherrschaft von Julian auf seinen Nachfolger Jo-

vian beschreibt: 

 

„Doch als dieses Unternehmen, auf das man große und leuchtende Hoffnungen gesetzt hatte, ins 

Unsichtbare und Gestaltlose gerissen worden war, wie in den Abschnitten meines Geschichts-

werkes zu Julian beschrieben ist, da trat Jovian die Herrschaft an. Er fuhr damit fort, die besagten 

Männer zu ehren.“685 

 

Erneut benutzt Eunapios abstrakte Begrifflichkeiten, um konkrete Verhältnisse zu umschreiben. 

Während sich hinter τὰ πράγματα συντόνως (Eunap. hist. fr. 27.1) Julians Perser-Feldzug oder 

eine bestimmte Schlacht gegen die Sassaniden verbergen dürfte, meint er mit τὸ ἀφανὲς καὶ 

ἄμορφον (Eunap. hist. fr. 27.1) den Zustand, in dem sich die Armee nach Julians Tod befand. 

Auch wenn mit Fragment 27.1 ein Zeugnis aus Eunapios’ Vitae sophistarum vorliegt, könnte 

er sich im Hinblick auf den Herrschaftsübergang auf Jovian in seinem Geschichtswerk äquiva-

lent ausgedrückt haben, da sein abstrakter Duktus auch an anderen Stellen durchscheint. So 

wählt er in Fragment 41 das Verb ἀφανίζειν, um gegen diejenigen zu polemisieren, die sich auf 

der Suche nach der Wahrheit befinden, dabei jedoch das Offensichtliche außer Acht lassen. In 

seinem übertragenen Exemplum laufen die Suchenden mit erhobenen Fackeln herum und lassen 

ihren Schein dabei διὰ τῆς ἡλιακῆς ἀκτῖνος ἀφανίζοντες (Eunap. hist. fr. 41). Auch wenn 

 
684 PASCHOUD 2006b, 478. 
685 Eunap. hist. fr. 27.1 = vit. soph. 7,4,10 (Übers. Becker): Ὡς δὲ τὰ πράγματα συντόνως ἀπὸ τῶν μεγάλων 
ἐκείνων καὶ λαμπρῶν ἐλπίδων ἐς τὸ ἀφανὲς καὶ ἄμορφον κατερράγη καὶ διωλίσθησεν, ὡς ἐν τοῖς διεξοδικοῖς 
τοῖς κατὰ Ἰουλιανὸν εἴρηται, ὅ τε Ἰοβιανὸς ἐβασίλευσε καὶ τιμῶν τοὺς ἄνδρας διετέλεσεν. 



149 
 

ἄμορφος selbst nicht mehr in den verbliebenen Überresten des Geschichtswerks vorkommt, 

verwendet Eunapios das Adjektiv πολύμορφος (Eunap. hist. fr. 53), wenn es darum geht, die 

vielgestaltigen und irreführenden Informationen zusammenzufassen, die angesichts der ihm 

obskur gebliebenen Herrschaft Gratians kursierten. Nicht außer Acht lassen sollte man dabei, 

dass der abstrakte Duktus nicht genuin eunapianisch ist, sondern literarische Vorbilder hat. Die 

Begriffe „Schattendasein“ und „Gestaltlosigkeit“ tauchen als philosophisch-abstrakte Konzepte 

immer wieder in Plutarchs Moralia und in Werken von Lukian, Aristoteles und Platon aber auch 

Euripides auf.686 

 

 

9 Von Jovian bis Valens (363–378 n. Chr.) [Fr. 28 bis 47.5] 

9.1 Vorbemerkung 

Den Zeitraum von Jovians Herrschaftsantritt Ende Juni 363 n. Chr. bis zum Ableben von Va-

lens am 9. August 378 n. Chr. in der Schlacht von Adrianopel decken insgesamt 49 Fragmente 

unterschiedlicher Provenienz ab. Gegenüber dem Abschnitt über Julians dreijährige Alleinherr-

schaft liegen zwar mehr Fragmente vor.687 Allerdings erstreckt sich der nun behandelte Zeit-

raum über fünfzehn Jahre, weswegen die Dichte der Berichterstattung abnimmt. Aus dieser 

Beobachtung jedoch die These abzuleiten, dass das Geschichtswerk die Klimax mit Julians 

Herrschaft bereits überschritten hat und die restlichen Jahre bis zum Winter 404/405 n. Chr. 

wieder eilig durchschreitet, würde zu kurz greifen. Schließlich nimmt die Dichte der Berichter-

stattung in den darauffolgenden Abschnitten über die Theodosianische Dynastie und insbeson-

dere über die Theodosius-Söhne Arkadios und Honorius wieder zu. Warum über Jovian, Va-

lentinian I., Gratian und Valens vergleichsweise wenige Informationen aus dem Geschichts-

werk überliefert wurden, muss Spekulation bleiben. Möglicherweise maßen die Konstantini-

schen Epitomatoren oder bereits deren Vorlage – die Abschrift von Arethas von Patras – der 

eunapianischen Berichterstattung eine untergeordnete Bedeutung bei. Einerseits könnte es da-

ran gelegen haben, dass Eunapios vorrangig über Ereignisse aus dem Westen des Römischen 

Reichs berichtet hat, an denen insbesondere die Kompilatoren der Exc. de Sent. wenig Interesse 

zeigten. Andererseits besteht die Möglichkeit, dass er in diesem Abschnitt weniger literarische 

 
686 Vgl. für ἄμορφος u. a. Plut. mor. 158d, 496b, 519e–f, 754a–b, 1003a, 1014b–f, 1024b, 1031e–f, aber auch 
Lyc. 16,1, Lucian. dial. mort. 428, Icar. 9, nav. 37, Prom. 12, Prom. es 3, somn. 14 und Aristot. cael. 306b, 
ph. 191a und Plat. Ti. 50d, leg. 960a, und für ἀφανής Plut. mor. 107c, 368e, fr. 99, Rom. 28,4, Lucian. trag. 120, 
Aristot. eth. Nic. 1100a–1101a, top. 131b, aber auch Eur. Alc. 785, Hel. 207, Iph. T. 477 und Tro. 1323. 
687 Der von Jovian bis Valens reichende Zeitabschnitt wurde von MÜLLER 1851, 25, mit der Überschrift 
„ΙΟΒΙΑΝΟΣ. ΟΥΑΛΗΣ. ΟΥΑΛΕΝΤΙΝΙΑΝΟΣ.“ willkürlich gesetzt. Aus der handschriftlichen Überlieferung 
der Exc. de Sent. ergibt sich kein Anlass, von dieser Einteilung auszugehen. Da diese Arbeit jedoch Müllers Zäh-
lung der Fragmente folgt, stimmt sie auch in seinen gewählten Abschnitten überein. 



150 
 

Vorlagen und Sentenzen verwendet hat, die seine Textzeugen für konservierungswürdig hiel-

ten. Eine inhaltliche Besonderheit dieses Abschnitts liegt darin, dass Eunapios dazu übergeht, 

handelnde Personen in seinem Geschichtswerk noch stärker charakterlich und moralisch einzu-

ordnen. Mit Musonios, Sebastianos und Theodoros zeichnet er positive Charakterbilder, wäh-

rend sich mit den Isauriern oder Festus verachtenswerte Akteure ausfindig machen lassen.688 

 

Fragment 28: 

Fragment 28 stammt aus den Exc. de Sent. und markiert in zweierlei Hinsicht einen Bruch mit 

dem bisherigen Geschichtswerk. Zum einen beginnt hier ein vollkommen neuer Abschnitt des 

Geschichtswerks und zum anderen ändert sich auch Eunapios’ historiographisches Vorge-

hen.689 Während er die Informationen über die Ereignisse bis hierhin aus schriftlichen und 

mündlichen Quellen bezogen haben will, meint er an dieser Stelle, dass das Geschichtswerk 

fortan auch auf eigenen Erfahrungen und Beurteilungen beruht.690 Wie in den vorangegangenen 

Kapiteln herausgearbeitet wurde, trifft Eunapios’ erste Aussage nur bedingt zu. So dürfte er bei 

den bis hierhin reichenden Berichten zwar auch schriftliche und mündliche Quellen herange-

zogen haben. Gleichzeitig hat er es jedoch nicht unterlassen, bereits in diesen Abschnitten per-

sönliche Kommentare, Wertungen und Eigenkonstruktionen einzuarbeiten. Vielmehr verband 

er die Ereignisgeschichte sogar mit – teilweise falsch zitierten oder fehlerhaft integrierten – 

Querverweisen und anderen historischen Exempla aus nahezu allen Literaturgattungen. Inso-

fern wird auch seine zweite hier vorliegende Prämisse, sich fortan auf eigene Erfahrungen und 

Beurteilungen zu berufen, noch zu überprüfen sein. 

Ähnlich unbestimmt muss die chronologische Lokalisierung des Fragments innerhalb des Ge-

schichtswerks bleiben. Wenn jeweils nur die Überlieferungssituation der Fragmente betrachtet 

wird, die über die Exc. de Sent. überliefert wurden, könnte sich der Inhalt von Fragment 28 

grundsätzlich auf jedes beliebige Ereignis zwischen Juni 363 n. Chr. und September 365 n. Chr. 

beziehen. Schließlich beinhaltet das vorangegangene Fragment aus den Exc. de Sent. Teile aus 

dem Nekrolog auf Julian, und das darauffolgende Fragment aus den Exc. de Sent. berichtet über 

die Usurpation des Procopius. Auf welchen Einschnitt sich Eunapios’ Ankündigung, sich fortan 

auf eigene Erlebnisse und Urteile zu verlassen, bezieht – sei es etwa der Herrschaftsantritt von 

 
688 Vgl. zu diesen Protagonisten Art. Musonius (1) und (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 612 f., Art. Sebastianus (2), 
PLRE, Bd. 1 (1971), 812 f., Art. Theodorus (13), PLRE, Bd. 1 (1971), 898, und Art. Festus (3), PLRE, Bd. 1 
(1971), 334 f. 
689 Eunap. hist. fr. 28 = Exc. de Sent. 30: Ὅτι φησὶν Εὐνάπιος· περὶ μὲν οὖν τῶν παλαιοτέρων καὶ ὅσα πρὸ ἡμῶν, 
ἀνάγκη συγχωρεῖν τοῖς γράψασιν ἢ τοῖς πρὸ ἐκείνων λόγοις εἰς ἡμᾶς κατὰ μνήμην ἄγραφον εἰς διαδοχὴν 
περιφερομένοις καὶ καθήκουσιν· ὅσα δὲ ἐφ’ ἡμῶν αὐτῶν γέγονεν, ἀλήθειαν τιμῶντι, καθά φησι Πλάτων, 
παραδοτέον τοῖς ἐντυγχάνουσιν. 
690 Vgl. BANCHICH 1985, 72–101. 



151 
 

Jovian im Sommer 363 n. Chr. oder der Brüder Valentinian I. und Valens im Frühjahr 

364 n. Chr. – dürfte also kaum zu entscheiden sein.691 

Bei der genaueren Verortung bieten weder Eunapios noch Zosimos eine Hilfestellung. Auch 

wenn sich die Beiträge beider Autoren in den folgenden Abschnitten wieder mehr berühren, 

findet sich bei Zosimos im Bericht nach Julians Ableben kein derartiger Exkurs über sein me-

thodisches Vorgehen. Wenn der Historia nea jedoch jegliche Eigenständigkeit abgesprochen 

und davon ausgegangen wird, dass sie Eunapios’ Geschichtswerk lediglich zweitverwendet hat, 

wird schnell deutlich, warum der Inhalt von Fragment 28 nicht bei Zosimos auftaucht. Als Au-

tor des frühen sechsten Jahrhunderts n. Chr. hätte sich Zosimos keineswegs als glaubwürdiger 

Zeitgenosse der Geschehen seit Julians Ableben präsentieren können, der sich fortan auf eigene 

Erfahrungen und Beurteilungen verlassen wollte. 

Eunapios selbst ist wiederum auch keine Hilfe bei der chronologischen Verortung von Frag-

ment 28, da der Inhalt des Fragments keine stichhaltigen Informationen wie Namen oder Er-

eignisse bereithält. Die einzige namentliche Anspielung bezieht sich auf eine Platon-Sentenz, 

für die sich jedoch keine direkte Vorlage ausmachen lässt.692 

 

 

9.2 Die kurze Regierung Jovians 363/364 n. Chr. 

Fragment 28.1: 

Mit Fragment 28.1 über die kurze Regierung Jovians liegt eine der enigmatischsten Stellen aus 

Eunapios’ Geschichtswerk vor.693 Die einerseits mangelnden Parallelen zu Zosimos und die 

 
691 Auf diese Schwierigkeit haben sowohl PASCHOUD 2006b, 478, als auch BLOCKLEY 1983,49, aufmerksam ge-
macht. Paschoud ging davon aus, dass Fragment 28 sogar erst im Zusammenhang mit der Procopius-Usurpation 
stand, und verortete es in der Nähe des Vierten Buchs von Zosimos’ Historia nea. Dagegen platzierte Blockley 
den Inhalt des Fragments vor den Herrschaftsantritt Valentinians I. und entschied sich damit für einen früheren 
Kontext als Paschoud. OCHOA 1990b, 108, umging die Schwierigkeit, indem er feststellte, es handle sich bei 
Fragment 28 um ein „proemio a la parte postjulianea de la Historia“. 
692 Vgl. PASCHOUD 2006a, 522 Anm. 41. 
693 Eunap. hist. fr. 28.1 = Suda ι 401: Ἰοβιανός, βασιλεὺς Ῥωμαίων ὀρθόδοξος, ὃς ἐπιμέλειαν καὶ φροντίδα 
πολλὴν ἐποιεῖτο τῶν ἐκκλησιῶν καὶ τοὺς ἐν ἐξορίαις ἐπῖσκόπους πάντας. (...) οὗτος μετὰ Ἰουλιανὸν ἦρξεν· ὃς 
ἡνίκα Ἰουλιανὸς αἵρεσιν τοῖς στρατευομένοις ἐτίθει, θύειν ἢ ἀποστρατεύεσθαι, μᾶλλον τὴν ζώνην ἀποθέσθαι 
ἐβούλετο. ἐλθὼν δὲ ἐς Νίσιβιν πόλιν πολυάνθρωπον δύο μόνον ἡμερῶν ἐνδιατρίψας αὐτῇ, ὅσα περ εἶχε χρήματα 
κατανάλωσε τοῖς ἐνοικοῦσι μηδενὸς μεταδοὺς ἢ λόγου φιλανθρώπου ἢ πράξεως ἀγαθῆς· ἄνθρωπος οὐ δι’ 
ἀρετὴν οἰκείαν, ἀλλὰ διὰ τὴν τοῦ πατρὸς δόξαν ἐς τοσοῦτον ἀρχῆς προελθών. ἦν μὲν γὰρ οὐδὲ παντάπασιν 
ἀσθενὴς τὸ σῶμα οὔτε πολεμικοῖς ἔργοις ἀγύμναστος· ἀμελέτητος δὲ ὢν καὶ ἄγευστος παιδεύσεως, καὶ ἣν εἶχε 
φύσιν διὰ ῥᾳθυμίαν ἠμαύρου καὶ ἠφάνιζεν. οὗτος μετὰ Ἰουλιανόν, ὡς εἴρηται, τῆς Ῥωμαίων βασιλείας ἐγκρατὴς 
γενόμενος, πάντων καταφρονήσας ἐσπούδαζε τοῦ συμβάντος αὐτῷ ἀξιώματος ἀπολαῦσαι, καὶ φεύγων ἐκ 
Περσίδος ἔσπευδε γενέσθαι τῶν Ῥωμαϊκῶν ἐθῶν ἐντὸς εἰς ἐπίδειξιν τῆς τύχης, καὶ τὴν Νίσιβιν πόλιν τοῖς 
Πέρσαις, πάλαι Ῥωμαίοις οὖσαν κατήκοον, ἐκδίδωσιν. ἀπέσκωπτον οὖν αὐτὸν ᾠδαῖς καὶ παρῳδίαις καὶ τοῖς 
καλουμένοις φαμώσσοις, διὰ τὴν τῆς Νισίβιδος προδοσίαν. ὁ δὲ Ἰοβιανός, ἐκ τῆς γυναικὸς αὐτοῦ κινηθεὶς τὸν 
ὑπὸ Ἀδριανοῦ τοῦ βασιλέως κτισθέντα ναὸν χαριέστατον ἐς ἀποθέωσιν τοῦ πατρὸς Τραϊανοῦ, παρὰ δὲ τοῦ 
Ἰουλιανοῦ κατασταθέντα βιβλιοθήκην εὐνούχῳ τινὶ Θεοφίλῳ, κατέφλεξε σὺν πᾶσιν οἷς εἶχε βιβλίοις, αὐτῶν τῶν 
παλλακίδων ὑφαπτουσῶν μετὰ γέλωτος τὴν πυράν. οἱ δὲ Ἀντιοχεῖς ἠγανάκτησαν κατὰ τοῦ βασιλέως καὶ τὰ μὲν 



152 
 

andererseits besondere Nähe zu einem Fragment aus dem Geschichtswerk des konstantinischen 

Johannes Antiochenus694, der Exkurs über Jovians mögliche confessio gegenüber Julian, der 

sich auch in der Kirchengeschichte des Sokrates Scholastikos wiederfindet695, und zwei Über-

einstimmungen mit Eutrops Breviarium ließen berechtigte Zweifel daran aufkommen696, ob es 

sich überhaupt um ein eunapianisches Fragment handelt. 

Das konzise Suda-Lemma über Jovians gesamte Herrschaft hat in der Forschung viele Fragen 

aufgeworfen. Infolge von Müller, Dindorf, Niebuhr und Bekker, die das Fragment nicht in das 

Korpus ihrer Eunapios-Editionen aufgenommen haben, hat auch noch Paschoud darauf verzich-

tet, das Lemma mit Eunapios in Zusammenhang zu bringen. Unter einigem Vorbehalt hat es 

erst Blockley dem eunapianischen Geschichtswerk zugeordnet, auch wenn er es als Dubium in 

eckigen Klammern führte und über einzelne Sätze innerhalb des Lemmas einschränkend hin-

zufügte, dass sie „almost certainly not from Eunapius“ stammten.697 Trotzdem schlossen sich 

ihm Sotiroudis und Mariev in ihren Untersuchungen zum Geschichtswerk des Johannes Antio-

chenus an.698 Insofern gilt es, vor der inhaltlichen Auseinandersetzung mit dem Fragment zu 

überprüfen, welche Argumente sich zugunsten und zuungunsten einer eunapianischen Herkunft 

herausarbeiten lassen. Zu diesem Zweck eignet sich die Gegenüberstellung des Suda-Lemmas 

mit der verbliebenen Textstelle aus dem ebenfalls fragmentarisch überlieferten Geschichtswerk 

des konstantinischen Johannes Antiochenus699: 

 
Eunap. hist. fr. 28.1 = Suda ι 401 Ioh. Antioch. fr. 181 (Müller) = 206 (Mariev) = 

273,1 f. (Roberto) = Exc. de Virt. 63 f. 

Ἰοβιανός, (...) οὗτος μετὰ Ἰουλιανὸν ἦρξεν· ὃς ἡνίκα 

Ἰουλιανὸς αἵρεσιν τοῖς στρατευομένοις ἐτίθει, θύειν ἢ 

῞Οτι ᾿Ιοβιανὸς ὁ βασιλεὺς ῾Ρωμαίων ὁ μετὰ 

᾿Ιουλιανὸν ἄρξας τῇ τοῦ πατρὸς μᾶλλον ἤπερ τῇ 

 
ἀπέρριπτον τῶν βιβλίων ἐς τὸ ἔδαφος, ὥστε ἀναίρεσθαι τὸν βουλόμενον καὶ ἀναγινώσκειν, τὰ δὲ τοῖς τοίχοις 
προσεκόλλιζον. ἦν δὲ τοιαῦτα· ἤλυθες ἐκ πολέμου, ὡς ὤφελες αὐτόθ’ ὀλέσθαι· καί, Δύσπαρι, εἶδος ἄριστε· καὶ 
τὰ ἑξῆς. καί, εἰ μὴ ἐγώ σε λαβὼν ἀπὸ μὲν φίλα εἵματα δύσω, χλαῖνάν τ’ ἠδὲ χιτῶνα, τά τ’ αἰδῶ ἀμφικαλύπτει, 
αὐτὸν δὲ κλαίοντα θοῶς ἐπὶ Πέρσας ἀφήσω. γραῦς δέ τις μέγαν καὶ καλὸν αὐτὸν θεασαμένη μαθοῦσά τε 
ἀνόητον εἶναι ἐφθέγξατο· ὅσον μῆκος καὶ βάθος ἡ μωρία. καὶ ἄλλος δὲ ἰδιώτης ἀποτολμήσας, μεγάλῃ τῇ φωνῇ 
βοήσας ἐν τῷ ἱπποδρομίῳ γέλωτα παρέσχε πᾶσιν εἰπὼν κενὰ καὶ ψυχρὰ τῇ ἡλικίᾳ αὐτοῦ. καὶ ἐπράχθη ἂν ἄτοπα, 
εἰ μὴ Σαλούστιός τις ἔπαυσε τὴν στάσιν. ὁ δὲ Ἰοβιανὸς χειμῶνος ὄντος ὡδοιπόρει ἐπὶ Κιλικίαν καὶ Γαλατίαν καὶ 
ἐν Δαδαστάνοις ἀπέθανε μύκητα πεφαρμαγμένον φαγών. κατὰ δὲ τὴν ἡγεμονίαν κοινὸς καὶ ἐλευθέριος ἔδοξεν 
εἶναι. 
694 Das johanneische Fragment, Ioh. Antioch. fr. 181 (Müller) = 206 (Mariev) = 273,1 f. (Roberto), wurde über 
Exc. de Virt. 63 f. überliefert. 
695 Vgl. Socr. 3,22,2. 
696 Vgl. Eutr. 10,17,1 und 17,3. 
697 BLOCKLEY 1983, 136 Anm. 61. 
698 Vgl. SOTIROUDIS 1989, 181, und MARIEV 2008, 38* („The attribution is relatively secure.“). Dagegen hielten 
RATTI 1997, 503, und ROBERTO 2005, XCI Anm. 110, das Suda-Lemma weiterhin für ein rein johanneisches 
Fragment ohne Bezug zu Eunapios. 
699 Anm. zur folgenden Gegenüberstellung: Keine Formatierung haben die Gemeinsamkeiten zwischen Eunapios 
und Johannes Antiochenus erhalten, kursiv gedruckte Inhalte fehlen im jeweiligen Gegenüber und fett hervorge-
hoben sind Stellen, die klare Abweichungen und Widersprüche zum Gegenüber darstellen. 



153 
 

ἀποστρατεύεσθαι, μᾶλλον τὴν ζώνην ἀποθέσθαι 

ἐβούλετο. ἐλθὼν δὲ ἐς Νίσιβιν πόλιν πολυάνθρωπον 

δύο μόνον ἡμερῶν ἐνδιατρίψας αὐτῇ, ὅσα περ εἶχε 

χρήματα κατανάλωσε τοῖς ἐνοικοῦσι μηδενὸς 

μεταδοὺς ἢ λόγου φιλανθρώπου ἢ πράξεως ἀγαθῆς· 

ἄνθρωπος οὐ δι’ ἀρετὴν οἰκείαν, ἀλλὰ διὰ τὴν τοῦ 

πατρὸς δόξαν ἐς τοσοῦτον ἀρχῆς προελθών. ἦν μὲν 

γὰρ οὐδὲ παντάπασιν ἀσθενὴς τὸ σῶμα οὔτε 

πολεμικοῖς ἔργοις ἀγύμναστος· ἀμελέτητος δὲ ὢν καὶ 

ἄγευστος παιδεύσεως, καὶ ἣν εἶχε φύσιν διὰ ῥᾳθυμίαν 

ἠμαύρου καὶ ἠφάνιζεν. οὗτος μετὰ Ἰουλιανόν, ὡς 

εἴρηται, τῆς Ῥωμαίων βασιλείας ἐγκρατὴς γενόμενος, 

πάντων καταφρονήσας ἐσπούδαζε τοῦ συμβάντος αὐτῷ 

ἀξιώματος ἀπολαῦσαι, καὶ φεύγων ἐκ Περσίδος 

ἔσπευδε γενέσθαι τῶν Ῥωμαϊκῶν ἐθῶν ἐντὸς εἰς 

ἐπίδειξιν τῆς τύχης, καὶ τὴν Νίσιβιν πόλιν τοῖς 

Πέρσαις, πάλαι Ῥωμαίοις οὖσαν κατήκοον, ἐκδίδωσιν. 

ἀπέσκωπτον οὖν αὐτὸν ᾠδαῖς καὶ παρῳδίαις καὶ τοῖς 

καλουμένοις φαμώσσοις, διὰ τὴν τῆς Νισίβιδος 

προδοσίαν. ὁ δὲ Ἰοβιανός, ἐκ τῆς γυναικὸς αὐτοῦ 

κινηθεὶς τὸν ὑπὸ Ἀδριανοῦ τοῦ βασιλέως κτισθέντα 

ναὸν χαριέστατον ἐς ἀποθέωσιν τοῦ πατρὸς Τραϊανοῦ, 

παρὰ δὲ τοῦ Ἰουλιανοῦ κατασταθέντα βιβλιοθήκην 

εὐνούχῳ τινὶ Θεοφίλῳ, κατέφλεξε σὺν πᾶσιν οἷς εἶχε 

βιβλίοις, αὐτῶν τῶν παλλακίδων ὑφαπτουσῶν μετὰ 

γέλωτος τὴν πυράν. οἱ δὲ Ἀντιοχεῖς ἠγανάκτησαν κατὰ 

τοῦ βασιλέως καὶ τὰ μὲν ἀπέρριπτον τῶν βιβλίων ἐς τὸ 

ἔδαφος, ὥστε ἀναίρεσθαι τὸν βουλόμενον καὶ 

ἀναγινώσκειν, τὰ δὲ τοῖς τοίχοις προσεκόλλιζον. ἦν δὲ 

τοιαῦτα· ἤλυθες ἐκ πολέμου, ὡς ὤφελες αὐτόθ’ 

ὀλέσθαι· καί, Δύσπαρι, εἶδος ἄριστε· καὶ τὰ ἑξῆς. καί, 

εἰ μὴ ἐγώ σε λαβὼν ἀπὸ μὲν φίλα εἵματα δύσω, χλαῖνάν 

τ’ ἠδὲ χιτῶνα, τά τ’ αἰδῶ ἀμφικαλύπτει, αὐτὸν δὲ 

κλαίοντα θοῶς ἐπὶ Πέρσας ἀφήσω. γραῦς δέ τις μέγαν 

καὶ καλὸν αὐτὸν θεασαμένη μαθοῦσά τε ἀνόητον εἶναι 

ἐφθέγξατο· ὅσον μῆκος καὶ βάθος ἡ μωρία. καὶ ἄλλος 

δὲ ἰδιώτης ἀποτολμήσας, μεγάλῃ τῇ φωνῇ βοήσας ἐν τῷ 

ἱπποδρομίῳ γέλωτα παρέσχε πᾶσιν εἰπὼν κενὰ καὶ 

ψυχρὰ τῇ ἡλικίᾳ αὐτοῦ. καὶ ἐπράχθη ἂν ἄτοπα, εἰ μὴ 

Σαλούστιός τις ἔπαυσε τὴν στάσιν. ὁ δὲ Ἰοβιανὸς 

χειμῶνος ὄντος ὡδοιπόρει ἐπὶ Κιλικίαν καὶ Γαλατίαν 

οἰκείᾳ δόξῃ τοῖς περὶ τὸ στρατόπεδον ἔγνωστο. ῝Ος 

ἡνίκα ᾿Ιουλιανὸς αἵρεσιν τοῖς στρατευομένοις ἐτίθει, 

θύειν ἢ ἀπο στρατεύεσθαι, μᾶλλον τὴν ζώνην 

ἀποθέσθαι ἐβούλετο. ᾿Ελθὼν δὲ εἰς Νίσιβιν πόλιν 

πολυάνθρωπον καὶ εὐδαίμονα δύο μόνων ἡμερῶν 

ἐνδιατρίψας αὐτῇ ὅσαπερ εἶχε χρήματα κατηνάλωσεν, 

τοῖς ἐν αὐτῇ κατοικοῦσιν μηδενὸς μεταδοὺς ἢ λόγου 

φιλανθρώπου ἢ πράξεως ἀγαθῆς· νυκτός τε ὑπεχώρησε 

χαίρειν αὐτῇ πολλὰ φράσας, ὥσπερ ἐχθρῷ καὶ νεκρῷ 

σώματι μηδὲ δάκρυον ἐπισταλάξας, δι’ ἣν αὐτός τε 

ἐσώθη καὶ τοὺς ὑπολειφθέντας ἐκτῶν τοῦ πολέμου 

κινδύνων διέσωσεν. ῎Ανθρωπος οὐ δι’ ἀρετὴν οἰκείαν, 

ἀλλὰ διὰ τὴν τοῦ πατρὸς δόξαν ἐς τοσοῦτον τύχης 

προελθών. ῏Ην μὲν γὰρ οὐδὲ παντάπασιν ἀσθενὴς τὸ 

σῶμα οὔτε πολεμικοῖς ἔργοις ἀγύμναστος· 

ἀμελέτητος δὲ ὢν καὶ ἄγευστος παιδεύσεως καὶ ἣν 

εἶχε φύσιν διὰ ῥᾳθυμίαν ἠμαύρου καὶ ἠφάνιζεν. 

Διόπερ καὶ τὴν Νισιβηνῶν πόλιν φεύγων, ὡς εἰπεῖν, 

ᾤχετο, ἀπολαῦσαι σπουδάζων τῷ συμβάντι αὐτῷ παρ’ 

ἐλπίδα ἀξιώματι καὶ γίνεσθαι τῶν ῾Ρωμαϊκῶν ἐθνῶν 

ἐντὸς εἰς ἐπίδειξιν τῆς τύχης· καὶ ἤλαυνεν ἐπὶ Συρίαν 

μετὰ τοῦ στρατοῦ παντός. Οἱ δὲ ᾿Αντιοχεῖς οὐχ ἡδέως 

διέκειντο πρὸς αὐτόν, ἀλλ’ ἀπέσκωπτον αὐτὸν ᾠδαῖς 

καὶ παρῳδίαις καὶ τοῖς καλουμένοις φαμώσσοις, 

μάλιστα μὲν διὰ τὴν τῆς Νισίβιδος προδοσίαν, οὐχ 

ἥκιστα δὲ περὶ σφῶν αὐτῶν δεδιότες, μή ποτε καὶ 

αὐτοὺς πρόοιτο, ἀγαπήσας καὶ ἐν ὀλίγῳ μέρει τῆς 

῾Ρωμαϊκῆς οἰκουμένης κρατεῖν· καθαπτόμενοι καὶ τῆς 

γυναικὸς αὐτοῦ διὰ τὴν τοῦ ἱεροῦ καταστροφήν. 

᾿Αδριανὸς μὲν γὰρ ὁ βασιλεὺς εἰς ἀποθέωσιν καὶ 

τιμὴν τοῦ πατρὸς Τραϊανοῦ ἔκτισε μικρόν τινα καὶ 

χαριέστατον ναόν, ὃν ᾿Ιουλιανὸς ὁ παραβάτης 

βιβλιοθήκην κατεσκεύασεν· ὃν σὺν τοῖς βιβλίοις 

᾿Ιοβιανὸς κατέκαυσεν. Καὶ πολλὰ εἰς αὐτὸν 

εἰπόντων ᾿Αντιοχέων, ἐπράχθη ἂν ἄτοπα, εἰ μὴ 

Σαλούστιος παραγενόμενος ἔπαυσε τὴν στάσιν καὶ τὸν 

᾿Ιοβιανὸν μὴ βουλόμενον παρώρμησεν ὁδοιπορῆσαι, 

καὶ ταῦτα χειμῶνος ὄντος, ἐπὶ Κιλικίαν καὶ Γαλατίαν. 

Καὶ ᾿Ιοβιανὸς μὲν ἐν Δαδαστάνοις ἀφίκετο τὴν τοῦ 

Χριστοῦ δόξαν ἀνακηρύττων. ῞Οτι ᾿Ιοβιανὸς κατὰ 

τὴν ἡγεμονίαν κοινός τε καὶ ἐλευθέριος ἔδοξεν εἶναι. 



154 
 

καὶ ἐν Δαδαστάνοις ἀπέθανε μύκητα 

πεφαρμαγμένον φαγών. κατὰ δὲ τὴν ἡγεμονίαν 

κοινὸς καὶ ἐλευθέριος ἔδοξεν εἶναι. 

 

Insgesamt liegen große Parallelen zwischen beiden Berichten vor, die eine gemeinsame Grund-

lage einerseits durchaus erkennen lassen. Andererseits fällt bei genauerer Betrachtung allein 

schon die unterschiedliche Länge der beiden Fragmente auf. Unter der unzutreffenden Voraus-

setzung, dass die Suda-Kompilatoren das johanneische Fragment aus der Konstantinischen Ex-

zerptensammlung verwendet haben, findet sich keine Erklärung dafür, warum die jüngere Suda 

ein ausführlicheres Zeugnis über Jovian abliefert als ihre vermeintliche ältere Quellengrund-

lage. Tatsächlich umfasst das jüngere Suda-Lemma 357 Wörter, von denen sich nur etwa die 

Hälfte im Fragment des Johannes Antiochenus wiederfinden. Dagegen tauchen die Inhalte der 

übrigen Hälfte explizit nur im Suda-Lemma auf. Die Inhalte des älteren aber eben kürzeren, 

311 Wörter umfassenden Johannesfragments stimmen nur zu etwa sechzig Prozent mit dem 

Suda-Lemma überein.700 

Zwei alternative Erklärungen, die Johannes Antiochenus’ Urheberschaft des Suda-Lemmas 

dennoch ins Spiel bringen könnten, birgt die bereits angesprochene Unsicherheit, ob die Suda-

Kompilatoren auf die jeweilig zitierten Geschichtswerke unmittelbar oder nur vermittelt über 

die Konstantinische Exzerptensammlung zurückgegriffen haben: Im ersteren Fall würden sich 

das Suda-Lemma und das Johannesfragment mit dem johanneischen Geschichtswerk zwar die 

gleiche Quellengrundlage teilen, müssten aber nicht identisch sein, da die Kompilatoren der 

Suda auf der einen und die Konstantinischen Exzerptoren auf der anderen Seite zwei jeweils 

eigenständige Exzerpte hergestellt haben. Selbst wenn die Suda-Kompilatoren das johannei-

sche Geschichtswerk zweitens nur vermittelt über die Konstantinische Exzerptensammlung ein-

gesehen haben, müssen sie dennoch nicht zwangsläufig von ebenjenem Johannesfragment aus 

den Exc. de Virt. abhängig gewesen sein. Schließlich gilt die Prämisse, dass die Konstantini-

schen Exzerptoren – in Abhängigkeit vom Epitomier-Interesse – konservierungswürdige Zitate 

aus ihren Vorlagen auch mehrfach, in verschiedenen und nun größtenteils verlorenen Werken 

der 53 Bände umfassenden Exzerptensammlung untergebracht haben. Das Suda-Lemma könnte 

somit auch aus einem nun verlorenen Johannesexzerpt innerhalb der Konstantinischen Ex-

zerptensammlung stammen. 

 
700 Das Suda-Lemma umfasst 357 Wörter, 173 sind davon ausschließlich Lemma-Inhalte, die sich nicht bei Jo-
hannes Antiochenus wiederfinden, 12 Wörter stellen inhaltliche Widersprüche und Ergänzungen dar. Johannes 
Antiochenus’ Fragment beinhaltet 311 Wörter, von denen sich 133 vom Suda-Lemma emanzipiert haben, 
23 Wörter stellen inhaltliche Widersprüche und Ergänzungen dar. 



155 
 

Gegen beide Erklärungsversuche zugunsten einer Autorenschaft durch Johannes Antiochenus, 

sei es, dass das Suda-Lemma erstens unmittelbar aus dem Geschichtswerk herauspräpariert 

wurde, oder, dass es zweitens aus einem verlorenen Band der Konstantinischen Exzerpten-

sammlung stammt, sprechen zahlreiche widersprüchliche Aussagen zwischen der Suda und 

dem Johannesfragment. So unterscheiden sie sich nicht nur in ihrer Länge, sondern auch in 

einigen markanten Aussagen. Ein erster inhaltlicher Unterschied besteht darin, dass die Verant-

wortung zur Brandstiftung am Trajanstempel im Lemma eindeutig auf die Beeinflussung Jovi-

ans durch seine Ehefrau zurückgeht, während die Anstiftung durch seine Ehefrau bei Johannes 

Antiochenus nur mittelbar angedeutet wird, jedoch nicht kausal zusammenhängt. Außerdem 

taucht zwar bei beiden die weiterführende Erklärung auf, unter Julian sei der Tempel in eine 

Bibliothek umgestaltet worden. Im Gegensatz zum früheren Johannes Antiochenus kann das 

spätere Suda-Lemma jedoch mit der ergänzenden Information aufwarten, dass der Auftrag zur 

Umgestaltung des Tempels vom Eunuchen Theophilos durchgeführt worden sei. 

Weiterhin gibt der frühere Johannes Antiochenus die Information, dass die Einwohner von An-

tiochia dem Kaiser angesichts seiner Rolle bei der Brandstiftung am Tempel πολλὰ (...) 

εἰπόντων (Ioh. Antioch. fr. 181 [Müller]). Wie schon an früherer Stelle kann Johannes Antio-

chenus im Gegensatz zu seiner Grundlage nicht die Inhalte dessen nennen, was die Einwohner 

von Antiochia gegen den Kaiser hervorbrachten.701 Ganz anders verhält es sich beim späteren 

Suda-Lemma, das von Schmähreden und deren Inhalten weiß, die in drei direkten Zitaten ab-

gedruckt werden. 

Die nächste Abweichung zwischen dem Lemma und dem Johannesfragment liegt darin, dass 

Salutius den johanneischen Kaiser zur Weiterreise nach Kilikien und Galatien bewegt. Dagegen 

unterstellt das Suda-Lemma, dass Jovian eigenständig entschieden habe, abzureisen, und er-

zeugt mit dem eingeschobenen Genitivus absolutus χειμῶνος ὄντος (Eunap. hist. fr. 28.1) in 

konzessiver Sinnrichtung den Eindruck, dass der Kaiser außerstande war, eine militärisch sinn-

volle Entscheidung zu treffen und sein Heer nicht durch den Winter marschieren zu lassen. 

Ein weiterer markanter Unterschied findet sich in der Beschreibung von Jovians Aufenthalt in 

Dadastana, da hier Inhalte nicht nur anders ausgelegt werden, sondern sich sogar widerspre-

chen. Während Johannes Antiochenus verkündet, dass Jovian bei seiner Ankunft in Dadastana 

den christlichen Glauben verbreitete, lässt ihn das Suda-Lemma ebenda an einem giftigen Pilz 

 
701 Im Fragment über Carinus’ Missetaten kann Johannes Antiochenus im Unterschied zu Eunapios nicht die 
Gründe nennen, weswegen sich Carinus zu den Morden an Unschuldigen hinreißen ließ. Vgl. Eunap. hist. fr. 4: 
(...) μεμνῆσθαι δὲ τῶν κατακοπτομένων ἔφασκε, τῶν μὲν ὡς οὐκ ἐπῄνεσαν αὐτοῦ τὸ κάλλος, τῶν δέ, ὅτι 
λέγοντα, ὅτε ἦν μειράκιον, οὐκ ἐθαύμασαν ὡς ἐβούλετο (...) und Ioh. Antioch. 162 (Müller) = 188 (Mariev) = 
246 (Roberto): (...) κατά τι προσκεκρουκέναι (...). 



156 
 

zugrunde gehen, ohne das Christentum gefördert zu haben. Johannes Antiochenus verzichtet 

darauf, Jovians Todesart zu schildern. 

Die gravierendste Abweichung befindet sich im jeweils letzten Satz der beiden Fragmente und 

liegt auf formaler Ebene vor. Während der Inhalt des späteren Suda-Lemmas kontinuierlich 

durchläuft, steht vor dem letzten Satz des Johannesfragments ein ὅτι, das darauf hindeutet, dass 

es sich hierbei um zwei johanneische Exzerpte (d. h. Exc. de Virt. 63 und 64) handelt. Ob das 

Geschichtswerk des Johannes Antiochenus an dieser Stelle ausführlicher berichtet und sich 

möglicherweise mit der für ihn als Christen bösartigen Unterstellung – Jovian sei durch einen 

giftigen Pilz zu Tode gekommen – auseinandergesetzt hat, bleibt Spekulation. Übriggeblieben 

sind jedenfalls zwei mehr oder weniger inhaltlich miteinander verbundene Exzerpte, die heute 

das Johannesfragment bilden. 

Insgesamt scheinen sowohl das Suda-Lemma als auch das Johannesfragment in enger Bezie-

hung zueinander zu stehen. Ihre inhaltlichen und formalen Unterschiede sind jedoch so bedeut-

sam, dass der Eindruck entsteht, sie könnten in konkurrierender, jedoch zumindest berichtigen-

der Absicht verfasst worden sein. Während Johannes Antiochenus – möglicherweise wider bes-

seres Wissen – wichtige ereignisgeschichtliche Informationen über Jovian wie etwa die Preis-

gabe von Nisibis aus seiner Vorlage übernahm, versuchte er, das äußerst negative Bild, das das 

Suda-Lemma vom Kaiser zeichnet, zumindest behelfsmäßig zurechtzurücken. Auch wenn Jo-

hannes Antiochenus ebenfalls nicht komplett auf Kritik am Kaiser verzichtet, fällt die Verur-

teilung des johanneischen Jovian durch die Antiochener Stadtbevölkerung dennoch weniger 

verheerend aus. Zudem übernimmt Salutius die Verantwortung für den unüberlegten winterli-

chen Aufbruch des Heeres und Jovian gelingt es, das Christentum in Dadastana zu verbreiten, 

anstatt dort unmittelbar zu versterben. 

Insbesondere dieser letzte Widerspruch im Hinblick auf Jovians Taten in Dadastana legt nahe, 

dass die Urheber beider Fragmente nicht identisch sein können. Blockley arbeitete heraus, dass 

die unmittelbare Todesfolge Jovians im Suda-Lemma ein „punishment-for-evil motif“ dar-

stelle, und brachte Eunapios als Initiator dieser Bestrafung ins Spiel.702 Warum Jovian durch 

einen giftigen Pilz starb und für welches Laster der Kaiser in den Augen des Lemma-Urhebers 

bestraft werden sollte, erklärt sich dann, wenn in Betracht gezogen wird, dass Krankheiten und 

Seuchen im eunapianischen Geschichtswerk – aber eben auch bei Julian703 – immer wieder 

 
702 BLOCKLEY 1983, 137 Anm. 68. 
703 Vgl. Iul. or. 7,229c sowie den Kommentar zur Stelle von NESSELRATH 2021, 135 Anm. 170: „Die ‚Krankheit‘ 
der Konstantinsfamilie ist in Julians Augen die Hinwendung zum Christentum; von dieser ‚Krankheit‘ war auch 
Julian selbst in seiner Jugend befallen.“ 



157 
 

stellvertretend für das sich ausbreitende Christentum stehen.704 Wenn Eunapios als Urheber des 

Lemmas akzeptiert wird, wird ersichtlich, dass Jovian gemäß Eunapios’ bitterer Polemik auch 

nicht an einem giftigen Pilz zugrunde gegangen ist, sondern dem Christentum angehangen hat, 

das Eunapios nicht einmal namentlich erwähnen will, sondern als eine todbringende Vergiftung 

verschleiert haben könnte. Aufgrund der umfangreicheren Länge und der angesprochenen Po-

lemik stellt das spätere Suda-Lemma alles andere als eine bloße Paraphrase des jüngeren Jo-

hannesfragments dar, sondern muss auf einen anderen – vorrangig paganen – Autoren, mit ei-

niger Wahrscheinlichkeit Eunapios, zurückgehen. Dessen Zeugnis kommentierte Johannes An-

tiochenus in seinem Geschichtswerk, arbeitete wesentliche Informationen aus Eunapios’ Wie-

dergabe der Ereignisgeschichte ein und versuchte, das negativkonnotierte Jovian-Bild zu be-

richtigen. 

Was das Suda-Lemma gemäß der vergangenen Forschung immer wieder mit Johannes Antio-

chenus verband, waren eine Passage aus Sokrates Scholastikos’ Kirchengeschichte sowie zwei 

wörtlich ins Griechische übertragene Passagen aus Eutrops lateinischem Breviarium. Da Jo-

hannes Antiochenus jedoch nicht als Urheber des Lemmas infrage kommt, muss eine alternative 

Erklärung für die Parallelen mit Sokrates Scholastikos und Eutrop gefunden werden. In der 

ersten Parallele geht es um Jovians confessio gegenüber Julian: 

 
Eunap. hist. fr. 28.1 Socr. 3,22,2  

ὃς ἡνίκα Ἰουλιανὸς αἵρεσιν τοῖς στρατευομένοις 

ἐτίθει, θύειν ἢ ἀποστρατεύεσθαι, μᾶλλον τὴν ζώνην 

ἀποθέσθαι ἐβούλετο. 

(...) ὅστις χιλίαρχος ὢν, ἡνίκα Ἰουλιανὸς αἵρεσιν τοῖς 

στρατευομένοις νόμῳ προὐτίθει ἢ θύειν ἢ 

ἀποστρατεύεσθαι, μᾶλλον τὴν ζώνην ἀποθέσθαι 

προῃρεῖτο ἢ ἐκτελεῖν ἀσεβὲς βασιλέως ἐπίταγμα. 

 

Zwischen beiden Passagen bestehen starke wörtliche Bezüge. Sowohl im Lemma als auch bei 

Sokrates Scholastikos kommt es infolge von Julians Befehl, entweder den Göttern zu opfern 

oder zu demissionieren, zur gleichen Wortwahl, indem es Jovian vorzieht, den Armeegürtel 

abzulegen. Gegenüber der Suda scheint Sokrates Scholastikos nur insofern besser informiert 

gewesen zu sein, als er von einem Gesetz weiß, das Julian erlassen hatte, um die Soldaten vor 

die Wahl, θύειν ἢ ἀποστρατεύεσθαι (Socr. 3,22,2), zu stellen. Ebenfalls fällt nur in seiner Kir-

chengeschichte der Kommentar, dass Jovian die Demissionierung vorzog, anstatt dem gottlosen 

Kaiser zu gehorchen. Im Anschluss daran gehen beide Berichte wieder auseinander. Während 

 
704 Vgl. etwa den ahistorischen Gifttod des Konstantin I. in Eunap. hist. fr. 7.1 sowie die lange Anekdote in 
Eunap. hist. fr. 54, in der er das Christentum polemisch mit einer todbringenden Seuche zur Zeit von Theodo-
sius I. vergleicht und sich historiographisch an Lukian und Flavius Philostratos anlehnt. 



158 
 

es im Suda-Lemma zu Berichten über die folgenschwere Preisgabe von Nisibis und die 

Schmähreden gegen Jovian seitens der Antiochener Stadtbevölkerung kommt, listet die Kir-

chengeschichte vielmehr die Vorzüge Jovians auf, etwa die Begründung für sein Bekenntnis 

zum Christentum, seine recusatio imperii und die Hoffnung, die er bei den Christen weckte.705 

Da Johannes Antiochenus die Kirchengeschichte des Sokrates Scholastikos bei der Nieder-

schrift seines eigenen Geschichtswerks immer wieder herangezogen, zitiert und gekürzt hat706, 

galt auch die obige Parallele zwischen dem Suda-Lemma und der Kirchengeschichte als zu-

sätzlicher Beleg dafür, dass das Lemma auf Johannes Antiochenus zurückgehen müsse.707 Ab-

gesehen von der obigen Sokrates-Parallele hat Johannes Antiochenus in Fragment 181 (Mül-

ler = 206 [Mariev] = 273,1 f. [Roberto]) allerdings darauf verzichtet, weiteres Material aus der 

Kirchengeschichte in seine Nachricht über Jovian einzuweben. Vielmehr setzte er sich aus-

schließlich mit derjenigen Quelle auseinander, die auch die Vorlage des Suda-Lemmas bildete, 

und korrigierte das äußerst negativkonnotierte Jovian-Bild behelfsmäßig. Wenn Johannes An-

tiochenus aber daran gelegen war, Jovians Herrschaft in ein besseres Licht zu rücken, stellt sich 

die Frage, warum er nur die Anekdote über Jovians confessio aus der Kirchengeschichte über-

nommen haben soll, obwohl sich ihm mit Sokrates Scholastikos’ Beitrag doch weitere Exempla 

kaiserlicher Vorzüge geboten hätten. Dafür lässt sich nur eine Erklärung finden: An dieser 

Stelle hat Johannes Antiochenus nicht auf Sokrates Scholastikos zurückgegriffen. Den Bericht 

über Jovians confessio muss er vielmehr schon in der Quelle vorgefunden haben, aus der auch 

das Suda-Lemma geschöpft hat. Demzufolge muss aber Sokrates Scholastikos ebenfalls auf die 

gemeinsame Quelle von Suda-Lemma und Johannes Antiochenus zurückgegriffen haben. Wie 

sich bei der inhaltlichen Analyse von Fragment 28.1 jedoch noch zeigen wird, kann die confes-

sio interpretativ in zwei Auslegungsrichtungen zugunsten der paganen Religion und zugunsten 

des Christentums verstanden werden und stellte damit eine ausreichende Provokation dar, mit 

der sich Sokrates Scholastikos und weitere christliche Autoren entsprechend auseinandersetzen 

mussten. 

Neben der Nähe zu Sokrates Scholastikos liegen zwei nahezu wortgleiche Eutrop-Passagen im 

Suda-Lemma vor, deren erste sich auf die Verdienste von Jovians Vater beziehen, denen der 

neue Kaiser sein Amt zu verdanken hat: 

 

 

 
705 Vgl. Socr. 3,22,3–13. 
706 Vgl. zur Benutzung von dessen Kirchengeschichte durch Johannes Antiochenus, SOTIROUDIS 1989, 117–126. 
707 Vgl. ROBERTO 2005, XCI Anm. 110. 



159 
 

Eunap. hist. fr. 28.1 Ioh. Antioch. fr. 181 (Müller) = 

206 (Mariev) = 273,1 f. (Roberto) 

Eutr. 10,17,1 

Ἰοβιανός, (...) οὗτος μετὰ 

Ἰουλιανὸν ἦρξεν· (...) ἄνθρωπος οὐ 

δι’ ἀρετὴν οἰκείαν, ἀλλὰ διὰ τὴν 

τοῦ πατρὸς δόξαν ἐς τοσοῦτον 

ἀρχῆς προελθών. 

῞Οτι ᾿Ιοβιανὸς ὁ βασιλεὺς 

῾Ρωμαίων ὁ μετὰ ᾿Ιουλιανὸν ἄρξας 

τῇ τοῦ πατρὸς μᾶλλον ἤπερ τῇ 

οἰκείᾳ δόξῃ τοῖς περὶ τὸ 

στρατόπεδον ἔγνωστο. 

post hunc Iovianus, qui tunc dome-

sticus militabat, ad obtinendum im-

perium consensu exercitus lectus 

est, commendatione patris militi-

bus quam sua notior. 

 

Zunächst scheint allen drei Textstellen die gleiche Struktur zugrunde zu liegen: Infolge von 

Julian gelangt Jovian nur aufgrund der Verdienste seines Vaters zur Herrschaft. Bei genauerer 

Betrachtung fällt jedoch auf, dass sich das Suda-Lemma von Eutrop und dessen Zeugen Johan-

nes Antiochenus unterscheidet. Schließlich entsteht beim Suda-Lemma aus dem Vorzug der 

väterlichen Verdienste nur die Konsequenz, dass Jovian ἐς τοσοῦτον ἀρχῆς (Eunap. hist. 

fr. 28.1) kommt. Dagegen bringen Eutrop und Johannes Antiochenus die Soldaten ins Spiel, 

denen Jovian nur aufgrund der Verdienste seines Vaters bekannt ist, was zum Grund avanciert, 

ihn zum Kaiser zu ernennen. Vollkommen identisch sind Eutrop und Johannes Antiochenus 

aber ebenfalls nicht. So fehlt im Unterschied zu Eutrop bei den beiden anderen Textstellen die 

Bezeichnung, welches militärische Amt Jovian vor seiner Erhebung innehatte. 

 
Eunap. hist. fr. 28.1 Ioh. Antioch. fr. 181 (Müller) = 

206 (Mariev) = 273,1 f. (Roberto) 

Eutr. 10,18,2 

κατὰ δὲ τὴν ἡγεμονίαν κοινὸς καὶ 

ἐλευθέριος ἔδοξεν εἶναι. 

῞Οτι ᾿Ιοβιανὸς κατὰ τὴν ἡγεμονίαν 

κοινός τε καὶ ἐλευθέριος ἔδοξεν 

εἶναι. 

nam et civilitati propior et natura 

admodum liberalis fuit. 

 

Bei der zweiten Parallele mit Eutrop fällt die sprachliche Nähe zwischen dem Suda-Lemma und 

Johannes Antiochenus auf. Abgesehen von der Tatsache, dass der Text im Suda-Fragment 

durchläuft und bei Johannes Antiochenus durch das ὄτι getrennt wird, bieten beide Autoren den 

exakt gleichen Bericht darüber, dass Jovian im Hinblick auf seinen Führungsstil zuvorkom-

mend und freigebig gewesen zu sein schien. Auch bei Eutrop werden Jovians Bürgersinn und 

Freigebigkeit betont. Im Unterschied zu den griechischen Autoren bezieht sich Eutrop jedoch 

ausschließlich auf Jovians allgemeine charakterliche Eignung, während das Suda-Lemma und 

Johannes Antiochenus hinzufügen, dass Jovian κατὰ (δὲ) τὴν ἡγεμονίαν zuvorkommend und 

freigebig gewesen sei. Dieser Zusatz fehlt beim frühesten aller Jovian-Berichterstatter. Wenn 

daher diese feinen Unterschiede in beiden vermeintlichen Eutrop-Parallelen berücksichtigt 



160 
 

werden, kann zumindest an dieser Stelle eine direkte Benutzung Eutrops durch das Suda-

Lemma bzw. Johannes Antiochenus ausgeschlossen werden. 

Für das gesamte Geschichtswerk des Johannes Antiochenus gilt, dass die Forschung seit der 

frühmodernen Beschäftigung mit seinem Werk die Frage begleitet, in welcher Form dem Autor 

das Breviarium des Eutrop vorgelegen hat.708 Grundsätzlich schwanken die Forschungsmei-

nungen zwischen der direkten Benutzung des lateinischen Originals durch Johannes Antioche-

nus und der Verwendung einer griechischen Zwischenübersetzung. Neben der Übersetzung des 

Paianios und des Kapiton von Lykien ist noch eine weitere anonyme Übertragung ins Griechi-

sche bekannt, die in der Weltchronik des Theophanes benutzt wurde.709 Da die Übersetzung des 

Paianios von Johannes Antiochenus „definitely not“ herangezogen wurde710, rückte die Über-

tragung des Kapiton von Lykien in den Fokus der wissenschaftlichen Aufmerksamkeit. Über 

Kapiton von Lykien ist dank eines Suda-Lemmas lediglich bekannt, dass er überhaupt eine 

Übersetzung angefertigt hat.711 Darüber hinaus ist aufgrund eines Testimoniums durch Stepha-

nos von Byzanz nur gesichert, dass Kapiton von Lykien vermutlich am Ende des fünften oder 

zu Beginn des sechsten Jahrhunderts n. Chr. schriftstellerisch aktiv war.712 Da, wie oben fest-

gestellt wurde, nicht Johannes Antiochenus, sondern ein paganer Autor – höchstwahrscheinlich 

Eunapios – Urheber des Suda-Fragments ist, kann ihm für sein Geschichtswerk die Eutrop-

Metaphrase des Kapiton von Lykien aus chronologischen Gründen jedoch nicht zur Verfügung 

gestanden haben. Ob der pagane Urheber des Suda-Lemmas die dritte, anonyme Eutrop-Über-

setzung benutzt hat, die auch Theophanes vorlag, bleibt dagegen fraglich. Dessen eingearbeitete 

Metaphrase ist schließlich nicht mit dem von Johannes Antiochenus benutzten Eutrop-Material 

verwandt, sondern bietet in Teilen Abweichungen, die gravierender ausfallen als „a mere ques-

tion of translation“.713 

Allen Unsicherheiten zum Trotz kann zumindest für denjenigen Abschnitt des johanneischen 

Geschichtswerks, der mit den chronologischen Rahmendaten von Eunapios’ Geschichtswerk 

übereinstimmt, ausgeschlossen werden, dass Johannes Antiochenus eine eigene Übersetzung 

des lateinischen Breviariums angefertigt hat. So entsprechen nur vier von fünfzehn Stellen im 

johanneischen Geschichtswerk, die im Allgemeinen auf Eutrop zurückgeführt werden, einer 

 
708 Vgl. für einen Überblick über die bisherige Forschung insb. ROBERTO 2003 und MARIEV 2008, 33* f. 
709 Vgl. BLECKMANN / GROSS 2018, 38 mit Anm. 3, sowie PÉRICHON 1968. 
710 MARIEV 2008, 33*. 
711 Vgl. Suda κ 342. 
712 Der Terminus post quem für Kapitons Übersetzung geht auf Kapiton FGrHist 750 fr. 10 = Steph. Byz. Ψ 10 
(Ψιμάδα) zurück. Vgl. hierzu auch den Kommentar zu fr. 10 von A. Kaldellis, Kapiton (750), in: BNJ. 
713 MANGO / SCOTT 1997, 13 Anm. 6. 



161 
 

wörtlichen Übersetzung des lateinischen Breviariums.714 Die übrigen Stellen sind teilweise in-

haltsreicher oder weichen ab: Johannes Antiochenus weiß von einer Bücherverbrennung in Ale-

xandria, die Diokletian nach der Niederschlagung der Usurpation des Aurelius Achilleus 

298 n. Chr. angeordnet haben soll, damit den Ägyptern wichtiges in den Büchern enthaltenes 

Alchemie-Wissen nicht länger zur Verfügung steht, mit dessen Hilfe sie sich erneut gegen die 

Römer erheben könnten.715 Weiterhin berichtet das johanneische Geschichtswerk, dass Diokle-

tian auch nach seinem Rückzug ins Privatleben 305 n. Chr. an seinem paganen Bekenntnis fest-

hielt.716 Aufgrund seiner vorbildlichen Sparsamkeit erhielt Constantius I. bei Johannes Antio-

chenus auch im griechischen Text den lateinischen Beinamen Παῦπερ, d. h. pauper717, und in 

Bezug auf den Selbstmord des Magnentius liegt die Mehrinformation vor, dass sich der Usur-

pator zuvor seiner eigenen Mutter entledigt habe.718 Über Constantius II. weiß Johannes Anti-

ochenus, dass der Kaiser auch den Vertrauten seiner Ehefrauen Gefallen zukommen ließ.719 All 

diese Nachrichten tauchen bei Eutrop nicht auf, obwohl Johannes Antiochenus Informationen 

aus dem Breviarium nachweislich in diesen Kontexten seines Geschichtswerks eingewoben 

hat.720 

Abgesehen davon, dass diese Mehrinformationen nun dafür sprechen, dass Johannes Antioche-

nus keine bloße Übersetzung von Eutrops Breviarium hergestellt hat, sind die weiteren Impli-

kationen kaum abzuschätzen. Dennoch deutet alles darauf hin, dass Johannes Antiochenus – 

zumindest im Zeitraum von 284 bis 363 n. Chr. – Eutrop überhaupt nicht eigenständig einge-

sehen, sondern eine Vorlage benutzt und kommentiert hat, die die Nachrichten aus Eutrops 

 
714 Wörtlich entsprechen Ioh. Antioch. fr. 164 (Müller) = 190 (Mariev) = 247 (Roberto) Eutr. 9,21,1–22,1 (je-
doch inklusive Übertragungsfehler der Quinquegentiani als ε’ ἀνδρῶν Γεντιανῶν), sowie fr. 166 (Müller) = 192 
(Mariev) = 249 (Roberto) Eutr. 9,27,1, auch fr. 169 (Müller) = 195 (Mariev) = 253 (Roberto) Eutr. 10,2,4–3,2 
und schließlich fr. 170 (Müller) = 196 (Mariev) = 254 (Roberto) Eutr. 10,6,3–7. Ioh. Antioch. fr. 172 (Müller) = 
197 (Mariev) = 257 (Roberto) entspricht zwar ebenfalls dem Wortlaut von Eutr. 10,9,3, wird jedoch auch von 
Epit. Caes. 41,21–25 und Zos. 2,42 aufgegriffen. 
715 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 165 (Müller) = 191 (Mariev) = 248 (Roberto) und dagegen Eutr. 9,23, der die Informa-
tion nicht hat. Erstaunlicherweise ist diese Nachricht ohne Parallele und taucht erst wieder im frühmodern edier-
ten Märtyrerbericht des Dux Procopius auf. Vgl. hierzu den griechischen und lateinischen Text in HENSCHEN / 
U. A. 1731, 557. 
716 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 193 (Mariev) = 251,1 (Roberto) = Suda δ 1156 und die fehlende Information bei Eutr. 
9,27,2. 
717 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 168 (Müller) = 194 (Mariev) = 252 (Roberto) und die fehlende Entsprechung bei Eutr. 
10,1. 
718 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 174 (Müller) = 200 (Mariev) = 260 (Roberto) sowie die Unterschlagung dieser Informa-
tion bei Eutr. 10,12,2. 
719 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 175,2 (Müller) = 202 (Mariev) = 261 (Roberto) sowie der fehlende Bezug zu den Ver-
wandten der Ehefrauen bei Eutr. 10,15,2. Vgl. den Kommentar von MARIEV 2008 363 Anm. 1: „The precise  
meaning of the words ταῖς οἰκείαις that are not present in Eutropius is not clear in the context of this fragment.“ 
720 Die übrigen, vermeintlich aus dem Breviarium gezogenen Informationen im johanneischen Geschichtswerk 
weichen insbesondere in ihrer Inhaltstiefe ab. Bei Ioh. Antioch. fr. 172 (Müller) = 198 (Mariev) = 258 (Roberto) 
sind sowohl Beginn als auch Ende des Fragments länger als die Vorlage bei Eutr. 10,9,3–10,1, und fr. 173 (Mül-
ler) = 199 (Mariev) = 259 (Roberto) wirkt ebenfalls länger als Eutr. 10,10,2. 



162 
 

Breviarium bereits um diese Mehrinformationen ergänzt hatte. Beim Blick auf das Suda-

Lemma und die oben abgeleitete Urheberschaft könnte es sich bei dieser überarbeiteten Version 

des Breviariums um Eunapios’ Geschichtswerk oder wiederum dessen Vorlage handeln, die 

Eutrops Breviarium inhaltlich weiter angereichert hat. Wie sehr Eunapios und Johannes Antio-

chenus zusammenhängen, wird abschließend auch im Hinblick auf ein johanneisches Fragment 

zur Zeit von Julian deutlich, dessen Inhalt bisher auf Eutrops Breviarium zurückgeführt wurde. 

 
Ioh. Antioch fr. 180 (Müller) = 205 (Mariev) = 272 

(Roberto) 

Eutrop. 10,16,2 f. 

῞Οτι φησὶν ὁ ᾿Ιωάννης οὑτοσὶ περὶ τοῦ παραβάτου 

᾿Ιουλιανοῦ, ὡς μόνος τὸ ῾Ρωμαϊκὸν καλῶς διῴκησεν 

ἀνώρθωσέ τε αὐτό, εἰ μὴ εἰς ἐναντίωσιν τὰ ἐκτοῦ 

δαιμονίου κατέστη· πάσης γὰρ παιδείας τά τε 

῾Ρωμαίων, οὐχ ἥκιστα δὲ καὶ ῾Ελληνίδα γλῶτταν ἐς 

ἄκρον συνειλήφει, ὀξὺς μὲν ὢν συνιδεῖν τὸ πρακτέον, 

ἑτοιμότερος δὲ τοῦτο ἐξαγγεῖλαί τε καὶ ἑρμηνεῦσαι, 

μνήμην τε ἁπάντων βεβαίαν ἔχων, σοφὸς μὲν τὰ 

οὐράνια, ἔμφρων δὲ τὰ ἀνθρώπινα. Πρὸς δὲ τοὺς 

φίλους μεγαλόφρων τε καὶ ἐλευθέριος πλὴν ὅσον οὐκ 

ἐξητασμένος οὐδὲ ἀκριβὴς ἦν ἐν ταῖς τούτων 

κτήσεσιν τὸν ἁρμόζοντα τοιῷδε βασιλεῖ τρόπον. 

᾿Εγένοντο γοῦν τινες οἳ μῶμον τῇ τοῦ ἀνδρὸς δόξῃ 

τοῖς ἑαυτῶν ἀνέθεσαν μειονεκτήμασιν, πολλὰ τῶν 

ἀλλοτρίων λαμβάνοντες προφάσει τῆς ῾Ελληνικῆς 

δοκήσεως, οὐ μόνον ἀγνοοῦντος τοῦ βασιλέως, ἀλλὰ 

καὶ κωλύοντος. Τοῖς γε μὴν τῶν ἐθνῶν ἐποίκοις τὰ 

τῶν δασμῶν καθ’ ὅσον ἠδύνατο καθῄρει μέτρα καὶ τὸ 

δημοτικὸν καὶ κοινὸν τοῦ ἤθους πρὸς ἅπαντας ὁμοίως 

τοὺς ὑπηκόους ἐξέφερεν, χρημάτων μὲν ἀθροίσεως 

ὀλίγα πεφροντικώς, δόξης τε ἐπιθυμητικῶς τε καὶ 

ἀκορέστως ἔχων, ὡς πολλάκις καὶ τὸ μέτρον 

ὑπερβαίνειν ταῖς ἐγχειρήσεσιν. ᾿Εβέβλαπτο δὲ μόνον 

περὶ τὴν τοῦ σωτῆρος Χριστοῦ δόξαν ἐναντίως ἔχων 

καὶ ἐνιστάμενος τοῖς τὰ Χριστιανῶν μετιοῦσι 

δόγματα, οὐ μὴν ὥστε ὠμὸν ἢ φονικὸν ἐργάσασθαι 

πώποτε. Συνελόντι δὲ εἰπεῖν Μάρκῳ ᾿Αντωνίνῳ 

προσόμοιος ἦν, ὃν δὴ καὶ ζηλοῦν ὡς ἐπίπαν 

ἐσπούδαζεν. 

(...) vir egregius et rem publicam insigniter moderatu-

rus, si per fata licuisset. (3) liberalibus disciplinis ad-

prime eruditus, Graecis doctior atque adeo, ut Latina 

eruditio nequaquam cum Graeca scientia conveniret, 

facundia ingenti et prompta, memoriae tenacissimae, 

in quibusdam philosopho propior, in amicos liberalis, 

sed minus diligens quam tantum principem decuit. 

fuerunt enim nonnulli, qui vulnera gloriae eius infer-

rent. in provinciales iustissimus et tributorum, quate-

nus fieri posset, repressor, civilis in cunctos, medio-

crem habens aerarii curam, gloriae avidus ac per eam 

animi plerumque inmodici. nimius religionis Christia-

nae insectator, perinde tamen ut cruore abstineret; M. 

Antonino non absimilis, quem etiam aemulari stude-

bat. 

 

 



163 
 

In der entscheidenden Stelle geht es um Julians Widersacher, die Enteignungen unter dem Vor-

wand der paganen Religion durchführen, um das Ansehen des Kaisers zu beschädigen. In die-

sem Zusammenhang benutzt Johannes Antiochenus mit οὐ μόνον ἀγνοοῦντος τοῦ βασιλέως, 

ἀλλὰ καὶ κωλύοντος (Ioh. Antioch fr. 180 [Müller]) eine Formulierung, um Julian zu entlasten, 

die in der vermeintlichen lateinischen Vorlage fehlt, jedoch in nahezu kongruenter Form erneut 

in einem späteren Johannesfragment verwendet wird, das mit großer Sicherheit auf Eunapios 

zurückzuführen ist. Ebenda bezieht sich die Formulierung auf die Reaktion Valentinians II. auf 

Arbogasts Mordlust721: 

 
Eunap. hist. fr. 53.1 = Ioh. Antioch. fr. 187 (Müller) = 212 (Mariev) = 280 (Roberto) 

Ἀρβωγάστης δὲ ἦν, ἐκ τοῦ Φράγκων γένους, Βάυδωνος τοῦ πρὸς Γρατιανοῦ τοῦ βασιλεύσαντος τὴν 

στρατοπεδαρχικὴν ἐξουσίαν ἐπιτραπέντος υἱός, φλογοειδής τε και βάρβαρος τὴν ψυχήν, ὃς τὸν Οὐαλεντινιανὸν 

βιασάμενος εἰς τὴν τοῦ πατρὸς παρῆλθε στρατηλασίαν· οὐ γὰρ ἦν ἀντιλέγειν αὐτῷ διὰ τὴν ἐν τοῖς πολέμοις 

ῥώμην. οὗτος γοῦν πολλοὺς τῶν ἐν ἀξιώμασι παρὰ τὴν τοῦ βασιλέως βουλὴν διεχειρίζετο, καὶ τούτους οὐ 

μόνον ἀγνοοῦντος τοῦ κρατοῦντος, ἀλλὰ καὶ κωλύοντος. 

 

Johannes Antiochenus kann an dieser Stelle jedoch nicht das Breviarium des Eutrop oder eine 

Metaphrase konsultiert haben, da dessen Werk mit dem Ableben Jovians bereits geendet hat. 

Angesichts der zweimaligen Verwendung der identischen Formulierung in Fragment 180 und 

187 (Müller = 212 [Mariev] = 280 [Roberto]) ist es um einiges wahrscheinlicher, dass auch 

schon das johanneische Fragment über Julians Widersacher auf Eunapios oder dessen Vorlage, 

aber nicht auf Eutrops Breviarium zurückgeht. 

Alles in allem finden sich zahlreiche Hinweise darauf, dass Johannes Antiochenus Eutrop in 

den Berichten über das vierte Jahrhundert n. Chr. nicht eigenständig herangezogen, sondern 

sich vielmehr mit Eunapios oder dessen Quelle auseinandergesetzt hat. Unklar bleibt zu diesem 

Zeitpunkt noch, ob Eunapios das Breviarium für sein Geschichtswerk wiederum eigenständig 

benutzt und um entscheidende Mehrinformationen ergänzt oder ob er selbst auf eine Zwischen-

quelle zurückgegriffen hat.722 Der verbliebene Rest, d. h. Eunapios’ provokante Äußerungen, 

wurden infolgedessen von Autoren wie Johannes Antiochenus oder Sokrates Scholastikos auf-

gegriffen, übernommen oder korrigiert. In Bezug auf das Suda-Lemma, d. h. Fragment 28.1, 

über Jovians Herrschaft kommt der Argumentation zugunsten einer eunapianischen Urheber-

schaft dann abschließend noch zur Hilfe, dass die drei in direkter Rede gehaltenen Schmähreden 

 
721 Vgl. Art. Arbogastes, PLRE, Bd. 1 (1971), 95–97. 
722 Vgl. hierzu auch Kapitel Auf den Spuren einer Hauptquelle. 



164 
 

gegen Jovian auf Zitate aus Homers Ilias zurückgehen.723 Da Eunapios auch schon in den vo-

rangegangenen Fragmenten immer wieder homerische Sentenzen in sein Geschichtswerk ein-

gewoben hat, zeigt insbesondere dieses letzte Argument, dass es sich beim Suda-Lemma um 

einen Auszug aus dem eunapianischen Geschichtswerk handeln muss. 

Abseits jeder Diskussion um die Urheberschaft des Suda-Lemmas wartet das eunapianische 

Fragment auch mit inhaltlichen Besonderheiten auf. Unmittelbar zu Beginn erfolgt die Nach-

richt von Jovians confessio, als er von Julian einmal vor die Wahl gestellt worden sei, den Göt-

tern zu opfern oder aus dem Armeedienst zu scheiden.724 Aus christlicher Perspektive erscheint 

Jovians confessio wie ein herausragendes Exemplum seiner Standhaftigkeit zugunsten des 

christlichen Glaubens. Wenn es aus paganer Sichtweise betrachtet wird, kann sein Rücktritt aus 

der Armee aber auch als Beispiel seiner Pflichtvergessenheit und Treulosigkeit gegenüber Ju-

lian interpretiert werden. Jedenfalls ist Eunapios nicht der Einzige, der über die confessio eines 

späteren Kaisers vor Julian berichtet.725 Als einer von Eunapios’ Zeitgenossen übersetzte Rufi-

nus von Aquileia zu Beginn des fünften Jahrhunderts n. Chr. die griechische Kirchengeschichte 

des Eusebius von Caesarea ins Lateinische und ergänzte dessen Werk um zwei weitere Bücher, 

die ereignisgeschichtlich vom Antritt der Alleinherrschaft Konstantins I. bis zum Tod des The-

odosius I. reichen. In seinem Addendum berichtet Rufinus von Aquileia auch von einer confes-

sio gegenüber Julian.726 Anders als bei Eunapios bekannte sich bei Rufinus von Aquileia jedoch 

nicht Jovian zu seinem Glauben, sondern dessen Nachfolger Valentinian I. Als confessor taucht 

Valentinian I. dann sowohl in den ebenfalls zeitgenössischen Historiae adversum paganos des 

Orosius als auch in der viel späteren Historia Romana, einer Eutrop-Fortsetzung bis Justinian I., 

des Paulus Diaconus auf. Beide Beiträge orientieren sich dabei – abgesehen von der Interpola-

tion zwischen Jovian und Valentinian I. – besonders eng an Eunapios’ Nachricht: 

 
Oros. 7,32,2 Paul Diacon. hist. 11,1 

qui cum Christianus integra fide sacramentum militiae 

gereret sub Iuliano Augusto tribunus scutariorum, i-

ussus ab imperatore sacrilego aut immolare idolis aut 

militia excedere, fideliter sciens et graviora Dei esse 

iudicia et meliora promissa, sponte discessit. 

Qui cum sub Iuliano Augusto Christianitatis integram 

fidem gereret, cum ut dictum est scutariorum tribunus 

esset, iussus ab imperatore sacrilego aut immolare 

idolis aut militia excedere sponte discessit; nec mora 

Iuliano interfecto Iovianoque mortuo, qui pro nomine 

Christi amiserat tribunatum, in locum persecutoris sui 

accepit imperium. 

 
723 Vgl. in dieser Reihenfolge Hom. Il. 3,428, 3,39 und 2,261–263. 
724 Vgl. Eunap. hist. fr. 28.1: ὃς ἡνίκα Ἰουλιανὸς αἵρεσιν τοῖς στρατευομένοις ἐτίθει, θύειν ἢ ἀποστρατεύεσθαι, 
μᾶλλον τὴν ζώνην ἀποθέσθαι ἐβούλετο. 
725 Die umfangreiche Berichterstattung hat LENSKI 2002b untersucht. 
726 Vgl. Rufin. hist. eccl. 11,2. 



165 
 

Seit der Publikation von Orosius’ Beitrag, d. h. vom beginnenden fünften Jahrhundert n. Chr. 

an, entstand eine inflationäre Anzahl kaiserlicher confessiones gegenüber Julian, deren anek-

dotische Inhalte mit mal mehr, mal weniger Details und variierenden confessores ausge-

schmückt waren und nicht allein auf lateinischsprachige Autoren zurückgingen.727 Dennoch 

dürfte Rufinus von Aquileia mit Valentinian I. bereits Recht gehabt haben, auch wenn sein 

Ausscheiden aus dem Militär nicht auf religiöse Gründe zurückgeführt werden muss. So weiß 

Ammianus Marcellinus, dass Valentinian I. zur Zeit von Julians Aufenthalt in Gallien vermut-

lich aufgrund mangelnder Subordination aus dem Militär ausgeschlossen wurde.728 Jedenfalls 

geschah seine Abberufung im Jahr 357 n. Chr. nicht aus religiösen Motiven, zumal sich Julian 

– wenn auch aus unlauteren Absichten – in der Öffentlichkeit noch bis Januar 361 n. Chr. als 

Christ ausgegeben und Gottesdienste besucht hat.729 Wann die religiöse Komponente in der 

Entlassung Valentinians I. hinzukam, kann ebenfalls nur noch vermutet werden. So weiß der 

chronologisch nächste Zeuge und Gewährsmann Valentinians I., Ambrosius von Mailand, 

zwar, dass der Kaiser ein confessor war. In seinem Epitaphios auf Valentinian II. lässt er jedoch 

die Gelegenheit aus, die historischen Umstände der confessio näher auszuführen.730 Offensicht-

lich muss es sich um eine nachträgliche Konstruktion handeln, die am Ende des vierten Jahr-

hunderts n. Chr. entstanden ist und die Lenski auf das Spannungsverhältnis zwischen christli-

cher und paganer Historiographie zurückführte.731 Unklar bleibt dagegen, warum Eunapios Jo-

vian mit Valentinian I. verwechselte und ob er den Ausgangspunkt der christlichen Gegendar-

stellungen bildete. Da sowohl lateinische als auch griechische Autoren infolge von Eunapios 

auf die confessio eingingen, kann nicht entschieden werden, ob sie Eunapios oder dessen Vor-

lage konsultiert haben. 

Auf Jovians confessio folgt bei Eunapios der Bericht über den Rückzug des Kaisers nach Nisi-

bis, wo er jedwede Bevorratung der Bevölkerung für sich und die Armee beansprucht.732 Die 

weitreichenden Konsequenzen des Jovian-Friedens von 363 n. Chr., die etwa Zosimos 

 
727 Vgl. als lateinische Zeugen der kaiserlichen confessiones u. a. August. civ. 28,52 (Valentinian I.), Ps.-Prosp. 
= Quodvultd. Lib. prom. 1,31 (Valentinian I.) sowie als griechischsprachige Zeugen u. a. Philostorg. 7,7,1 (Va-
lentinian I.), Soz. 6,6,3–7 (Valentinian I.), Socr. 3,13,3–5 (Jovian, Valentinian I. und Valens) und 3,22,1 f. (Jo-
vian), Chron. pasch. a. 363 = 549,6–11 (Valentinian I.), Theophan. 51,7–11 (Valentinian I.), Phot. bibl. 
cod. 258 = p. 484a,19–24 (Jovian und Valentinian I.) und für eine detaillierte Untersuchung LENSKI 2002b sowie 
zu Philostorgios den Kommentar von BLECKMANN / STEIN 2015, 367–370. 
728 Amm. 16,11,6 f. 
729 Vgl. Amm. 21,2,5, Iul. ep. 61 = 434d und Greg. Naz. or. 4,52 sowie ausführlich ROSEN 2006, 126–146, mit 
weiteren Angaben. 
730 Vgl. Ambr. ep. 21,3 = 1003c sowie obit. Valent. 55. 
731 LENSKI 2002b, 273. 
732 Vgl. Eunap. hist. fr. 28.1: ἐλθὼν δὲ ἐς Νίσιβιν πόλιν πολυάνθρωπον δύο μόνον ἡμερῶν ἐνδιατρίψας αὐτῇ, 
ὅσα περ εἶχε χρήματα κατανάλωσε τοῖς ἐνοικοῦσι μηδενὸς μεταδοὺς ἢ λόγου φιλανθρώπου ἢ πράξεως ἀγαθῆς. 



166 
 

konserviert hat733, spielen in Fragment 28.1 keine Rolle. Offensichtlich zählten sie nicht zum 

Exzerpier-Interesse der Suda-Kompilatoren. Ausführlicher wird bei Zosimos auch Jovians Um-

gang mit den Einwohnern von Nisibis geschildert. Hier geht die Kassierung von Lebensmitteln 

auch nicht auf den Kaiser selbst zurück, sondern auf den Militärtribun Maurikios, der veranlasst 

wird, aus Nisibis Vorräte zu beschaffen und den marschierenden Streitkräften entgegenzueilen. 

Außerdem empfängt der zosimeische Jovian außerhalb von Nisibis Bittsteller aus der Bevölke-

rung, die er jedoch genauso abweist wie der eunapianische Kaiser, der für die Bevölkerung 

weder ein gutes Wort noch eine gute Tat übrighat.734 

Im weiteren Verlauf der Historia nea kommt es zur eiligen Abreise Jovians aus Nisibis über 

Karrhai bis nach Antiochia. Im Gegensatz zu Zosimos und Johannes Antiochenus ist die Reise 

von Nisibis bis Antiochia im eunapianischen Fragment der Kürzung zum Opfer gefallen, sodass 

der Eindruck entsteht, die gegen den Kaiser gerichteten Parodien und famosi seien noch in Nisi-

bis publiziert worden. Die Verlegung der Handlung nach Antiochia wird nur dadurch angedeu-

tet, dass Eunapios äquivalent zu Johannes Antiochenus von der Zerstörung der Bibliothek in 

Antiochia und den Reaktionen der antiochenischen Bevölkerung berichtet.735 Jovians Drang, 

von Nisibis nach Antiochia zu eilen, klingt bei Eunapios nur durch eine weitere Charakterisie-

rung des Kaisers an. Da Jovian weniger durch seine eigenen Verdienste als vielmehr durch die 

seines Vaters an die Macht gelangt sei, war ihm nun viel daran gelegen, εἰς ἐπίδειξιν τῆς τύχης 

(Eunap. hist. fr. 28.1) Bekanntheit unter den Römern zu erlangen.736 Auch wenn die eigentliche 

Reise bei Eunapios ausgefallen ist, kann er gemeinsam mit Johannes Antiochenus gegenüber 

Zosimos mit der Mehrinformation aufwarten, dass Jovian zwar durchaus einen ansehnlichen 

Körperbau hatte und wegen seiner Erfahrungen im Krieg auch nicht ungeübt gewesen sei. Al-

lerdings sei er auf seine neue Aufgabe überhaupt nicht vorbereitet gewesen. Zudem habe seine 

Antriebslosigkeit seine natürliche Begabung noch weiter geschmälert. Erstaunlicherweise ist 

eine derartige Diffamierung des Kaisers bei Zosimos ausgefallen, wogegen die Einschätzung 

der charakterlichen Eignung eines Protagonisten als neues historiographisches Element im 

 
733 Vgl. Zos. 3,32. 
734 Vgl. Zos. 3,33. Letztlich geht die Veranlassung in beiden Berichten dennoch auf Jovian zurück. Maurikios 
und die namentlichen Bittsteller dürften ebenfalls dem mangelnden Exzerpier-Interesse des Suda-Kompilatoren 
zum Opfer gefallen sein. 
735 Vgl. Eunap. hist. fr. 28.1: ὁ δὲ Ἰοβιανός, ἐκ τῆς γυναικὸς αὐτοῦ κινηθεὶς τὸν ὑπὸ Ἀδριανοῦ τοῦ βασιλέως 
κτισθέντα ναὸν χαριέστατον ἐς ἀποθέωσιν τοῦ πατρὸς Τραϊανοῦ, (...) κατέφλεξε σὺν πᾶσιν οἷς εἶχε βιβλίοις (...). 
οἱ δὲ Ἀντιοχεῖς ἠγανάκτησαν κατὰ τοῦ βασιλέως (...) sowie Ioh. Antioch. fr. 181 (Müller) = 206 (Mariev) = 
273,1 (Roberto): ᾿Αδριανὸς μὲν γὰρ ὁ βασιλεὺς εἰς ἀποθέωσιν καὶ τιμὴν τοῦ πατρὸς Τραϊανοῦ ἔκτισε μικρόν 
τινα καὶ χαριέστατον ναόν (...) κατεσκεύασεν· ὃν σὺν τοῖς βιβλίοις ᾿Ιοβιανὸς κατέκαυσεν. Καὶ πολλὰ εἰς αὐτὸν 
εἰπόντων ᾿Αντιοχέων (...). 
736 Die Schilderung erinnert entfernt an den von Zos. 1,19 und Hist. Aug. Gord. 31,2 f. berichteten hastigen Auf-
bruch von Philippus Arabs nach der Beseitigung Gordians III. sowie dem Friedensschluss mit Schapur I. 
244 n. Chr. und der anschließenden Proklamation seiner Herrschaft, die er mit Hilfe von Boten verbreiten ließ. 



167 
 

weiteren Verlauf des eunapianischen Geschichtswerks immer wieder vorkommt. So erinnert 

jener Exkurs im Allgemeinen an die Beschreibungen von Ailianos, Sebastianos oder Festus und 

im Speziellen an die Charakterisierung von Theodosius I., den Eunapios ebenfalls als μειράκιον 

μελλόπλουτον (Eunap. hist. fr. 48) seines verdienten Vaters darstellt.737 

In Antiochia angekommen folgt bei Johannes Antiochenus und Eunapios die Information, dass 

Jovian für die Preisgabe von Nisibis in Liedern und Parodien durch die Bevölkerung verhöhnt 

wird. In diesem Zusammenhang fällt bei beiden Autoren der lateinische Begriff famosi.738 Bran-

des zufolge handelt es sich hierbei um einen seit der „späteren Spätantike“ ins Griechische 

übertragenen Terminus technicus, der eine „bestimmte Art kaiserkritischer Schriften“ bezeich-

net.739 Tatsächlich taucht der Begriff analog zu Eunapios und Johannes Antiochenus in der 

Mitte des sechsten Jahrhunderts n. Chr. im Werk De magistratibus des Johannes Lydos auf.740 

Früher findet sich das Verbot antikaiserlicher libelli famosi jedoch schon in zehn Gesetzen in-

nerhalb des lateinischen Codex Theodosianus, die in der Zeit von Konstantin I. bis Theodo-

sius II. promulgiert wurden.741 Das Verbot der libelli famosi wurde dann in der ersten Hälfte 

des sechsten Jahrhunderts n. Chr. im Codex Iustinianus auch erstmals in seiner griechischen 

Transkription übernommen: 

 

„Ein jeder, der eine Verleumdung findet – sei sie unterschrieben oder namenlos – und sie nicht 

unmittelbar verbrennt, sondern verbreitet, wird derjenigen Strafe zugeführt, die auch dem Ur-

heber der Schmähschrift droht.“742 

 

Interessanterweise hat der Kompilator des Codex Iustinianus jedoch darauf verzichtet, den la-

teinischen Terminus technicus zu verwenden. Anstelle der Transkription φάμωσσα oder 

φάμουσα benutzte der Kompilator φλυαρία.743 Offensichtlich hatte es noch im sechsten 

 
737 Vgl. für die charakterlichen Beschreibungen Eunap. hist. fr. 36 (Ailianos), 39 (Festus), 47 (Sebastianos) und 
48 (Theodosius I.). Weitere Beispiele bieten sich u. a. mit Eunap. hist. fr. 38,1 (Theodoros), 38.2 (Eueterios), 
44.1 (Markianos) oder 45.1,1 (Musonios). 
738 Vgl. Eunap. hist. fr. 28.1: ἀπέσκωπτον οὖν αὐτὸν ᾠδαῖς καὶ παρῳδίαις καὶ τοῖς καλουμένοις φαμώσσοις, διὰ 
τὴν τῆς Νισίβιδος προδοσίαν und Ioh. Antioch. fr. 181 (Müller) = 206 (Mariev) = 273,1 (Roberto): Οἱ δὲ 
᾿Αντιοχεῖς οὐχ ἡδέως διέκειντο πρὸς αὐτόν, ἀλλ’ ἀπέσκωπτον αὐτὸν ᾠδαῖς καὶ παρῳδίαις καὶ τοῖς καλουμένοις 
φαμώσσοις, μάλιστα μὲν διὰ τὴν τῆς Νισίβιδος προδοσίαν (...). 
739 BRANDES 2008, 158. Von einer Erstbenutzung durch Johannes Lydos um 550 n. Chr. gehen auch KRAMER / 
ZERVAN 2019 aus. 
740 Vgl. Lyd. mag. 3,46 = 239 und zu Datierungsfragen des Werks MAAS 1992, 7–9. Weiterhin wird die griechi-
sche Übertragung im zwölften Jahrhundert n. Chr. auch in Anna Komn. 13,1,6–9 sowie Tzetz. chil. 13,487. be-
nutzt. 
741 Vgl. Cod. Theod. 9,34. 
742 Vgl. Cod. Iust. 9,36 (eigene Übers.): πᾶς ὁ εὐρίσκων φλυαρίαν ἢ ἐσφραγισμένην ἢ ἀσφράγιστον καὶ μὴ 
παραχρῆμα καίων ἀλλ’ ἀναγινώσκων ὑποκείσθω τῇ τιμωρίᾳ, ᾗτινι ὑπόκειται καὶ ὁ συντεθεικὼς τὴν φλυαρίαν. 
743 Die alternative Schreibweise φάμωσσα geht zurück auf: Suda φ 64: Φάμωσσα: ἀπέσκωπτον δὲ εἰς Ἰοβιανὸν 
ᾠδαῖς καὶ παρῳδίαις καὶ τοῖς λεγομένοις φαμώσσοις. 



168 
 

Jahrhundert n. Chr. einen griechischen Ausdruck für diese Art des Straftatbestands gegeben. 

Im Hinblick auf Eunapios’ Geschichtswerk lassen sich daraus zwei wichtige Erkenntnisse ge-

winnen. Erstens kann nun – entgegen Brandes – davon ausgegangen werden, dass die griechi-

sche Transkription der libelli famosi nicht erst durch Johannes Lydos, sondern mehr als einhun-

dert Jahre zuvor, schon zur Zeit von Eunapios, bekannt war. Zweitens könnte es etwas über 

Eunapios’ Quellengrundlage verraten. Schließlich stellt sich die Frage, warum Eunapios einen 

Latinismus verwendet, obwohl sich ihm mit φλυαρία eine griechische Entsprechung geboten 

hätte. Erschwerend kommt hinzu, dass er die griechische Entsprechung sogar kennt und an an-

deren Stellen in seinem Geschichtswerk auch verwendet.744 Da der Begriff in Fragment 28.1 

um das erklärende Partizip καλούμενος (Eunap. hist. fr. 28.1) erweitert wird, deutet alles darauf 

hin, dass Eunapios den Begriff, den er in seiner Vorlage fand, seiner Leserschaft erklären 

musste und hier auf eine lateinischsprachige Quelle – oder eine griechischsprachige Quelle, die 

die Transponierung bereits für ihn erledigt hatte – zurückgegriffen hat. Im Rückblick auf die 

Parallelen mit Eutrops Breviarium im gesamten Fragment 28.1 könnte bereits eine Vorlage 

ausgemacht worden sein. Da die famosi bei Eutrop selbst jedoch fehlen, ist von einer lateini-

schen Zwischenquelle auszugehen, die das Breviarium um die Schmähreden gegen Jovian er-

gänzt haben müsste. Insofern könnte hiermit ein Beleg dafür vorliegen, dass Eunapios Eutrop 

nicht eigenständig eingesehen hat, sondern sich einer lateinischen Vorlage bedient hat, die das 

Breviarium bereits mit den oben angesprochenen Mehrinformationen ausgeschmückt hatte. 

Auf die Verleumdung Jovians durch die Antiochener Bevölkerung folgt die Zerstörung des 

Trajanstempels in Antiochia durch den römischen Kaiser. In diesem Zusammenhang weiß 

Eunapios zu berichten, dass der Tempel zuvor in Julians Auftrag durch einen gewissen Eunu-

chen Theophilos in eine Bibliothek umgewandelt worden sei.745 Während die Historizität des 

Tempelbrandes für Hahn außerfrage stand, argumentierte Wiemer, dass Eunapios die Episode 

„ohne Zweifel in der Absicht erzählt hat, den christlichen Nachfolger Julians anzuschwär-

zen.“746 Da sie – abgesehen von Johannes Antiochenus, der hier aber nur seine Auseinander-

setzung mit Eunapios’ Geschichtswerk oder mit dessen Quelle bietet – letztlich auch in den 

Nachrichten der übrigen Berichterstatter über Jovians Herrschaft ausgefallen ist, deutet alles 

auf eine Erfindung durch Eunapios oder seine Quellengrundlage hin. Schließlich hätte sich 

 
744 Vgl. Eunap. hist. fr. 22,4, 82 und 83. 
745 Vgl. Eunap. hist. fr. 28.1: ὁ δὲ Ἰοβιανός, ἐκ τῆς γυναικὸς αὐτοῦ κινηθεὶς τὸν ὑπὸ Ἀδριανοῦ τοῦ βασιλέως 
κτισθέντα ναὸν χαριέστατον ἐς ἀποθέωσιν τοῦ πατρὸς Τραϊανοῦ, παρὰ δὲ τοῦ Ἰουλιανοῦ κατασταθέντα 
βιβλιοθήκην εὐνούχῳ τινὶ Θεοφίλῳ, κατέφλεξε σὺν πᾶσιν οἷς εἶχε βιβλίοις, αὐτῶν τῶν παλλακίδων ὑφαπτουσῶν 
μετὰ γέλωτος τὴν πυράν. Über Theophilos ist nichts Genaues bekannt. Vgl. auch Art. Theophilus (3), PLRE, Bd. 
1 (1971), 908. WOODS 1998a, 114 Anm. 27 vermutete: „(...) this is probably a corrupt reference to the dux 
Aegypti Theophilus“, der in Iul. ep. 41 = 432b–c erwähnt werde. 
746 Vgl. HAHN 2004, 178–180, und das Zitat bei WIEMER 2011, 177 Anm. 83. 



169 
 

insbesondere dem gebürtigen Antiochener Ammianus Marcellinus als Begleiter und Zeitge-

nosse Jovians die Möglichkeit geboten, gegen den Kaiser zu polemisieren.747 

Unabhängig von der Frage, ob Eunapios’ Geschichtswerk einen legendenhaften oder histori-

schen Bericht bietet, erschien der Antiochener Bevölkerung die Zerstörung des Trajanstempels 

und der Bibliothek als „ein Akt der Barbarei, nicht aber als ein akzeptables Mittel der Religi-

onspolitik“.748 Vielmehr reagierte die Stadtbevölkerung mit der Verbreitung von Schmähschrif-

ten gegen den Kaiser, deren Wortlaut in Fragment 28.1 überliefert wurde. Ihre Inhalte stellen 

direkte Zitate aus Homers Ilias dar: 

 
Eunap. hist. fr. 28.1 Hom. Il. 

ἤλυθες ἐκ πολέμου, ὡς ὤφελες αὐτόθ’ 

ὀλέσθαι· καί, Δύσπαρι, εἶδος ἄριστε· 

καὶ τὰ ἑξῆς. καί, εἰ μὴ ἐγώ σε λαβὼν 

ἀπὸ μὲν φίλα εἵματα δύσω, χλαῖνάν τ’ 

ἠδὲ χιτῶνα, τά τ’ αἰδῶ ἀμφικαλύπτει, 

αὐτὸν δὲ κλαίοντα θοῶς ἐπὶ Πέρσας 

ἀφήσω. 

3,428 ἤλυθες ἐκ πολέμου· ὡς ὤφελες αὐτόθ’ ὀλέσθαι 

3,39 Δύσπαρι, εἶδος ἄριστε 

2,261–263 εἰ μὴ ἐγώ σε λαβὼν ἀπὸ μὲν φίλα εἵματα δύσω, χλαῖνάν 

τ’ ἠδὲ χιτῶνα, τά τ’ αἰδῶ ἀμφικαλύπτει, αὐτὸν δὲ 

κλαίοντα θοὰς ἐπὶ νῆας ἀφήσω (...) 

 

Zwar ist die direkte Verwendung homerischer Sentenzen bereits ein deutlicher Hinweis auf 

Eunapios’ Geschichtswerk. Umso deutlicher wird Eunapios’ Handschrift aber noch dadurch, 

dass er die Zitate zu seinen Gunsten überarbeitet. So tauscht er in der dritten Homer-Sentenz 

νῆας durch Πέρσας (Eunap. hist. fr. 28.1) aus. Im Wortlaut der Antiochener Bevölkerung soll 

Jovian nicht – wie der missgestaltete Thersites in der Ilias – zu den Schiffen, sondern nach 

Persien geschickt werden. Zusätzlich zu den Schmähreden soll sich γραῦς τις über Jovian ge-

fragt haben, ὅσον μῆκος καὶ βάθος ἡ μωρία (Eunap. hist. fr. 28.1) sei. Für ihren Ausspruch 

bietet sich weder bei Homer noch in der übrigen Literatur eine genaue Entsprechung. In gegen-

teiliger Sinnrichtung findet sich lediglich im pseudoaristotelischen Werk De Virtutibus et Vitiis 

ein Hinweis auf eine mögliche Quellenbenutzung.749 Gemäß Eunapios soll sich die negative 

Stimmung in Antiochia bis zu einem öffentlichen Aufstand gesteigert haben, der erst durch 

Σαλούστιός τις (Eunap. hist. fr. 28.1) beruhigt werden konnte. Hiermit dürfte der bereits von 

Zosimos und Eunapios angesprochene praefectus praetorio Saturninus Secundus Salutius 

 
747 Amm. 25,10,1–4 weiß nur von ungünstigen Zeichen zu berichten, die Jovian zum Aufbruch aus Antiochia 
bewegten, bleibt insgesamt jedoch sehr vage. 
748 HAHN 2004, 180. 
749 Vgl. Ps.-Aristot. virt. vit. 1250b. 



170 
 

gemeint sein, den beide Autoren wie schon in den vorherigen Textstellen irrigerweise Salustios 

nennen.750  

Die abschließende Nachricht über Jovians Ableben in Dadastana zwischen Ankyra und Kon-

stantinopel ist teilweise historisch. So dürfte die Ortsangabe seines Todes mit Dadastana zwar 

zutreffen, da sie auch bei anderen Autoren genannt wird. Anders verhält es sich jedoch bei der 

Todesart. Bei den meisten spätantiken Autoren wird eine Kombination aus bis zu drei mögli-

chen Todesarten genannt. Jovian könnte die Dämpfe seines frisch gekalkten Schlafgemachs 

nicht vertragen haben, durch eine Kohlenmonoxidvergiftung oder aufgrund einer Verdauungs-

störung samt Übersättigung gestorben sein.751 Schon kurz nach Jovians Ableben bis ins fünfte 

Jahrhundert n. Chr. hinein muss eine Vielzahl spekulativer Angaben über seine Todesart kur-

siert sein. Bleckmann ging bei der Berichterstattung über Jovians „Unfalltod“ von einem zu-

sammenhängenden „Gesamtbericht“ aus, der die Vorlage für die später kursierenden Varianten 

bildete.752 Eine weitere, von allen übrigen Autoren abweichende Alternative bietet Eunapios 

mit der Angabe, Jovian sei durch den Verzehr eines giftigen Pilzes gestorben. Wie oben bereits 

angesprochen wurde, könnte sich hinter der Nachricht Eunapios’ bösartige Absicht verbergen, 

Jovians Bekenntnis zum Christentum durch eine ausufernde Vergiftung zu tarnen. In diesem 

Fall handelt es sich nicht um eine genuine Todesnachricht, sondern um Eunapios’ Abrechnung 

mit einem christlichen Kaiser. Nahezu unkommentiert übernahmen einige mittelbyzantinische 

Autoren die eunapianische Variante des kaiserlichen Ablebens.753 

Ob Zosimos anders als die mittelbyzantinischen Autoren Eunapios’ schwarzhumorigen Zynis-

mus verstanden und deswegen weggelassen hat, kann nur vermutet werden. Jedenfalls kommt 

der Kaiser in der Historia nea durch eine nicht näher spezifizierte, plötzliche Krankheit zu 

Tode.754 Generell finden sich zwischen Fragment 28.1 wenige Berührungspunkte mit der His-

toria nea. In den fünf Kapiteln, die Zosimos Jovians Herrschaft widmet, schwenkt sein Bericht 

nach der Erhebung des Kaisers schnell auf die Ereignisgeschichte um. Offensichtlich hatte Zo-

simos kein Interesse daran, die moralische oder charakterliche Eignung Jovians, die Eunapios 

und Johannes Antiochenus lieferten, zu übernehmen oder auf eine mögliche confessio zur Zeit 

 
750 Vgl. Eunap. hist. fr. 17 und 30 sowie Zos. 3,2,2, 3,5,3, 3,29,3, 3,31,1, 3,36,1, 4,1,1, 4,2,4, 4,6,2 und 4,10,4. 
751 Vgl. u. a. Amm. 25,10,12 f., Eutr. 10,18,2 und Soz. 6,6,1 (Unverträglichkeit des frisch gekalkten Schlafge-
machs, Kohlenmonoxidvergiftung oder Verdauungsstörung bzw. Übersättigung), Socr. 3,26,4 f. (Tod durch Er-
sticken), Hier. chron. a. 364 = 243,25–244,1 und Philostorg. 8,8,2 f. (Verdauungsstörung oder Kohlenmonoxid-
vergiftung), Epit. Caes. 44,4 (Verdauungsstörung bzw. Übersättigung, verschlimmert durch Unverträglichkeit 
des frisch gekalkten Schlafgemachs). 
752 BLECKMANN / STEIN 2015, 425. 
753 So stirbt Jovian in Sym. Log. 115,7–9 und in Syn. Chron. 57,23–25 durch den Verzehr eines giftigen Pilzes. 
Eine Kombination der vorherigen Varianten mit der eunapianischen Todesnachricht findet sich daraufhin in  
Cedren. 540,17–21 und Zonar. 13,14 = 217,20–31. 
754 Vgl. Zos. 3,35,3. 



171 
 

von Julian einzugehen. Sein aus Eunapios übernommener Exkurs über Jovians Kaisererhebung 

bricht im Moment der Herrschaftsübernahme ab und fährt mit der Ereignisgeschichte, d. h. den 

weiteren Auseinandersetzungen mit den Sassaniden bis zum verhängnisvollen Friedensschluss 

von 363 n. Chr., fort.755 Die Konsequenzen, die aus dem Friedensschluss entstanden, d. h. die 

Preisgabe von Nisibis, Singara, des Gebiets westlich des Tigris und Teilen Armeniens, veran-

lassten Zosimos dazu, ein umfangreiches Kapitel über die Geschichte römischer Niederlagen 

anzufertigen, die jedoch zumindest laut Zosimos niemals zu Gebietsabtretungen geführt hät-

ten.756 All diese Details und auch den Exkurs selbst dürfte Zosimos aus Eunapios’ Geschichts-

werk geschöpft haben. In Fragment 28.1 sind sie heute jedoch aufgrund divergierender Epito-

mier-Interessen der Konstantinischen Exzerptoren bzw. der Suda-Kompilatoren auf der einen 

und des Zosimos auf der anderen Seite verlorengegangen. 

Während Zosimos demnach über einige Details berichtet, die sich in den verbliebenen Frag-

menten des eunapianischen Geschichtswerks heute nicht mehr wiederfinden, bietet Eunapios 

Anekdoten, die wiederum bei Zosimos fehlen. So hat die Historia nea auch auf den Bericht über 

die Zerstörung des Trajanstempels sowie die Reaktion der antiochenischen Bevölkerung inklu-

sive der famosi sowie homerischer Sentenzen verzichtet. Demgegenüber weiß Zosimos vom 

Leichenzug des verstorbenen Julian und seiner Beisetzung in einer Vorstadt von Tarsus, die 

wiederum in den Fragmenten des Eunapios fehlen.757 Insgesamt scheint Zosimos daran gelegen 

gewesen zu sein, einen nüchternen Bericht über die bloße Ereignisfolge zu verfassen und sich 

nicht von den subjektiven Beurteilungen Jovians durch seine eunapianische Quellengrundlage 

beeinflussen zu lassen. Die geringe Eignung des Kaisers offenbart sich bei Zosimos auf andere 

Weise als bei Eunapios und zeigt sich durch den beispiellosen Friedensschluss mit den Persern 

und die herzlose Abweisung von Bittstellern aus Nisibis, die die Preisgabe ihrer Heimat durch 

den Kaiser verhindern wollen. Dagegen weicht Eunapios auf eine anekdotenreiche Ebene aus, 

um die Ungeeignetheit Jovians zum Ausdruck zu bringen. Bei ihm ist Jovian, der seine Herr-

schaft überdies nur den Verdiensten seines Vaters zu verdanken hat, bildungsfern, kann seinen 

Zorn nicht bändigen und lässt den Trajanstempel zur Empörung der antiochenischen Bevölke-

rung anzünden. Letztlich muss offenbleiben, ob es sich bei Zosimos’ Bericht tatsächlich um 

eine Emanzipation von Eunapios handelt und ob Zosimos in der Absicht, Jovian zu entlasten, 

objektiver berichtet hat. Möglicherweise könnte er die subjektiven Elemente in Eunapios’ 

 
755 Vgl. Zos. 3,30,2–31,2. 
756 Vgl. Zos. 3,32. Die historische Beispiellosigkeit derartiger Gebietsabtretungen besprechen auch 
Amm. 25,9,7–11, Eutr. 10,17, Greg. Naz. or. 5,15, Lib. or. 18,278–280 und Ruf. Fest. 29,2. Vgl. hierzu auch die 
Kommentare von VEH / REBENICH 1990, 330 Anm. 74, PASCHOUD 1979a, 221–223 Anm. 93, BETTENWORTH / 
SCHENK 2020, 131 f. 
757 Vgl. Zos. 3,34. 



172 
 

Geschichtswerk auch lediglich getilgt und bloß den Bericht über die Ereignisgeschichte über-

nommen haben, der wiederum bei den Kompilatoren der Suda auf weniger Exzerpier-Interes-

sere gestoßen und in Fragment 28.1 verlorengegangen ist. 

 

 

9.3 Valentinians I. Herrschaft 

Fragmente 29 und 30: 

Auf das änigmatische Fragment 28.1 folgen zwei kurze Nachrichten aus der Regierungszeit 

Valentinians I. Fragment 29 stammt aus der Konstantinischen Exzerptensammlung und bildet 

einen Teil der Exc. de Leg.758 Insgesamt berichtet das Geschichtswerk in Fragment 29 über den 

Regierungsantritt Valentinians I., der sich nach dem Ableben Jovians und einem kurzen Inter-

regnum am 26. Februar 364 n. Chr. ereignet hat.759 Tatsächlich ist dank Ammianus Marcellinus 

bekannt, dass sich der Kaiser zum Zeitpunkt seiner Proklamation nicht in Nikaia, sondern in 

Ankyra aufhielt, um die Nachhut der Armee anzuführen.760 Zosimos weiß wie Ammianus 

Marcellinus, dass Valentinian I. bei seiner Ausrufung nicht anwesend war.761 Im Unterschied 

zu den Res gestae nennt die Historia nea jedoch einen anderen Aufenthaltsort des eben berufe-

nen Kaisers. Noch zu Lebzeiten seines Vorgängers sollen der spätere Kaiser Valentinian I., 

Procopius sowie der Schwiegervater des Jovian, Lucillianus, nach Pannonien entsandt worden 

sein, um unter den dort stationierten Legionen den Tod Julians sowie den Herrschaftsantritt 

Jovians zu verkünden.762 Während Lucillianus aufgrund der Tragweite der Nachricht von den 

Soldaten in Sirmium beseitigt wird, wird Procopius wegen seiner verwandtschaftlichen Bezie-

hung zu Julian verschont und Valentinian I. gelingt die Flucht.763 In der Zwischenzeit bricht 

Jovian laut Zosimos seinen Aufenthalt in Antiochia ab und verstirbt auf dem Weg nach Kon-

stantinopel. In der Historia nea entsteht also der Eindruck, dass sich Valentinian I. nicht in 

Ankyra als Teil der Nachhut aufgehalten hat. Tatsächlich dürfte der ammianischen Nachricht 

jedoch der Vorzug gegeben werden. Wenn angenommen wird, dass Eunapios wie Ammianus 

Marcellinus ebenfalls über die Entlassung Valentinians I. aus der Armee und seinen anschlie-

ßenden Rückzug ins Privatleben in Pannonien berichtet hat, könnte mit Zosimos’ Nachricht der 

 
758 Eunap. hist. fr. 29 = Exc. de Leg. 4: Ὅτι Βαλεντινιανοῦ ἀνάρρησις ἐν Νικαίᾳ τῆς Βιθυνίας γίνεται, πρεσβεῖαί 
τε, ὅσαι συνεπεφοιτήκεσαν ἐπὶ τοῦτον τοὺς χρυσοῦς ἔχουσαι στεφάνους, πρὸς ἐκεῖνον ἀνεφέροντο. καὶ πρὸς 
πάσας ἀπεφαίνετο μὲν οὐδὲν, ἐπιτρέχων ῥᾳδίως οὑτωσὶ καὶ καὶ συντόμως, ἐπηγγέλλετο δὲ ἅπασιν ὡς [τι] 
ποιήσων αὐτίκα μάλα. 
759 Amm. 26,1,7 kennt das Datum seines Herrschaftsantritts und geht von einem zehntägigen Interregnum aus. 
760 Vgl. Amm. 26,1,5. 
761 Vgl. Zos. 3,36,3. 
762 Vgl. Art. Procopius (4), PLRE, Bd. 1 (1971), 742 f., und Art. Lucillianus (3), PLRE, Bd. 1 (1971) 517 f. 
763 Vgl. Zos. 3,35,1 f. 



173 
 

verunglückte Versuch vorliegen, Valentinians I. Rückkehr in die Vita activa zu erklären.764 

Hierbei müsste er die Anekdoten über Valentinians I. Rückkehr und über seine Kaiserprokla-

mation zu einer Nachricht verbunden haben. 

Ein zusätzliches Detail in der Historia nea, das in Fragment 29 fehlt, ist die recusatio imperii 

des Salutius sowie seines Sohnes, die jeweils ein zu fortgeschrittenes bzw. zu junges Alter vor-

schützen, um der Kaiserwahl zu entgehen. In Ermangelung geeigneterer Alternativen hätten 

sich die Befehlshaber dann auf den abwesenden Valentinian I. geeinigt.765 Über Salutius weiß 

Fragment 29 an dieser Stelle nichts zu berichten, sondern wartet mit einer Nachricht über Ge-

sandtschaften auf, die goldene Kronen an Valentinian I. herantragen, obwohl diese ursprünglich 

für Jovian vorgesehen waren. Ob diese Gesandtschaften auf Valentinian I. in Ankyra oder Ni-

kaia gestoßen sind, wo es schließlich zur Annahme des Kaisertitels kam766, lässt sich heute 

nicht mehr beurteilen. Da sie von den übrigen Berichterstattern nicht mehr erwähnt werden, 

könnte es sich hierbei auch um eine Erfindung des Eunapios handeln, um gegen den Kaiser zu 

polemisieren. Schließlich erscheint Valentinian I. wie das Spiegelbild von Julian in Fragment 

15, dessen eigenes Vordringen durch Kleinasien bis Antiochia 362/3 n. Chr. einem Triumphzug 

gleicht, der wiederum insbesondere der Bevölkerung zugutekommt. Als die Gesandtschaften 

Julian die goldenen Kronen überreichten, zeigte sich der Kaiser freigebig und soll alle an ihn 

herangetragenen Bitten, Hoffnungen und Wünsche übertroffen haben.767 Dagegen zeichnet 

Eunapios ein äußerst düsteres Bild von Valentinian I., der sich nicht nur gegenüber dem tradi-

tionellen Unterwerfungstopos seiner ihm unterstehenden Provinzen pflichtvergessen zeigt, son-

dern auch noch unverzüglich aufbricht und damit den Gesandtschaften keine Gelegenheit bie-

tet, ihre Anliegen vorzutragen.768 

Die zweite Textstelle, die Valentinians I. Herrschaft zugeordnet werden kann, stammt aus der 

Suda und ist ein aus mindestens zwei Teilen bestehendes, anonym überliefertes Lemma über 

den ἔπαρχος πραιτωρίων (Eunap. hist. fr. 30) Salustios, bei dem es sich erneut um den 

 
764 Über den Rückzug Valentinians I. ins Privatleben berichtet Amm. 16,11,7. Interessanterweise lässt ihn die 
Syn. Chron. 58,6 ebenfalls aus Pannonien herbeieilen. Hierbei dürfte sie jedoch den Geburtsort Kibala mit dem 
potenziellen Aufenthaltsort Valentinians I. verwechselt haben. 
765 Vgl. Zos. 3,36,1 f. 
766 Vgl. Amm. 26,2 mit der Adlocutio Valentinians I. 
767 Vgl. Eunap. hist. fr. 15: Ὅτι μετὰ τὴν Ἰουλιανοῦ τῆς βασιλείας ἀναγόρευσιν πρεσβεῖαι πανταχόθεν 
συνέβαινον, καὶ στέφανοι πολλοὶ χρυσοῖ <οἳ> αὐτῷ παρὰ τῶν ἐθνῶν ἀνεκομίζοντο. ἐνταῦθα καὶ οἱ τὴν Ἰωνίαν 
οἰκοῦντες ἔτυχον ὅσων ἐδεήθησαν, καὶ πλειόνων καὶ ἐλασσόνων. Λυδοὶ δὲ καὶ εὐχῆς κρεῖττον ἔπραττον, (...). 
768 Zos. 3,36,3 und 4,1,2 für einen jeweiligen Ausbruch des Kaisers aus Nikaia. Vgl. für den Vergleich zwischen 
den julianischen und valentinianischen Gesandtschaften in Kleinasien auch BLOCKLEY 1983, 137 Anm. 71: 
„Eunapius, in drawing the implicit and rather unfair contrast between the terse Valentinian and the expansive 
Julian in the same situation (...), reveals the cultivated easterner’s distaste for the brusque Illyrian soldier.“ 



174 
 

praefectus praetorio Salutius handeln dürfte.769 Was das anonyme Lemma in die Nähe zu 

Eunapios’ Geschichtswerk rückte, dürfte zum einen die Nachricht über den Vorschlag des Sa-

lutius, Valentinian I. zum Kaiser zu wählen, gewesen sein. Zum anderen könnte Salutius’ mar-

tialisches Urteil, Rhodanus im Zirkus dem Feuer zu übergeben, auf Eunapios’ Duktus hinwei-

sen.770 Allerdings hat bereits Müller Eunapios’ Urheberschaft infrage gestellt.771 Für Paschoud 

stand ebenfalls fest, dass das Suda-Lemma „ne restitue en aucun cas sa forme originale“772, und 

Blockley verzichtete darauf, es in seine Zusammenstellung eunapianischer Fragmente aufzu-

nehmen. 

Gegen Eunapios’ Handschrift spricht insbesondere der zweite Teil des Lemmas, in dem der 

Kaiser als „Vorkämpfer der Gerechtigkeit“ gepriesen wird773, was nicht recht zum herrschsüch-

tigen Eindruck passen will, den zuvor Fragment 29 von Valentinian I. vermittelt hat. Außerdem 

bietet sich mit der Chronik des Johannes Malalas ein Bericht, der sowohl von Salutius’ Demis-

sionierung als praefectus praetorio als auch von seiner Berufung zum Richter im Prozess gegen 

den praepositus Rhodanus sowie den Konsequenzen für die Witwe Veronika weiß.774 Auch 

wenn sich der nicht gänzlich zusammenhängende Bericht über mehrere Kapitel in der Chronik 

erstreckt, dürfte er die Vorlage für das Suda-Lemma gebildet haben. Im Kern könnte Johannes 

Malalas’ Zeugnis durchaus einen eunapianischen Splitter aufweisen, da das Vorgehen Valenti-

nians I., Salutius durch Diffamierungen abzusetzen, zum einen den gleichen moralisch inferio-

ren Charakter des Kaisers offenbart, den schon Fragment 29 nahelegt. Zum anderen entsteht 

die Nähe zu Eunapios durch das Attribut ἁγνότατος (Eunap. hist. fr. 30), mit dem Salutius derart 

überhöht wird, um sich von Valentinian I. zu unterscheiden. Letztlich lassen sich aber weder 

 
769 Vgl. Eunap. hist. fr. 30 = Suda σ 64: Σαλούστιος, ἔπαρχος πραιτωρίων· ὃς προεβάλετο βασιλέα 
Βαλεντινιανόν. ὁ δὲ βασιλεύσας διεδέξατο αὐτὸν καὶ ἔθηκε προθέματα, ἵνα, εἴ τίς τι ἠδίκηται παρ’ αὐτοῦ, 
προσέλθῃ τῷ βασιλεῖ. οὐδεὶς δὲ προσῆλθεν· ἦν γὰρ ἁγνότατος ὁ Σαλούστιος. οὗτος δὲ ὁ Βαλεντινιανὸς τὸν 
πραιπόσιτον Ῥοδανὸν, ἀδικήσαντα Βερονίκην τινὰ χήραν, ἧς προσελθούσης τῷ βασιλεῖ, ἔδωκε δικαστὴν 
Σαλούστιον. ὁ δὲ κατεδίκασε τὸν πραιπόσιτον, καὶ τούτου καταφρονήσαντος, τὸν πραιπόσιτον ἐν τῷ ἱππικῷ 
πυρὶ παραδίδωσι καὶ τὴν κτῆσιν πᾶσαν τοῦ ἀρχιευνούχου τῇ χήρᾳ δίδωσι· καὶ φοβηθέντες πάσης ἀδικίας 
ἀπέσχοντο sowie Suda π 2441, wo der Praefectus praetorio allerdings Chrysaphios heißt: Προθέματα: 
προγραφάς. καὶ ἔθηκεν ὁ Οὐαλεντινιανὸς ὁ βασιλεὺς προθέματα, ἵνα, εἴ τις τι ἠδίκηται παρὰ Σαλουστίου τοῦ 
ἐπάρχου, προσέλθῃ τῷ βασιλεῖ. οὗτος ὁ βασιλεὺς καὶ τὸν πραιπόσιτον ἔκαυσε Χρυσάφιον. 
770 Vgl. etwa Eunap. hist. fr. 113 für eine weitere im Geschichtswerk thematisierte Foltermethode. Die persische 
Foltermethode, bei der der Gefolterte in einem Behältnis eingeschlossen, zwangsernährt und infolge der Ver-
wesung organischer Ausscheidungen und Insektenbefall nach Tagen verstirbt, kommt sowohl bei Plut. Artax. 16 
und Eunap. vit. soph. 7,4,15 vor. Es ist denkbar, dass das Fragment daher aus seinem Geschichtswerk stammen 
könnte. Vgl. zudem Art. Rhodanus, PLRE, Bd. 1 (1971), 764. 
771 Vgl. MÜLLER 1851, 26. In ihrem Anmerkungsapparat hat ADLER 1935, 316, das Lemma mit einem „falso 
Eunap. fr. 30“ versehen. 
772 PASCHOUD 2006a, 524 Anm. 43. 
773 HUNGER 1978, 266 mit Anm. 45, sowie den übrigen Berichten über die Veronika-Rhodanus-Anekdote. 
774 Vgl. Ioh. Mal. 13,28 = 260,24–37 und 13,30 = 261,44–69. 



175 
 

aus dem Suda-Lemma noch aus Johannes Malalas’ Chronik Beweise für eine Benutzung des 

eunapianischen Geschichtswerks ziehen. 

 

 

9.4 Die Procopius-Usurpation 

Fragment 31: 

Auf die achtmonatige Usurpation des Procopius, die von September 365 n. Chr. bis Mai 

366 n. Chr. andauerte, könnte Eunapios einigermaßen ausführlich eingegangen sein.775 Schließ-

lich haben sich mindestens acht Fragmente des Geschichtswerks konserviert, die im Zusam-

menhang mit dem Gegenkaiser stehen könnten.776 Fragment 31 bildet den anekdotenreichen 

Anfang, besteht aus insgesamt drei Paragraphen. Auch wenn Procopius’ Name im ersten Para-

graphen noch nicht genannt wird777, legt die Reihenfolge der vorherigen und darauffolgenden 

Fragmente aus den Exc. de Sent. nahe, dass sich der Inhalt von Fragment 31 bereits auf seine 

Usurpation bezieht. So bildet das vorangehende Fragment 28 aus den Exc. de Sent. die erste 

Nachricht über Jovians Herrschaft, und das nächste Fragment 33 aus den Exc. de Sent. berichtet 

über Valens’ Umgang mit der Macht.778 Insofern dürfte Fragment 31 im Kontext der Procopius-

Usurpation stehen. Paschoud hielt alle Paragraphen dieses Fragments für „considérations 

générales faites (...) en relation avec l’usurpation de Procope“779 und Blockley ging davon aus, 

dass sich das historische Exemplum über Philipp II. auf die „fatal elation of Procopius at his 

initial successes against Valens“ im Jahr 365 n. Chr. beziehe.780 Tatsächlich ist es denkbar, dass 

das Geschichtswerk die Philipp II.-Sentenz auf Procopius’ anfängliche Erfolge übertragen ha-

ben könnte, die ihn zu der Selbstüberschätzung verleiteten, nach der ganzen Welt streben zu 

können, wobei ihm am Ende nur ein kleiner Platz blieb. Für die Sentenz selbst findet sich da-

gegen keine parallele Überlieferung. Zwar sind Philipps II. Aktivitäten als Ringer in der Pa-

lästra dank den Strategemata des Polyainos bekannt.781 Von einem Sturz oder einer anschlie-

ßenden Sentenz weiß jedoch kein anderer Autor außer Eunapios. Im zweiten Paragraphen von 

Fragment 31 könnte Eunapios mit seinem metaphorischen Rückgriff auf Theseus und Herakles 

 
775 Vgl. EHLING 2018, WIEBE 1995, 3–85, HUGHES 2013, 39–49 und LENSKI 2002a, 68–115, für einen Überblick 
der Procopius-Usurpation. 
776 Vgl. Eunap. hist. fr. 31, 32, 32.1, 32.2, 33, 34 und 35. 
777 Eunap. hist. fr. 31,1: Ὅτι Φίλιππος ὁ Μακεδὼν τὸ μέτρον ἰδὼν τοῦ σφετέρου σώματος (ἐν παλαίστρᾳ γὰρ 
ἐπεπτώκει), διαναστὰς ἀπὸ τοῦ πτώματος σώφρονα ἀφῆκε λόγον, ὡς ὀλίγην κατασχήσων γῆν εἶτα ἐπιθυμοίη τῆς 
ἁπάσης. 
778 Vgl. Eunap. hist. fr. 28 und 33 sowie zur Darstellung des Valens in der Literatur auch KAHLOS 2020. 
779 PASCHOUD 2006b, 478. 
780 BLOCKLEY 1983, 137 Anm. 72, sowie daraus abgeleitet auch Zos. 4,7,1 und Amm. 26,8,3. 
781 Vgl. bspw. Polyaen. strat. 4,2,6. 



176 
 

darauf abgezielt haben, die Verwandtschaftsbeziehung zwischen Procopius und Julian anzu-

sprechen.782 So ist durch verschiedene Zeugen überliefert, dass Procopius vermutlich über seine 

Mutter mit Julian verwandt war783, während Theseus – sofern Poseidon als sein Vater gilt – ein 

Vetter des Herakles war.784 Ob Procopius als Theseus tatsächlich zum ζηλωτής (Eunap. hist. 

fr. 31,2) des Julian, d. h. des personifizierten Herakles, geworden war und ihm nacheiferte, oder 

ob er sich nur auf seine verwandtschaftliche Beziehung berief, um seinen Herrschaftsanspruch 

zu legitimieren, ist nicht zu beantworten. Jedenfalls scheint sich Procopius mehr mit der Kon-

stantinischen Dynastie in Verbindung gebracht zu haben als ausschließlich mit Julian.785 

Wenn berücksichtigt wird, dass die Konstantinischen Exzerptoren die innere Reihenfolge ihrer 

Vorlagen beibehalten haben, erscheint Fragment 31,3786 wie der faktische Auftakt zur Usurpa-

tion des Procopius in Konstantinopel am 28. September 365 n. Chr.787 Dementsprechend müs-

sen die ersten beiden Paragraphen von Fragment 31 eine einleitende Lebensbeschreibung samt 

charakterlich moralischer Eignung des Gegenkaisers geboten haben, die vielleicht Teil eines 

eigenen Proömiums oder eines eigenen Buchs innerhalb des Geschichtswerks gewesen ist. In-

teressanterweise bezeichnet Eunapios den Herrschaftsanspruch des Procopius im dritten Para-

graphen als Usurpation, wodurch er den Prätendenten gegenüber Valens eindeutig delegiti-

miert. Die Lokalisierung in Konstantinopel ergibt sich aus dem Hinweis auf den Kyniker He- 

rakleios, den Eunapios bereits in Fragment 18,3 angesprochen hat.788 Ihn erwähnt Eunapios in 

Fragment 31,3 erneut, lässt ihn mit seinem Stab aufstampfen und zur Rede ansetzen. Das Auf-

stampfen des Stabs auf dem Boden ist zwar vor allem aus dem Alten Testament und in dessen 

Folge aus der biblischen Exegese bekannt789, doch taucht es auch im Kontext paganer bzw. 

profangeschichtlicher Quellen auf.790 Julian selbst bezeichnet Herakleios’ Stab als demagogi-

sches Ergebnis dessen, wohin sich die Philosophie im Alltag Konstantinopels entwickelt habe: 

 
782 Eunap. hist. fr. 31,2: Ὅτι τὸν Θησέα φασὶν οἱ παλαιοὶ ζηλωτὴν Ἡρακλέους γενόμενον μικρὰ τῆς μιμήσεως 
ἐκείνης ἀποκερδᾶναι. 
783 Vgl. SOLER GONZÁLEZ 2019, 169, EHLING 2018, 186 f., HUGHES 2013, 39, und WIEBE 1995, 6 Anm. 21, so-
wie für Hinweise auf die verwandtschaftliche Beziehung des Procopius zu Julian insb. Eunap. hist. fr. 31,3, 
Zos. 3,35,2, 4,4,2, 4,7,1, Amm. 23,3,2, 26,6,1, 26,6,18, 26,7,10, 27,5,1, Lib. or. 24,13, Philostorg. 9,5,1, und die 
Kommentare von VEH / REBENICH 1990, 334 Anm. 8, und BLECKMANN / STEIN 2015, 461. 
784 Vgl. zur Frage der Vaterschaft auch STEUDING 1924, 679. 
785 So weiß etwa Amm. 26,7,10 zu berichten, dass sich Procopius in der Öffentlichkeit mit der jungen Tochter 
des Constantius II. zeigte, um seine Nähe zum Kaiserhaus zu unterstreichen. Vgl. SOLER GONZÁLEZ 2019, 173 
Anm. 109, und BLOCKLEY 1983, 137 Anm. 73, mit Hinweis auf ders. 1975, 56. 
786 Eunap. hist. fr. 31,3: Ὅτι τοῦ Προκοπίου τοῦ συγγενοῦς Ἰουλιανοῦ στασιάσαντος καὶ τυραννίδι ἐπιθεμένου, 
Ἡράκλειος ὁ κυνικὸς προσελθὼν αὐτῷ καὶ κατακροτήσας εὖ μάλα τῇ βακτηρίᾳ τοὔδαφος, ἄλκιμος ἔσσο, φησὶν, 
ἵνα τίς σε καὶ ὀψιγόνων εὖ εἴπῃ. 
787 Vgl. für den Beginn der Usurpation in Konstantinopel Amm. 26,6,12, sowie Philostorg. 9,5,1 und BLECK-
MANN 2007, 22–24. 
788 Vgl. Eunap. hist. fr. 18,3 sowie Lib. or. 17,16. 
789 Vgl. u. a. Ex. 4,2–4, 8,12 f., Philo leg. all. 2,88, vit. Mos. 1,16 (91–93), 1,19 (107) und plant. 38 (153). 
790 Vgl. u. a. Hom. Il. 1,245 f., Od. 2,80 f., Plut. Sol. 29,5, Athen. deipn. 11,488b und Diod. Sic. 14,105,3. 



177 
 

 

„Schluss damit, da euch (d. h. Herakleios) aus eurer Haartracht und eurem Stock keinerlei Nut-

zen erwachsen ist! Wie ist doch ja durch euer Wirken die Philosophie zum Gegenstand billiger 

Verachtung geworden! Die größten Stümper unter den Rhetoriktreibenden, deren Zunge nicht 

einmal vom König Hermes selbst von ihrem Schmutz befreit werden könnte (...), die dieses 

Metier aus der Fertigkeit der Marktschreier und Herumtreiber aufgeschnappt haben (...), diese 

Leute strömen zum Kynismus!“791 

 

Die Verführung der konstantinopolitanischen Gesellschaft auf der einen und die Macht- und 

Wirklosigkeit auf der anderen Seite, die Julian den Kynikern im Allgemeinen und Herakleios 

im Speziellen vorwirft, könnte Eunapios humoristisch aufgegriffen haben, indem er den für ihn 

bedeutungslosen Kyniker gewichtig aufstampfen lässt. Hinzu kommt der Inhalt seiner pathe-

tisch wirkenden Rede an Procopius, die Eunapios wieder aus Homers Odyssee geschöpft hat.792 

Insgesamt dürfte es unwahrscheinlich sein, dass das Geschichtswerk den Wortlaut des Herak-

leios konserviert und dieser sich homerischer Sentenzen bedient hat. Es deutet vielmehr darauf 

hin, dass Eunapios dem Kyniker die überzogenen Worte nachträglich in den Mund gelegt hat, 

um ein Exemplum für Herakleios’ Unfähigkeit zu bieten und – angesichts des anstehenden 

Fehlschlags der Procopius-Usurpation – gegen ihn zu polemisieren. 

 

Fragment 33: 

Das sich inhaltlich anschließende Fragment 33 stammt wiederum aus den Exc. de Sent. und 

thematisiert Valens’ Reaktion auf die Nachricht über die Procopius-Usurpation in Konstantin-

opel.793 Zosimos berichtet über eine Reaktion seitens Valens. Seine Nachricht gleicht im Kern 

der des eunapianischen Geschichtswerks.794 Wie Eunapios weiß Zosimos von Valens’ Entmu-

tigung und Arbitios Einfluss, aus dem der Kaiser neuen Mut schöpft.795 Ausgelassen hat die 

Historia nea jedoch den naturphilosophischen Vergleich mit Arbitio und der Einwirkung von 

 
791 Iul. or. 7,225a–b (Übers. Nesselrath): οὐ καταβαλεῖτε νῦν γοῦν, εἰ καὶ μὴ πρότερον, ὅτε ὑμῖν οὐδέν ἐστι 
πλέον ἀπὸ τῆς κόμης καὶ τῆς βακτηρίας; πῶς δὲ καὶ γέγονεν ὑφ᾽ ὑμῶν εὐκαταφρόνητος ἡ φιλοσοφία; τῶν 
ῥητορικῶν οἱ δυσμαθέστατοι καὶ οὐδ᾽ ὑπ᾽ αὐτοῦ τοῦ βασιλέως Ἑρμοῦ τὴν γλῶτταν ἐκκαθαρθῆναι δυνάμενοι 
(...), τοῦτο ἐκ τῆς ἀγοραίου καὶ περιτρεχούσης ἁρπάσαντες ἐντρεχείας (...) ὁρμῶσιν ἐπὶ τὸν Κυνισμόν. Vgl. auch 
NESSELRATH 2021, 132 mit Anm. 120 f. und 133. 
792 Vgl. Hom. Od. 1,302 und erneut in 3,200. 
793 Eunap. hist. fr. 33 = Exc. de Sent. 34: Ὥσπερ οὖν οἱ φυσικοί φασι πάσης κινήσεως εἶναι τέλος ἀκινησίαν, ἣ 
ταῖς ἄλλαις κινήσεσιν τὸ κινεῖσθαι δίδωσιν αὐτὴ μένουσα, οὕτως ἄν τις ὑπέλαβε καὶ τότε τὸν πρεσβύτην 
Ἀρβιτίωνα παρατυχόντα τὴν τοῦ βασιλέως ἄτακτον καὶ κυματώδη φορὰν εἰς ὁμαλὸν καὶ λεῖον καταστορέσαι 
τοῦ λογισμοῦ πάθος· μικροῦ γὰρ ἐξέστη διὰ δειλίαν τῶν κοινῶν πραγμάτων. 
794 Vgl. Zos. 4,7,3. 
795 Vgl. Art. Flavius Arbitio (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 94 f. 



178 
 

Bewegungen auf einen anderen Körper.796 Von den Plänen zur Abdankung weiß auch Ammia-

nus Marcellinus.797 In den Res gestae wird Arbitio von Valens erst im Zusammenhang mit der 

defectio des Gomoarius im Jahr 366 n. Chr. aus dem Ruhestand zurückbeordert.798 Bis dahin 

hatte der ammianische Valens seine Abdankungspläne jedoch schon längst beiseitegelegt und 

war in die militärische Offensive übergegangen. Im Gegensatz zu Ammianus Marcellinus ver-

bindet Eunapios hier zwei chronologisch unabhängige Nachrichten – die Abdankungspläne des 

Valens und die Rückberufung des Arbitio – zu einer einzigen und könnte damit eine ironische 

Absicht verfolgt haben. So entsteht im eunapianischen Geschichtswerk der Eindruck, dass Va-

lens charakterlich unbeherrscht und unausgeglichen war und erst durch Arbitio beruhigt werden 

kann. 

 

Fragmente 32, 32.1 und 32.2: 

Auf die Erhebung des Procopius in Konstantinopel folgen einige Fragmente, die aus der Suda 

stammen und inhaltlich im Zusammenhang mit Procopius und Valens sowie der Schlacht von 

Thyateira im Frühjahr 366 n. Chr. stehen.799 Inhaltlich geht es in Fragment 32 um das Ausheben 

von Truppen seitens Procopius800, von denen auch Zosimos weiß.801 Vom Vorstoß durch Phry-

gien und der Initiative zum Angriff durch den Usurpator berichtet die Historia nea insofern, als 

sie Arbitio, Valens’ militärischer Befehlshaber, dem Angriff seitens Procopius zuvorkommen 

lässt.802 

Auch wenn das anschließende Fragment 32.1 anonym überliefert wurde, dürfte Eunapios als 

Urheber infragekommen, da sich in seinem Bericht beide Kaiser fehlleiten lassen und dadurch 

ein gewisses Maß an militärischem Unvermögen offenbaren.803 Einer derartigen Unterstellung 

könnte die Absicht zugrunde liegen, sowohl gegen Valens als auch seinen Herausforderer Pro-

copius zu polemisieren. Während das Geschichtswerk Letzterem bereits die Legitimität seines 

Herrschaftsanspruchs abgesprochen hat, indem es Procopius in Fragment 31,3 die Tyrannis an-

streben lässt, bezeichnet Eunapios Kaiser Valens in Fragment 33 als charakterlich unbeherrscht. 

 
796 Vgl. für den naturphilosophischen Zusammenhang von Bewegung und Stillstand u. a. Aristot. ph. 229b,23–31 
und MÜLLER 2006. 
797 Vgl. Amm. 26,7,13. 
798 Vgl. Art. Gomoarius, PLRE, Bd. 1 (1971), 397 f. 
799 Vgl. Eunap. hist. fr. 32, 32.1, 32.2, 34 und 34.1. 
800 Eunap. hist. fr. 32 = Suda χ 108: Χαριεστέρους: (...) Εὐνάπιος· ὁ δὲ Προκόπιος τοὺς χαριεστέρους ἀναλαβὼν 
ἐπὶ τὸν βασιλέα Οὐάλεντα διὰ Φρυγίας συνήπτετο. 
801 Vgl. Zos. 4,7,1. 
802 Vgl. Zos. 4,7,4. 
803 Eunap. hist. fr. 32.1 = Suda π 380: Παραλλάττουσιν: ἀντὶ τοῦ παρέρχονται. παραλλάττουσι δὲ ἀλλήλους τῷ 
διαστήματι τῶν ὁδῶν ψευσθέντες ὅ τε Προκόπιος καὶ Οὐάλης ὁ βασιλεύς. 



179 
 

Denkbar ist zudem, dass sich die Handlung unmittelbar vor der Schlacht von Thyateira oder 

aber in Nakoleia zugetragen hat, wo Procopius schließlich gefangengenommen und am 27. Mai 

366 n. Chr. hingerichtet wurde. An die Schwierigkeit der geographischen Lokalisierung 

schließt sich Fragment 32.2 an. Dass sich das Fragment mit der Angabe, dass Valens in Lydien 

und Procopius in Ober-Phrygien eingefallen seien, auf die Folgen der Schlacht von Thyateira 

bezieht, ist vorstellbar.804 Jedenfalls berichtet Zosimos, dass sich Valens nach der Schlacht im 

lydischen Sardes aufhielt, während er Procopius anschließend in Nakoleia stellen konnte.805 

Nakoleia liegt im Nordosten von Phrygien an der Grenze zu Galatien und entspricht damit der 

Spezifizierung, dass Procopius nicht nur nach Phrygien, sondern ἐς Φρυγίαν τὴν ἄνω (Eunap. 

hist. fr. 32.2) vorgedrungen sei. Die spezifische Angabe spricht dafür, dass sich der anonyme 

Urheber des Suda-Lemmas in der Geographie Kleinasiens gut ausgekannt hat.806 Nicht allein 

deswegen, weil Eunapios ausführlich über die Procopius-Usurpation berichtet haben dürfte, 

sondern weil er selbst auch aus Lydien stammte, deutet einiges darauf hin, dass er auch als 

Autor des Lemmas infrage kommt. Dennoch verzichtete Paschoud darauf, es als eunapianisches 

Fragment zu besprechen, und Blockley führt es lediglich als Dubium.807 

 

Fragment 34: 

Zurück in das unmittelbare Schlachtgeschehen in Thyateira führt Fragment 34, das über die 

Suda überliefert wurde. Darin berichtet Eunapios von dem Perser Hormisdas, der die Verhält-

nisse beinahe umgekehrt habe.808 Ein Perser mit dem Namen Hormisdas begegnete bereits in 

Fragment 7.4. Da Zosimos die Zusatzinformation bietet, dass Hormisdas den gleichen Namen 

wie sein Vater trug, wird deutlich, dass es sich beim Perser in Fragment 34 auch nicht um den 

geflohenen Königssohn, sondern wiederum um dessen Sohn handelt, der als Anführer gotischer 

foederati in Ägypten im späteren Verlauf der Historia nea erneut erwähnt wird und auch bei 

Ammianus Marcellinus vorkommt.809 Dass Fragment 34 auch klar im Zusammenhang mit der 

Procopius-Usurpation steht und durch Müller in den richtigen chronologischen Kontext einge-

ordnet wurde, macht die parallele Berichterstattung in Zosimos’ Historia nea deutlich: 

 

 

 
804 Eunap. hist. fr. 32.2 = Ε 936 (Ἐμβάλλουσι): Ἐμβάλλουσι: (...) ἐμβάλλουσι δὲ ὁ μὲν βασιλεὺς ἐς Λυδίαν ὁ δὲ 
Προκόπιος ἐς Φρυγίαν τὴν ἄνω. 
805 Vgl. Zos. 4,8,1–3. 
806 In ähnlicher Konstellation begegnet die spezifische Angabe ansonsten nur bei Dem. or. 23,155. 
807 Vgl. BLOCKLEY 1983, 51. 
808 Eunap. hist. fr. 34 = Suda μ 1048: Μικρολόγος: (...) καὶ Εὐνάπιος· μικροῦ τὰ πράγματα μετακινήσαντος 
Ὁρμίσδου τοῦ Πέρσου. Vgl. auch Suda μ 1056: Μικροῦ δεῖν: (...) μικροῦ τὰ πράγματα μετακινήσαντος. 
809 Vgl. Zos. 4,30,5 sowie Amm. 26,8,12 und Art. Hormisdas (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 443 f. 



180 
 

Eunap. hist. fr. 34 Zos. 4,8,1 

Μικρολόγος: (...) καὶ Εὐνάπιος· μικροῦ τὰ πράγματα 

μετακινήσαντος Ὁρμίσδου τοῦ Πέρσου. 

 

Ἐπεὶ δὲ ἤλαυνον ἐπ̓ ἀλλήλους ὅ τε βασιλεὺς καὶ Προ-

κόπιος, συναντῶσί πως σφίσιν εἰς Θυάτειρα τὰ στρα-

τεύματα μικροῦ δὲ ἐδέησεν ἡ Προκοπίου μερὶς ὑπερ-

τέρα γενομένη τὴν τῶν πραγμάτων εἰς αὐτὸν μετα-

θεῖναι ῥοπήν, τοῦ Ὁρμίσδου τοῦ Πέρσου παιδὸς 

(ὁμώνυμος δὲ ἦν τῷ πατρὶ) δόξαντος ἐν τῇ μάχῃ πλε-

ονεκτεῖν. 

 

Sowohl in der Historia nea als auch in Eunapios’ Geschichtswerks hätte sich Procopius mit 

Hilfe des Persers Hormisdas beinahe gegen Valens durchgesetzt. Insofern liegt hier einer der 

wenigen Belege dafür vor, dass die Historia nea auch direkt aus Eunapios’ Geschichtswerk 

zitiert und dessen Inhalt nicht nur sinngemäß oder sinnentstellend wiedergegeben hat. Jeden-

falls scheint Hormisdas im Zusammenhang mit den Ereignissen von Thyateira dazu beigetragen 

zu haben, das Schlachtgeschehen auszugleichen, bis Gomoarius, ein weiterer Heerführer des 

Procopius, die Truppen zum Abfall bewegen konnte und die Schlacht zugunsten von Valens 

entschied.810 

 

Fragment 35: 

Fragment 35 bildet das letzte Zeugnis, das im Zusammenhang mit der Procopius-Usurpation 

steht, und stammt aus den Exc. de Sent. Inhaltlich formuliert Eunapios im ersten Paragraphen 

erneut einen philosophischen Grundsatz.811 Sowohl Blockley, der das Fragment im Zusammen-

hang mit „Valens’ harsh punishment of the adherents of Procopius“ verortete812, als auch Pa-

schoud ging davon aus, dass es Eunapios’ Kommentar zur „dureté excessive“ seitens Valens 

bilde.813 Beide dürften mit ihrer Kontextualisierung Recht haben, da sowohl Zosimos als auch 

Ammianus Marcellinus von Valens’ unverhältnismäßiger persecutio ehemaliger Procopius-

Anhänger berichten. Neben der Hinrichtung des Procopius und der Beseitigung des designier-

ten Nachfolgers Marcellus kommt es in der Historia nea zu weiteren Maßnahmen.814 Dagegen 

ergänzt Ammianus Marcellinus seine Res gestae um ein „Kapitel zeittypischer Terrorjustiz“ 

 
810 Vgl. Zos. 4,8,2 sowie Amm. 26,9,6, Philostorg. 9,5,4, Socr. 4,5,3 sowie Soz. 6,8,2 und den Kommentar von 
BLECKMANN / STEIN 2015, 464 f., für den Abfall des Gomoarius. 
811 Eunap. hist. fr. 35,1 = Exc. de Sent. 35: Μεγαλόψυχον γὰρ καὶ λίαν θεοειδὲς τὸ καὶ τῶν αἰτίων φείσασθαι, 
οὐκ ἔξω δὲ τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως τὸ μὴ καὶ τῶν ἀναιτίων. τὸ μὲν γὰρ ξένον τῆς τιμωρίας λόγῳ γίνεται τῆς 
ἀρχῆς, ἵνα φόβῳ συνέχηται τὸ ἀρχόμενον· τὸ δὲ ὑπεροπτικὸν τῆς κολάσεως δι’ ἀρετῆς ὑπεροχὴν γίνεται, ὡς τῆς 
βασιλικῆς ἀρχῆς διὰ μέγεθος καὶ ὄγκον ἀρκούσης ἑαυτῇ καὶ ἄνευ τιμωρίας. ἀλλὰ ταῦτα μὲν, ὅπῃ γνώμης ἔχει τις 
καὶ κρίνει, οὕτως ἐχέτω. 
812 BLOCKLEY 1983, 138 Anm. 77. 
813 PASCHOUD 2006b, 479. 
814 Vgl. Zos. 4,8,5 sowie Art. Marcellus (5), PLRE, Bd. 1 (1971), 551. 



181 
 

und hält die Namen weiterer Opfer von Valens’ Verfolgung bereit815, die entweder hingerichtet, 

exiliert oder ihres Besitzes entledigt werden.816 

Eine Nachricht über Valens’ konkrete Maßnahmen bei Eunapios ist verlorengegangen. Übrig-

geblieben ist lediglich seine „Reflexion über tyrannische und humane Rechtspraxis“.817 Für 

Wiebe war es augenfällig, dass die Textstelle trotz ihres fragmentarischen Zustandes eindeutig 

für Eunapios’ Parteinahme zugunsten von Procopius spreche.818 Da die Analyse der übrigen 

Procopius-Fragmente gezeigt hat, dass Eunapios den Herrschaftsanspruch des Gegenkaisers 

nicht nur abgelehnt, sondern bisweilen auch gegen den Usurpator polemisiert hat, ist die Inten-

tion des Fragments differenzierter zu bewerten. Angesichts der parallelen Berichterstattung 

durch Zosimos und Ammianus Marcellinus dürfte sich Eunapios zwar fassungslos über Valens’ 

ablehnungswürdiges Verhalten gezeigt haben, zumal Valens erneut wie das Spiegelbild zum 

tugendsamen und alles vergebenden Julian erscheint.819 Dennoch war Eunapios kein Anhänger 

des Procopius. Fragment 35,1 und insbesondere die Aussage – ἀλλὰ ταῦτα μὲν, ὅπῃ γνώμης 

ἔχει τις καὶ κρίνει, οὕτως ἐχέτω (Eunap. hist. fr. 35,1) – sind mehr ein bemerkenswerter Aufruf 

zur Toleranz als eine Parteinahme zugunsten von Procopius. 

Im zweiten Paragraphen von Fragment 35 folgt daraufhin ein historisches Exemplum.820 Abge-

sehen davon, dass mit dem geblendeten Kyklop der homerische Polyphem gemeint ist, den die 

Gefährten um Odysseus mit einem glühenden Pfahl blendeten821, ist über Poseidonios’ Aussage 

in Bezug auf Alexanders Makedonen nichts bekannt.822 Müller ging davon aus, dass Eunapios 

das Exemplum gewählt habe, um auf den Zustand von Procopius’ Armee hinzuweisen, nach-

dem der Usurpator beseitigt worden war.823 Paschoud schloss sich ihm vorsichtig an824, verwies 

aber auch auf Blockleys Kommentar, wonach Procopius’ „army had disintegrated by then, and 

the comparison with Alexander does not seem very apt.“825 Blockley zufolge sei es daher wahr-

scheinlicher, dass Eunapios „was speaking of the Persian initiative in the East after the death of 

Julian, who would then be more suitably compared with Alexander“.826 Einen plausiblen Grund 

 
815 WIEBE 1995, 57. 
816 Vgl. Amm. 26,10,6–10. 
817 WIEBE 1995, 57. 
818 Ebd. 
819 Erinnert sei etwa an Julians Milde gegenüber den Saliern in Eunap. hist. fr. 10 sowie gegenüber desertieren-
den Truppenteilen infolge der Schlacht von Argentoratum in Zos. 3,3,5. 
820 Eunap. hist. fr. 35,2 = Exc. de Sent. 36: Ὅτι ὁ Ποσειδώνιος ἔλεγεν ἀπελθόντος Ἀλεξάνδρου τὸ στρατόπεδον 
ἐοικέναι τῶν Μακεδόνων ἐκτετυφλωμένῳ Κύκλωπι. 
821 Vgl. Hom. Od. 9,105–566 sowie SAUER 1909. 
822 Die Aussage ist unbekannt und wird daher als Poseid. (BNJ 87) fr. 39 = fr. 252 (Kidd) geführt. 
823 Vgl. MÜLLER 1851, 27. 
824 Vgl. PASCHOUD 2006b, 479. 
825 BLOCKLEY 1983, 138 Anm. 78. 
826 Ebd. 



182 
 

für diese Herleitung sah er darin, dass Zosimos berichtet, Valens habe eigentlich einen Feldzug 

gegen die Sassaniden vorgehabt, den er aber angesichts einfallender Goten im Donaugebiet 

habe abbrechen müssen.827 

Im zweiten Band seiner Poseidonios-Edition ging Theiler davon aus, dass sich Poseidonios gar 

nicht auf Alexander den Großen, sondern auf den Usurpator Alexander I. Balas bezogen hat, 

der in der Schlacht am Oinoparas 145 v. Chr. von Demetrios II. und Ptolemaios VI. Philometor 

besiegt und enthauptet wurde.828 Da die Suda berichtet, Poseidonios’ Geschichtswerk habe 52 

Bücher umfasst, Polybios fortgesetzt und von 146 bis 88 v. Chr. gereicht829, erscheint es plau-

sibel, dass der Historiker über Alexander I. Balas und nicht über den bereits etwa zweihundert 

Jahre zuvor verstorbenen Alexander berichtet haben könnte. Entgegen Theiler brachte Kidd in 

seiner Poseidonios-Edition Alexander den Großen wieder insofern ins Spiel, als er auf die Pa-

rallele in Plutarchs Galba-Vita hinwies830: 

 

„(...) so ist neben vielen anderen Katastrophen das Unglück, das nach dem Tode Neros über die 

Römer hereinbrach, Beispiel und Zeugnis dafür, daß es nichts Furchtbareres gibt als eine zur 

Macht gelangte Soldateska, die ihren rohen und unvernünftigen Trieben gehorcht. Demades 

verglich nach dem Tode Alexanders das makedonische Heer mit dem geblendeten Kyklopen, 

als er es viele ungeordnete und sinnlose Bewegungen machen sah (...).“831 

 

Plutarch zufolge hat die Sentenz also nicht erst Poseidonios im zweiten Jahrhundert v. Chr. 

verbreitet, sondern bereits Demades, der athenische Staatsmann und Zeitgenosse Alexanders 

des Großen. Kidd ging davon aus, dass Poseidonios die Sentenz äquivalent zu Plutarch aus 

Demades geschöpft, jedoch auf eine Nennung des tatsächlichen Urhebers verzichtet hat. 

Eunapios oder seine Quelle habe sie daraufhin bei Poseidonios gefunden, „but lost the original 

ascription.“832 Zwar deutet Kidd an, dass es in Poseidonios historiographischem Interesse gele-

gen habe, „the relationship between commander and troops“ zu beleuchten.833 Da Eunapios 

jedoch der einzige Zeuge dessen gewesen sein will, dass Poseidonios die Worte gewählt hat, 

 
827 Vgl. Zos. 4,10,1. 
828 Vgl. THEILER 1982, 87, mit dem Hinweis auf Ios. ant. Iud. 13,7,8 = 13,118, der von Alexanders Enthauptung 
weiß. 
829 Vgl. Suda π 2108. 
830 Vgl. KIDD 1999, 321. 
831 Plut. Galb. 1,4 f. (Übers. Ziegler): (...) ἄλλα τε πάθη πολλὰ καὶ τὰ Ῥωμαίοις συμπεσόντα μετὰ τὴν Νέρωνος 
τελευτὴν ἔχει μαρτύρια καὶ παραδείγματα τοῦ μηδὲν εἶναι φοβερώτερον ἀπαιδεύτοις χρωμένης καὶ ἀλόγοις 
ὁρμαῖς ἐν ἡγεμονίᾳ στρατιωτικῆς δυνάμεως. Δημάδης μὲν γὰρ ᾿Αλεξάνδρου τελευτήσαντος εἴκαζε τὴν 
Μακεδόνων στρατιὰν ἐκτετυφλωμένῳ τῷ Κύκλωπι, πολλὰς κινουμένην ὁρῶν κινήσεις ἀτάκτους καὶ 
παραφόρους. 
832 KIDD 1999, 321. 
833 Ebd. 



183 
 

stellt sich die Frage, ob sein Geschichtswerk der Sentenz nicht einen falschen Urheber zuge-

ordnet hat.834 Bisher hat Eunapios im Rückgriff auf Sentenzen insbesondere aus homerischen 

Epen oder aus Plutarchs Parallelbiographien geschöpft und von Nennungen seiner Quellen zu-

meist abgesehen. Wenn dieser Auffälligkeit Gewicht gegeben wird, bedeutet das, dass sich 

Eunapios hier entweder geirrt oder seine Leserschaft bewusst getäuscht haben könnte, indem 

er den Namen seiner Quelle verschleierte.835 Ebenso unklar muss die Kontextualisierung des 

Fragments bleiben. Schließlich weisen die Interpretationsvorschläge von Müller – dessen Er-

klärung nicht berücksichtigt, dass Procopius bei seinem Ableben aufgrund der defectiones über-

haupt keine Armee zurücklässt – und Blockley – der sich zugunsten eines ungewöhnlich späten 

Rückgriffs auf die Streitkräfte zur Zeit von Julian entschieden hat – argumentative Schwierig-

keiten auf, die sich nicht auf Anhieb auflösen lassen. 

 

 

9.5 Der Gotenkrieg 366/7–369 n. Chr. 

Fragment 36: 

Der mittlerweile verstorbene Gegenkaiser Procopius hatte während seiner Herrschaft ein goti-

sches Hilfskorps angeheuert, das ihn zu Lebzeiten jedoch nicht mehr erreichte. Ammianus 

Marcellinus bietet die Information, dass der designierte Nachfolger Marcellus bei den mittler-

weile eingetroffenen Goten um Gefolgschaft warb, jedoch keine Anerkennung fand und kurze 

Zeit später ebenfalls beseitigt wurde. Die Goten kehrten um und wurden beim Rückzug von 

Valens gestellt, der daraufhin zwischen den Jahren 367 und 369 n. Chr. zwei Strafexpeditionen 

nach Thrakien durchführte.836 

Bevor Eunapios auf die Ereignisse des ersten Gotenkriegs zu sprechen kam, hat er – gemäß 

Müllers Anordnung der Fragmente – über Valens’ General Ailianos berichtet.837 Fragment 36 

ist ein anonym überliefertes Suda-Lemma, das in gekürzter Form noch in zwei weiteren 

 
834 Auf die Möglichkeit einer falschen Zuweisung machte auch K. Dowden, Poseidonios (87), in: BNJ in seinem 
Kommentar zu fr. 39 aufmerksam: „Unless this attribution to Poseidonios is garbled (...).“ 
835 Ein derartiges Täuschungsmanöver ist insbesondere durch die Historia Augusta bekannt, die nicht nur vor-
täuscht, ein Kollektiv hätte sie verfasst, sondern auch eine Vielzahl an „Bogus Authors“ als Urheber ihrer Quel-
len angibt. Vgl. hierzu immer noch SYME 1983 sowie ROHRBACHER 2016 und als kurze Einleitung SONNABEND 
2002, 214–221. 
836 Vgl. zum ersten Gotenkrieg u. a. WANKE 1990, 73–110, LENSKI 2002a, 127–137, HEATHER 1996, 61 f., 
WOLFRAM 2009, 73–84, und ders. 2005, 114–138. Die Anwerbung transdanubischer Goten sprechen Zos. 
4,7,1 f. und Amm. 27,4,1 an. Bei Zosimos sind es 10.000, bei Amm. 26,10,3 sind es 3.000. Vgl. hierzu auch die 
Kommentare von PASCHOUD 1979b, 345 Anm. 119 und 350 f. Anm. 124, sowie SEYFARTH 1978b, 312 
Anm. 118. Marcellus’ Werben um Gefolgschaft kennt Amm. 26,10,3. 
837 Vgl. Eunap. hist. fr. 36 und Art. Aelianus (5), PLRE, Bd. 1 (1971), 18. 



184 
 

Lemmata aufgegriffen wird.838Inhaltlich erfolgt eine Beschreibung von Ailianos’ charakterli-

cher und moralischer Eignung.839 Abgesehen von Eunapios’ Bericht ist über den Strategos Ai-

lianos nichts bekannt, weswegen auch nicht feststeht, ob sich das Fragment in den Kontext der 

Procopius-Usurpation oder der unmittelbaren Zeit danach verorten lässt. Es könnte in jedem 

beliebigen Kontext von Valens’ Herrschaft im Allgemeinen oder seinen militärischen Aktivi-

täten im Speziellen gestanden haben.840 Einen vagen Hinweis birgt die Nachricht seiner Her-

kunft. Syedra liegt laut Stephanos von Byzanz in Isaurien und könnte damit einen Hinweis auf 

die chronologische Verortung bieten841, da es zur Zeit von Valens’ Herrschaft zu Auseinander-

setzungen mit der Völkerschaft der Isaurier kam.842 Lenski stellte einen Zusammenhang zwi-

schen der legio I Isaura und Ailianos her und vermutete, dass es sich um einen Strategos ge-

handelt haben könnte, „whose career took off when his unit was mobilized early in the reign“.843 

Da Fragment 36 jedoch keine weiteren Hinweise bietet, müssen die Vermutungen Spekulation 

bleiben. 

 

Fragment 37: 

Genauso wie bei der vorangegangenen Textstelle in Eunapios’ Geschichtswerk wird der Inhalt 

von Fragment 37 in zwei weiteren Suda-Lemmata aufgegriffen und stammt aus den Exc. de 

Leg., die sich hier Valens’ erstem Gotenkrieg widmen.844 Inhaltlich lässt sich Fragment 37 in 

drei Sinnabschnitte einteilen, da zwischen der Festnahme der anachronistisch als Skythen be-

zeichneten Goten845, ihrer Verschleppung sowie ihrer Rückforderung durch den Gotenkönig 

eine gewisse Zeitspanne gelegen haben muss. Dennoch hat Eunapios die Nachrichten zu einem 

einzigen Bericht zusammengebunden.846 Zu Beginn des Fragments berichtet Eunapios von 

 
838 Vgl. Suda α 2329, das die Angabe beinhaltet, dass Eunapios Urheber ist und Suda σ 1316 ohne Autorenan-
gabe. 
839 Eunap. hist. fr. 36 = Αι 179 (Αἰλιανός): Αἰλιανός· οὗτος ἐπὶ Οὐάλεντος ἐστρατήγησεν· ἦν δὲ ἐκ Συέδρων, 
ἐλεύθερος ἄγαν, καὶ ἀνεστηκὼς ἐκ παιδὸς τὴν ψυχὴν γενόμενος ἀφθόνως ἐχορηγήθη τὰ περὶ τοῦ σώματος· τὰ 
γὰρ ὄργανα συνεπεπήγει καὶ ἐνέτρεχε τοῖς τῆς ψυχῆς κινήμασιν, ὥσθ ἅμα τι πρᾶξαι ἐδέδοκτο καὶ ἐπέπρακτο. 
καὶ παιδείας οὔτε ἐντὸς ἦν οὔτε ἄμοιρος, ἀλλ’ ἦν ἀγροικότερος, ὅσον θυμοειδέστερος, καὶ τὸ θηριῶδες τοῦ 
θυμοῦ καὶ ἄγριον οὐκ ἐξημέρωτο καὶ κατείργαστο ὑπὸ τοῦ λόγου. 
840 Vgl. auch PASCHOUD 2006b, 479: Das Fragment „n’est pas localisable“ und BLOCKLEY 1983, 138 Anm. 79. 
841 Vgl. Steph. Byz. Σ 306 (Σύεδρα) = FGrHist 750 fr. 9, jedoch auch den Kommentar zu Steph. Byz. Σ 302 
(Σύαγρα) bei BILLERBECK / NEUMANN-HARTMANN 2016, 225 Anm. 363. 
842 In Bezug auf Eunapios’ Geschichtswerk tauchen Isaurier zur Zeit von Valens in Eunap. hist. fr. 44, 44.1, 45, 
45.1und 45.4 auf. Vgl. über Valens’ Herrschaft hinaus auch Eunap. hist. fr. 84 und 86 sowie insb. FELD 2005. 
843 LENSKI 1999, 313 Anm. 21. 
844 Vgl. Suda α 4332 sowie σ 982. 
845 Vgl. zu anderen anachronistischen Ethnonymen in Bezug auf die Skythen bzw. Goten WOLFRAM 2009, 30–
34, HEATHER 1996, 12 f., und den Kommentar von SEYFARTH 1978b, 312 Anm. 118. 
846 Vgl. Eunap. hist. fr. 37 = Exc. de Leg. 5: Ὅτι τῷ βασιλεῖ Οὐάλεντι, ἡσυχίαν ἀπὸ τῶν οἰκείων καὶ τῶν ὀθνείων 
ἄγοντι, τὸ ἐπίλεκτον ἀγγέλλεται τῶν Σκυθῶν στράτευμα πλησίον ἤδη που τυγχάνειν, οὓς ὁ Προκόπιος εἰς συμ-
μαχίαν ἐξεκεκλήκει παρὰ τοῦ Σκυθῶν βασιλέως. γαύρους εἶναι τὰ φρονήματα ἔλεγον τοὺς προσιόντας καὶ 
περιφρονητικοὺς τῶν ὁρωμένων, ὀλιγώρους τε πρὸς τὸ ἀκόλαστον μεθ ὕβρεως, καὶ πολὺ τὸ ἀγέρωχον καὶ 



185 
 

Valens’ Muße. Welche Ruhepause in inneren und äußeren Angelegenheiten das Geschichts-

werk gemeint haben könnte, muss unbestimmt bleiben. Möglicherweise handelt es sich – wie 

schon in Fragment 33 – um den Versuch, die Valens zugeschriebene Antriebslosigkeit zu kari-

kieren und dagegen zu polemisieren, zumal sich angesichts der Procopius-Usurpation, des ju-

ristischen Nachspiels sowie vermutlich vertragsbrüchiger Sassaniden im römischen Armenien 

für eine kaiserliche Auszeit überhaupt keine Gelegenheit geboten hätte.847 Dieser Ungereimt-

heit zum Trotz folgt im Fragment 37 insofern eine Erklärung für das gotische Aufgebot, als sie 

von Procopius als Verbündete von Athanarich, der zu dieser Zeit τοῦ Σκυθῶν βασιλέως (Eunap. 

hist. fr. 37) war, herbeigerufen worden seien.848 Daran schließt Eunapios eine charakterliche 

Beschreibung der Goten an, denen es trotz ihrer ihrer Arroganz und ihres Ungestüms nicht ge-

lingt, sich gegen Valens zu behaupten. Bei der Gefangennahme bedient sich das Geschichts-

werk historiographischer Stereotypen, die germanischen Völkerschaften im Allgemeinen und 

Goten im Speziellen auch von anderen Autoren unterstellt werden.849 Auffällig wird insbeson-

dere die Verachtung der Goten gegenüber Valens geschildert, die sie μέχρι τοῦ κινῆσαι τὰς 

κόμας (Eunap. hist. fr. 37) zum Ausdruck bringen, und damit für Eunapios als besonders unzi-

vilisiert und tierhaft gelten.850 Diesen Eindruck steigert er noch dadurch, dass er ihren übergro-

ßen, unvorteilhaften und unausgewogenen Körperbau mit vermeintlich von Aristoteles genann-

ten Insekten vergleicht, deren Körper an der Taille ebenfalls zusammenlaufe. Während sich bei 

 
θερμὸν ἐπὶ πᾶσιν ἔχοντας. ὁ δὲ βασιλεὺς συντόμως αὐτοὺς ἀποταμὼν τῆς ἐπὶ Σκύθας ὑποστροφῆς κατεῖχεν 
ἐντὸς ἀρκύων, καὶ τὰ ὅπλα παραδοῦναι κελεύσας. οἱ δὲ ἔδοσαν, τὴν τῆς γνώμης ὑπεροψίαν μέχρι τοῦ κινῆσαι 
τὰς κόμας ἐπιδειξάμενοι. διασπείρας οὖν αὐτοὺς κατὰ τὰς πόλεις ἐν ἀδέσμῳ κατεῖχε φρουρᾷ, καὶ καταφρόνησιν 
ἐνεποιεῖτο τοῖς θεωμένοις αὐτῶν τὰ σώματα πρός τε μῆκος ἀχρεῖον ἐλαυνόμενα, καὶ βαρύτερα τοῖς ποσὶ, κατά 
τε τὸ μέσον διεσφιγμένα, ᾗπέρ φησιν Ἀριστοτέλης τὰ ἔντομα. δεχόμενοι δ’ οὖν αὐτοὺς εἰς τὰς οἰκίας οἱ τὰς 
πόλεις οἰκοῦντες καὶ πειρώμενοι τῆς ἀσθενείας, τὴν ἑαυτῶν ἐξαπάτην γελᾶν ἠναγκάζοντο. τούτους ἀπῄτει τοὺς 
γενναίους ὁ Σκυθῶν βασιλεύς. καὶ ἦν τὸ πρᾶγμα δριμὺ καὶ πρὸς τὸν τοῦ δικαίου λόγον οὐκ εὐδιαίτητον. ὁ μὲν 
γὰρ ἔφασκε βασιλεῖ δεδωκέναι κατὰ συμμαχίαν καὶ ὅρκους· ὁ δὲ ἀπέφασκε βασιλέα μὴ τυγχάνειν καὶ αὐτὸν οὐκ 
ὀμωμοκέναι. ἐκείνου δὲ προστιθέντος τὸν Ἰουλιανὸν, καὶ ὅτι διὰ τὴν ἐκείνου δεδώκει συγγένειαν, καὶ τὰ τῶν 
πρέσβεων ἀξιώματα προστιθέντος, ὁ βασιλεὺς ἀντεφώνει, τούς τε πρέσβεις ἔχειν τὴν δίκην καὶ τοὺς παρόντας 
ὡς πολεμίους κατέχεσθαι, πολεμίῳ πρὸς συμμαχίαν ἥκοντας. ἐκ τούτων δὲ τῶν προφάσεων ὁ Σκυθικὸς 
ἀνεγείρεται πόλεμος, τῷ μὲν ἀξιώματι τῶν συνιόντων ἐθνῶν καὶ τοῖς μεγέθεσι τῶν παρασκευῶν ἐπὶ μέγα 
προβήσεσθαι καὶ χωρήσειν πολυτρόπων συμφορῶν καὶ ἀτεκμάρτου τύχης προσδοκηθεὶς, τῇ δὲ τοῦ βασιλέως 
ὀξύτητι καὶ προνοίᾳ κατενεχθεὶς ἐπὶ τὸ σταθερὸν καὶ ἀσφαλέστερον. 
847 Einen anderen Eindruck der historischen Gegebenheiten legen auch Zos. 4,10,1 und Amm. 27,4,1 nahe. Vgl. 
zu den Sassaniden, die um 369/370 n. Chr. in den verbliebenen römischen Teil Armeniens einfielen, auch 
LENSKI 2002a, 133, HUGHES 2013, 67 f., sowie WANKE 1990, 73 Anm. 3, sowie den Kommentar von VEH / RE-
BENICH 1990, 337 Anm. 24. 
848 Auch wenn Eunapios und infolgedessen auch Zos. 4,10,2 auf eine namentliche Erwähnung des Gotenkönigs 
verzichten, muss es Athanarich gewesen sein, da der Name im Zusammenhang mit den anschließenden Strafex-
peditionen bei Amm. 27,5,6 fällt. Vgl. auch FABER 2014, 63–66, WOLFRAM 2009, 73–84, und ders. 2005, 114–
138, FRASSETTO 2003 und Art. Athanaricus, PLRE, Bd. 1 (1971), 120 f. 
849 Vgl. hierzu ISAAC 2004, 427–439. 
850 Natürliches Haar galt laut BARTMANN 2001, 6, als ein Zeichen „of opprobrium, suggesting a lack of civiliza-
tion and social control – a state close to beasts and barbarians.“ Vgl. auch LEE 2009, 173: „Whereas Greek men 
and women attended carefully to their hairstyles, beards and body-hair, barbarians are repeatedly represented 
with wild, dishevelled hair (...).“ 



186 
 

Aristoteles kein spezifischer Nachweis für derartige zweigliedrige Tiere findet851, verhält es 

sich bei Belegen zugunsten eines historiographischen Topos der Tierhaftigkeit von germani-

schen Völkerschaften anders.852 

Nach ihrer Gefangennahme habe Valens die Goten über die Städte entlang der Donau verteilt853, 

was Wanke zu der Spekulation verleitete, dass die Gefangenen „vermutlich in unterschiedliche 

auxilia und cunei aufgenommen“ wurden.854 Welcher Art das an Procopius entsendete gotische 

στράτευμα (Eunap. hist. fr. 37) war, verrät Eunapios nicht. So kann Athanarichs Forderung, 

τούτους (...) τοὺς γενναίους (Eunap. hist. fr. 37) zurückzugeben, im letzten Teil des Fragments 

in zwei Richtungen interpretiert werden. Es könnte sich tatsächlich um eine Eliteeinheit schwer-

bewaffneter gotischer Adliger handeln oder um einen ironischen Euphemismus durch 

Eunapios, um seine Häme gegen die tierhaften Barbaren noch stärker zum Ausdruck zu brin-

gen.855 

Jedenfalls bietet Eunapios im Anschluss einen Bericht über die Verhandlungen zwischen Atha-

narich und Valens. Kontextuell muss sich die Unterredung jenseits der Donau zugetragen ha-

ben, da es Athanarich laut Ammianus Marcellinus wegen abgeleisteter Schwüre nicht erlaubt 

gewesen sei, die Grenze zum Römischen Reich zu übertreten.856 Im Unterschied zu Eunapios 

verhandelt Athanarich bei Ammianus Marcellinus jedoch nicht mit dem Kaiser direkt, sondern 

mit dem magister equitum Victor, der in Erfahrung bringen soll, warum die Goten trotz beste-

hender Verträge eine Streitmacht zur Unterstützung eines illegitimen Kaisers entsendet hät-

ten.857 

Generell beginnt Ammianus Marcellinus’ Erzählung über die gotische Strafexpedition erst an 

dieser Stelle und berichtet weder über eine Konfrontation und Gefangennahme noch über eine 

Dislokation der Goten. Bei Ammianus Marcellinus folgt auf Athanarichs Antwort, er habe sich 

auf Procopius’ herrschaftslegitimierendes Schreiben berufen, nur Valens’ entschlossene Reak-

tion, einen Feldzug gegen die Goten zu unternehmen, der in zwei Überquerungen der Donau in 

den Jahren 367 und 369 n. Chr. mündet.858 Demgegenüber überliefert Fragment 37 eine 

 
851 Vgl. annäherungsweise noch Artistot. inc. an. 1,707a–b, der davon berichtet, dass bestimmte Insekten beim 
Zerschneiden in zwei Teile fortleben. Ohne Identifikation bleibt die Sentenz bei PASCHOUD 2006a, 528 Anm. 51. 
BLOCKLEY 1983, 53 f., geht nicht darauf ein. 
852 Vgl. für eine Erläuterung und weiterführende Literaturhinweise ISAAC 2004, 205 f. 
853 Von der Verteilung entlang der Donau weiß Zos. 4,10,1. 
854 WANKE 1990, 78. 
855 BLOCKLEY 1983, 53 entschied sich für folgende Übersetzung: „These wondrous men the king of the Scythi-
ans demanded back.“, vgl. jedoch auch ebd., 138 Anm. 81. Bei PASCHOUD 2006a, 528 werden „ces vaillants  
guerriers“ zurückgefordert. 
856 Vgl. Amm. 27,5,9 und 31,5,13. Eidleistungen der Goten nennt später auch Eunap. hist. fr. 55, 60. 
857 Vgl. Amm. 27,5,1, Art. Victor (4), PLRE, Bd. 1 (1971), 957–959 und WANKE 1990, 79. 
858 Vgl. Amm. 27,5 für Athanarichs’ Hinweis, dass er sich nur an die seit der Konstantinischen Dynastie beste-
hende vertragliche Verpflichtung zur militärischen Gefolgschaft gehalten habe und für Valens’ Feldzüge ins 



187 
 

Unterredung zwischen Athanarich und Valens, die an Julians Verhandlungen mit dem König 

der Chamavi in Fragment 12 erinnert.859 Im Unterschied zur julianischen Unterredung schließt 

Valens keinen Frieden, sondern unternimmt die Strafexpeditionen ins Barbaricum, die der Kai-

ser dank seiner ὀξύτης und πρόνοια (Eunap. hist. fr. 37) jedoch für sich entscheiden kann. Die-

ses Kaiserlob seitens des Geschichtswerks ist irritierend und kann nur dadurch erklärt werden, 

dass Valens’ beherztes Vorgehen gegen die Goten zu diesem frühen Zeitpunkt seiner Herrschaft 

bei Eunapios’ auf Zustimmung stieß. Insofern muss Eunapios’ Urteil gegenüber dem Kaiser 

differenzierter betrachtet werden. Selbst wenn er in den verbliebenen Fragmenten keine Gele-

genheit auslässt, um Valens’ moralische Inferiorität zu betonen, scheint Eunapios den militäri-

schen Tatendrang des Kaisers – wenigstens zu Beginn seiner Herrschaft – geschätzt zu haben. 

Zudem gelang es dem Römischen Reich, infolge der gotischen Strafexpeditionen auch die Ein-

stellung von Tributzahlungen an die Goten durchzusetzen, die seit 332 n. Chr. Bestand hat-

ten.860 Auch ohne großes Schlachtgeschehen konnte das Geschichtswerk Valens’ diplomati-

schen Sieg also nicht einfach verschweigen.861 

Zosimos’ Bericht ist gleichlautend862, birgt gegenüber Fragment 37 teilweise sogar wörtliche 

Übernahmen und erlaubt damit interessante Einblicke in die „méthode de travail de l’auteur de 

l’Histoire nouvelle“.863 Selbst wenn der noch zusätzlich von Zosimos genannte Sassaniden-

Feldzug einbezogen und sein ganzer Bericht mit Fragment 37 verglichen wird, wird ersichtlich, 

dass es der Historia nea gelungen ist, fast zwei Drittel aus seiner Vorlage herauszustreichen, 

ohne den Sinn zu entstellen.864 Eunapianisches Material, das keine Berücksichtigung in der 

Historia nea gefunden hat, bezieht sich vor allem auf die charakterlich-physiognomischen Be-

schreibungen der Goten. Neben dem abgebrochenen Sassaniden-Feldzug hat Zosimos gegen-

über Eunapios eine weitere, geringfügige Mehrinformation, nach der die Goten im Gebiet der 

Donau verteilt worden seien. Letztlich dürften diese beiden Informationen jedoch ebenfalls auf 

 
Barbaricum, zudem auch WANKE 1990, 80–82, WOLFRAM 2009, 69–73, HEATHER 1996, 59–63 und ROSEN 
2013, 350–352 für einen Überblick über die römisch-gotischen Beziehungen und das Gotenfoedus von 
332 n. Chr. 
859 Die Nähe zwischen Fragment 12 und 37 wird auch dadurch deutlich, dass beide Unterredungen – zumindest 
in der Berichterstattung – jeweils auf einem Boot in der Flussmitte abgehalten werden. Vgl. hierzu Amm. 27,6,9. 
860 Vgl. hierzu BROCKMEIER 1987. 
861 Vgl. auch Eunap. hist. fr. 58 für Bewunderung und Lob für römischen Tatendrang gegenüber barbarischen 
Völkerschaften und zur Beurteilung des Friedensschlusses auch WANKE 1990, 105–110. 
862 Vgl. Zos. 4,10,1 f. 
863 PASCHOUD 2006b, 479 f. 
864 Zosimos’ Bericht umfasst 117 Wörter, der des Eunapios mindestens 268. Tatsächlich ist von einem viel um-
fangreicheren Inhalt auszugehen, da laut DE BOOR 1903, 594, „post συγγένειαν universa fere pagina vacua re-
licta“ in der handschriftlichen Überlieferung der Exc. de Leg. sei. Tatsächlich fehlen in Cod. BSB graec. 185 
fol. 102v und Cod. Pal. gr. 411 f. 165r etwa fünf Zeilen. 



188 
 

Eunapios zurückzuführen sein, da mit Fragment 37 schließlich nicht der originale Wortlaut des 

Geschichtswerks vorliegt, sondern ein viel später entstandenes Exzerpt. 

 

 

9.6 Magie und Hochverrat: der Gerichtsprozess gegen Theodoros und die Folgen 

Fragment 38: 

Nach der Sicherung der Donaugrenze residierte Valens im Winter 371/372 n. Chr. in Antiochia 

und wurde dort zur Urteilsfindung im Hochverratsprozess gegen den aufstrebenden kaiserli-

chen Sekretär Theodoros angerufen. Dem von Ammianus Marcellinus am ausführlichsten vor-

gestellten Theodoros wurde zur Last gelegt, gegen Valens usurpieren zu wollen.865 Grundlage 

der Unterstellung war das Verhör des Palladius, der in seinem eigenen Prozess offenbarte, Hi-

larios, Patrikios und Fidustius hätten mit Hilfe bestimmter mantischer Riten herausfinden wol-

len, wer Valens im Amt beerben würde. Zosimos’ Historia nea zufolge seien ihnen die vier 

Anfangsbuchstaben, Θ, Ε, Ο und Δ, des Kaisernachfolgers geweissagt worden, woraufhin sie 

Theodoros von ihrer Erkenntnis unterrichteten.866 Auch wenn sich Theodoros in seinem Prozess 

unwissend zeigte, überführte ihn sein eigener Brief an Hilarius, in dem er deutlich gemacht 

hatte, dass er nur noch auf den richtigen Moment warte, die Herrschaft zu übernehmen. Durch 

uno proloquio (Amm. 29,1,38) seitens Valens wurden daraufhin Theodoros, Hilarios, Patrikios, 

Simonides und weitere Mitverschwörer hingerichtet.867 

Bei Eunapios ist die genaue Schilderung des Prozessablaufs verlorengegangen. Fragment 38 

stammt aus den Exc. de Sent., besteht aus zwei Paragraphen und bietet lediglich eine charak-

terliche Einordnung des Theodoros sowie Eunapios’ Überlegungen über den Ursprung allen 

Übels. Im ersten Paragraphen von Fragment 38 zeichnet Eunapios zunächst ein positives Bild 

von Theodoros868 und geht hierbei auf seine hervorragenden Anlagen, seinen tugendsamen 

 
865 Der gesamte Prozess und seine Folgen werden in Amm. 29,1 geschildert. Vgl. die detaillierte Untersuchung 
von WIEBE 1995, 86–168 sowie 317 Anm. 1, für zahlreiche Hinweise auf die parallele Berichterstattung. 
866 Vgl. Zos. 4,13,4, Epit. Caes. 48,3 sowie die Deutung durch SCHLUMBERGER 1974, 228–230 und FESTY 1999, 
228 Anm. 5, und zu den genannten Personen Art. Hilarius (2) und (6), PLRE, Bd. 1 (1971), 434, Art. Patri-
cius (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 673, und Art. Fidustius, PLRE, Bd. 1 (1971), 337. 
867 Vgl. Art. Simonides, PLRE, Bd. 1 (1971), 843. 
868 Vgl. Eunap. hist. fr. 38,1 = Exc. de Sent. 37: Ὁ δὲ Θεόδωρος ὁ κατειλεγμένος τοῖς νοταρίοις ἐν δίκῃ ἐτιμᾶτο 
παρὰ τοῦ βασιλέως· τό τε γὰρ εὖ γεγονέναι προσῆν αὐτῷ, καὶ τὸ εὖ πεφυκέναι πρὸς ἀρετὴν ἅπασαν, τό τε σῶμα 
συνήνθει ταῖς ἀρεταῖς, καὶ τὸ ἐπαφρόδιτον ἐν ταῖς συνουσίαις κόσμος ἐδόκει τῶν ἀρετῶν ἐμμελής τις καὶ 
παναρμόνιος. ἀλλ’ ἔλαθεν, ᾗ φησιν Ὅμηρος, ὑπὸ τῶν ἰδίων διαφθαρεὶς καλῶν. τὸ γὰρ ἀνθρώπινον, καὶ ὅσοι 
περὶ στρατείας ἐπὶ τὰ κέρδη καὶ τὰς κοινὰς τύχας ἐπτοημένοι καὶ κεχηνότες, τὴν ἡμερότητα καταμαθόντες 
αὐτοῦ καὶ τὸ πρὸς τὰς ὁμιλίας εὐκρατὲς καὶ πρόχειρον, ταχὺ μάλα τὴν ἄμαχον καὶ φοβερὰν καὶ τοῖς νοῦν ἔχουσι 
κολακείαν ποιοῦντες καὶ προβαλόμενοι καθάπερ ἑλέπολίν τινα καὶ μηχανὴν ἄφυκτον, ἐξέωσαν τῶν ἀσφαλῶν 
καὶ σωτηρίων λογισμῶν τὸν νεανίσκον, καὶ κατέσεισαν εἰς τὸν μανιώδη καὶ σφαλερὸν τῆς βασιλείας ἔρωτα. 



189 
 

Charakter sowie seinen ansehnlichen Körperbau ein.869 Mithilfe einer heute nicht mehr zu iden-

tifizierenden homerischen Sentenz macht das Geschichtsbild anschließend auf Theodoros’ 

ἡμερότης und εὐκράς (Eunap. hist. fr. 38,1) aufmerksam870, das von Eunapios nicht namentlich 

genannte Personen erkennen und den kaiserlichen Sekretär von seinen guten Absichten abbrin-

gen. Anschaulich vergleicht das Geschichtswerk dann das Vorgehen von Theodoros’ 

Schmeichlern mit ἑλέπολίν τινα καὶ μηχανὴν ἄφυκτον (Eunap. hist. fr. 38,1), denen sich Theo-

doros nicht widersetzen kann. 

Auch wenn Zosimos grundsätzlich den gleichen Bericht über Theodoros bietet871, hat er im 

Unterschied zu Eunapios auf die Beschreibung der charakterlichen und physischen Vorzüge 

des kaiserlichen Sekretärs verzichtet, sondern betont dessen gute familiäre Herkunft. Theodo-

ros’ Beeinflussbarkeit begründet Zosimos auch weniger durch dessen Sanftmut oder Zugäng-

lichkeit als vielmehr durch sein junges Alter.872 

Während der weitere Verlauf in Fragment 38, d. h. Theodoros’ eifriges und gleichsam gefähr-

liches Streben nach der Herrschaft, nur angedeutet wird und dann abbricht, wird der kaiserliche 

Sekretär in der Historia nea überredet, auf das Ergebnis der Vorhersage zu vertrauen, das ihn 

als Valens’ Nachfolger andeutete. Von diesem Urteil überzeugt und angetrieben, ändert der 

zosimeische Theodoros sein Verhalten, sucht fortan die Gefolgschaft von ἀγύρται sowie γόητες 

(Zos. 4,13,4) und wird bei seinem Vorhaben, die Herrschaft zu usurpieren, vom Kaiser gestellt 

und der Gerechtigkeit zugeführt. Auch wenn der weitere Verlauf bei Eunapios verlorengegan-

gen ist, dürfte er die Vorlage für Zosimos geboten haben, für den die Schuldfrage einigermaßen 

eindeutig geklärt ist. Ammianus Marcellinus ist sich der Schuld des Theodoros ebenfalls be-

wusst, führt sie aber weniger auf dessen aktives Suchen nach Mitverschwörern als vielmehr auf 

Theodoros’ Brief an Hilarios zurück, in dem der Prätendent verkündet, nur auf die passende 

Gelegenheit zur Usurpation zu warten.873 

 
869 Vgl. zu Eunapios’ Bemerkungen zur Tugendhaftigkeit bestimmter Persönlichkeiten u. a. Eunap. hist. fr. 1 
(Dexippos, Sokrates und Themistokles), 7a,2 und 10 (Julian), 35 (Jovian), 44 (Markianos), 44.1, 45 und 45.1 
(Musonios), 47 (Sebastianos), 60, 78.1 und 80 (Fravitta), 64.1 (Marcellus), 65.1 (Proterios), 70 und 70.1 (Tima-
sios), 73 (Historiker an sich), 82 (Arkadios), 84 (Arbazakios), 85 (Bevölkerung von Konstantinopel), 101 (eine 
mannhafte Frau), sowie zu weiteren Beurteilungen des Körperbaus u. a. Eunap. hist. fr. 11. (Charietto), 12 (Sohn 
des Nebisgastes), 23 (Julian), 28.1 (Jovian), 31 (Philipp II.), 36 (Ailianos), 37 (Goten), 47 (Sebastianos), 53 (Ar-
bogast), 54 (Der Schauspieler), 74/75,2 (Gainas oder Tribigild), 78.1 und 80 (Fravitta), 104, 104.1 und 111 (un-
bekannt). 
870 Laut PASCHOUD 2006a, 480 Anm. 53, ist die Homer-Sentenz „n’est pas réparable.“ BLOCKLEY 1983, 138 
Anm. 82, kann ebenfalls keinen Ursprung identifizieren. 
871 Eine interessante Abweichung zwischen Eunapios und Zosimos liegt darin, dass das ausgeübte Amt des The-
odoros bei Eunap. hist. fr. 38,1 als ὁ κατειλεγμένος τοῖς νοταρίοις und bei Zos. 4,13,3 als τις (...) τοῖς βασιλικοῖς 
ὑπογραφεῦσιν ἐναριθμούμενος (...) bezeichnet wird. Offensichtlich hat Eunapios hier einen Latinismus verwen-
det, der entweder auf seine Quelle oder auf einen Terminus technicus hindeutet, der zur Zeit von Zosimos’ 
Schaffensphase vielleicht schon ein griechisches Pendant hatte. Vgl. so auch schon in Zos. 3,4,5–7. 
872 Vgl. Zos. 4,13,3. 
873 Vgl. Amm. 29,1,35. 



190 
 

Ein weiterer und wesentlicher Unterschied zwischen Eunapios und Zosimos auf der einen und 

Ammianus Marcellinus auf der anderen Seite ist die Tatsache, dass der zosimeisch-eunapiani-

sche Theodoros von namenlosen Schmeichlern korrumpiert wird, während Ammianus 

Marcellinus die Teilnehmer an der Verschwörung beim Namen nennt: Patrikios, Hilarios, Si-

monides und Euserius.874 Erstaunlicherweise kennt Zosimos diese Persönlichkeiten trotzdem, 

nennt sie aber erst in einer Aufzählung als Opfer kaiserlicher Willkür, die sich infolge des The-

odoros-Prozesses gegen „sämtliche Personen, die dazumal als berühmte Philosophen galten 

oder sonst auf einem Gebiet der Wissenschaft ausgebildet waren“875, entlud.876 

Im zweiten Paragraphen von Fragment 38 reflektiert Eunapios über die πηγή (Eunap. hist. 

fr. 38,2) eines jeden Übels und geht davon aus, dass das Streben nach Reichtum den Ursprung 

bildet, aus dem Streit sowie Zwietracht und infolgedessen Morde und Kriege unter den Men-

schen erwachsen.877 Blockley argumentierte, dass Fragment 38,2 am Ende der Berichterstattung 

über den Theodoros-Prozess gestanden haben könnte, um sowohl die Machtgier der Verschwö-

rer als auch den Verfolgungswahn der kaiserlichen Autoritäten zu betonen.878 Auch Paschouds 

Argumentation, der das Fragment für eine „considération générale“ seitens Eunapios hielt879, 

könnte zutreffend sein, da sich allgemeine Überlegungen zum Thema Gier als Wurzel des mo-

ralischen Niedergangs etwa auch bei Sallust wiederfinden.880 Sallust beschreibt eine ähnliche 

Entwicklung, die ihren Anfang mit der Gier nach Reichtümern nimmt, sich seuchenartig über 

alle Lebensbereiche erstreckt und letztlich in einer ungerechten Herrschaft mündet. In seinem 

Kommentar über Sallusts „Schilderung des moralischen Niedergangs der Römer“ hielt Lin-

dauer fest, dass das „Wertepaar ‚Leistungswille und Rechtlichkeit‘ (...)“, das Rom einst groß 

gemacht habe, nun vom „Lasterpaar ‚Ehrsucht und Herrschsucht‘“ abgelöst worden sei, wo-

raufhin das Römische Reich ins Verderben stürzen würde.881 Dass Eunapios hier allerdings aus 

Sallust geschöpft hat, ist aus zwei Gründen unwahrscheinlich. Zum einen findet sich bisher kein 

Beleg dafür, dass Eunapios direkt auf lateinische Autoren zurückgegriffen hat, um sein Ge-

schichtswerk mit Anekdoten anzureichern. Zum anderen und noch gewichtiger wirkt sich die 

 
874 Vgl. Art. Euserius, PLRE, Bd. 1 (1971), 309. 
875 Vgl. Zos. 4,14,2 (Übers. Veh): ἡ δὲ κρίσις διὰ πάντων ἐχώρει πρὸς δὲ ὀργὴν ἄμετρον ὁ βασιλεὺς ἀναστὰς 
ὑπόπτως εἶχε πρὸς ἅπαντας τοὺς ἐπὶ φιλοσοφίᾳ τηνικαῦτα διαβοήτους ἢ ἄλλως λόγοις ἐντεθραμμένους (...). 
876 Vgl. Zos. 4,15,1. 
877 Vgl. Eunap. hist. fr. 38,2 = Exc. de Sent. 38: Ὅτι φιλοχρηματίαν φασὶ πηγήν τινα πάσης κακίας τυγχάνειν, 
οὐδὲ τῇ κακίᾳ πότιμόν τε καὶ χρήσιμον· ἐξ ἐκείνης γὰρ τῆς ἀρχῆς καὶ ἀπὸ τῆς τῶν χρημάτων περιττῆς ἐπιθυμίας 
τὸ τῆς ψυχῆς ἄλογον ἀρδόμενον ἔριν τ’ ἀνέφυσεν ἀνθρώποις καὶ μάχην· ἔρις δὲ αὐξηθεῖσα πολέμους 
ἀνεβλάστησε καὶ φόνους· φόνων δὲ ὁ φυόμενος καρπὸς φθορὰ τοῦ γένους καὶ ὄλεθρος· ἃ δὴ καὶ ἐπὶ Οὐάλεντος 
συνεπράττετο. 
878 Vgl. BLOCKLEY 1983, 140 Anm. 89. 
879 PASCHOUD 2006b, 480. 
880 Vgl. Sall. Cat. 10. 
881 LINDAUER 2006, 400 Anm. 10. 



191 
 

Tatsache aus, dass Ammianus Marcellinus ebenfalls einen solchen sallustischen Gedanken in 

seine Darstellung der Herrschaft des Valens eingearbeitet hat.882 Insofern sprechen alle drei 

Autoren zunächst von der Schicksalhaftigkeit oder der Wirkmacht einer Gottheit und bieten 

daraufhin Beispiele für die menschliche Fehlbarkeit und ihr Streben nach Reichtümern, die die 

materies omnium malorum (Sall. Cat. 10), die materia malorum omnium (Amm. 31,4,10) oder 

die πηγὴ πάσης κακίας (Eunap. hist. fr. 38,2) bilden. An dieser Stelle findet sich also ein Indiz 

für eine gemeinsame Quellenbenutzung von Ammianus Marcellinus und Eunapios, die auch 

über die Berichterstattung über Julian und seinen Perser-Feldzug hinausgeht. 
 

Fragmente 38.1, 38.2, 40, 40.1 und 40.2: 

Auf Fragment 38 folgen fünf anonym überlieferte Suda-Lemmata, die „traditionally“ Eunapios 

zugesprochen wurden und deutlich machen, dass die bereits von Ammianus Marcellinus ge-

nannten Persönlichkeiten im Umfeld von Theodoros auch in Eunapios’ Geschichtswerk eine 

Rolle gespielt haben.883 Die Fragmente beinhalten jeweils eine kurze biographische Notiz und 

reihen sich dadurch wie eine Aufzählung aneinander.884 Vier dieser fünf Fragmente teilen sich 

die Gemeinsamkeit, dass sie mit einer chronologischen Kontextualisierung, ἐπὶ Ἰοβιανοῦ (τοῦ) 

βασιλέως (Eunap. hist. fr. 38.2, 40, 40.1 und 40.2), beginnen. Angesichts der Frage, warum die 

Kontextualisierung jeweils Jovian und nicht Valens – unter dem sie schließlich starben – galt, 

vermutete Blockley, Eunapios habe zu unterstreichen versucht, dass „in contrast with Valens, 

the Christian Jovian allowed them to flourish“.885 Paschoud argumentierte, dass eine Kontex-

tualisierung dieser „textes sous Jovien est absurde“886, und stimmte dafür, Ἰοβιανοῦ zugunsten 

 
882 Amm. 31,4,9 f. thematisiert die Heerführer Lupicinus und Maximus, aus deren fahrlässigem Verhalten und 
Skrupellosigkeit die Auseinandersetzung mit den eben erst über die Donau gesetzten Goten unter Fritigern er-
neut aufflammt und in der Schlacht von Markianopolis 376 n. Chr. mündet: Quorum insidiatrix aviditas materia 
malorum omnium fuit. Vgl. Art. Lupicinus (3), PLRE, Bd. 1 (1971), 519, sowie Art. Maximus (24), PLRE, Bd. 1 
(1971), 585. 
883 BLOCKLEY 1983, 139 Anm. 86. Es handelt sich um Eunap. hist. fr. 38.1 = Suda ι 14, 38.2 = Suda ε 3448, 40 = 
Suda σ 445, 40.1 = Suda π 792 und 40.2 = Suda ι 292. 
884 Vgl. Eunap. hist. fr. 38.1: Ἰάκωβος· οὗτος πιὼν φάρμακον ἐπὶ Οὐάλεντος ἐτελεύτησεν. ἦν δὲ ὁ 
συμβουλεύσας αὐτῷ πιεῖν τὸ φάρμακον Λιβάνιος σοφιστής, διὰ τὸ ἐπιζητῆσαι, τίς ὁ διαδεξόμενος τὴν βασιλείαν 
Οὐάλεντος, fr. 38.2: Εὐετήριος· οὗτος ἦν ἐπὶ Ἰοβιανοῦ βασιλέως· ὃς διὰ μὲν παιδείαν καὶ φύσεως ὑπερβολὴν 
οὐδέν τι τῶν ἀρχαίων ἀποδέων, διὰ δὲ μαλακίαν ψυχῆς καὶ ἁπλότητα πολλοὺς τῶν οὐκ αἰτίων ἐς κρίσιν 
κατέδησεν, fr. 40: Σιμωνίδης· οὗτος ἦν ἐπὶ Ἰοβιανοῦ τοῦ βασιλέως, διὰ φιλοσοφίαν ἐπισημότατος, fr. 40.1: 
Πατρίκιος· οὗτος ἤκμασεν ἐπὶ Ἰοβιανοῦ βασιλέως· ἦν δὲ ἐκ Λυδίας· ὅστις τῆς ἀπὸ τῶν φαινομένων ἢ καὶ 
παρατρεχόντων σημείων τεκμάρσεως ἀκριβὴς ἦν ἐξεταστής und fr. 40.2: Ἱλάριος, ὁ ἐκ Φρυγίας, ἐπὶ Ἰοβιανοῦ 
βασιλέως Ῥωμαίων. κατὰ παιδείαν μὲν ἦν ἀνὴρ οὐ γνώριμος, κοινωνεῖν δὲ αὐτῷ θεὸς ἐδόκει τῆς κοινωνίας τοῦ 
μέλλοντος, ὥστε ἦν μάντις ἄριστος. Zu Iakobos siehe Art. Iacobus (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 450. Vgl. auch den 
Kommentar von BLOCKLEY 1983, 139 Anm. 85, der davon ausgeht, dass es sich bei Eueterios um Euserius han-
deln könnte, den Amm. 29,1,9 f., 29,1,34 f. und 38 als einen der Verschwörer um Theodoros nennt, sowie Art. 
Eueterius, PLRE, Bd. 1 (1971), 290 f. 
885 BLOCKLEY 1983, 139 Anm. 86. 
886 PASCHOUD 2006b, 480. 



192 
 

von Ἰουλιανοῦ zu ersetzen, auch wenn es einen schweren Eingriff in die handschriftliche Über-

lieferung bedeutete.887 Für beide Positionen lassen sich überzeugende Argumente finden, sei 

es, dass die Philosophen Zeitgenossen Julians waren und sich unter seiner Herrschaft entfalten 

konnten, sei es, dass Eunapios den christlichen Jovian als moderaten und toleranten Herrscher 

darstellen wollte, unter dem die in den Lemmata genannten Persönlichkeiten gedeihen konnten. 

Auch wenn keine Entscheidung zugunsten von Jovian oder Julian getroffen werden kann, gilt 

es, die Gemeinsamkeit in der Argumentation von Paschoud und Blockley hervorzuheben. 

Eunapios ging es allemal um die biographische Beschreibung der Philosophen und die Kon-

trastierung ihrer Lebensbedingungen zur Zeit von Julian/Jovian und Valens. 

Zurück zum eigentlichen Prozess um Theodoros, in den bei Ammianus Marcellinus – abgese-

hen von Iakobos – alle vier übrigen Persönlichkeiten eingebunden werden, verdeutlicht die zu-

grundeliegende Struktur der Fragmente, dass sie im Geschichtswerk wie in einer Opferliste 

aufgeführt worden sein könnten. Für eine derartige Anordnung spricht zum einen die parallele 

Gestaltung in der Historia nea und zum anderen, dass Zosimos und Eunapios mit Andronikos 

und Iakobos über Ammianus Marcellinus hinausgehend weitere Personen beim Namen nennen 

können, die Valens zum Opfer fallen, aber nicht in Verbindung mit dem Theodoros-Prozess 

stehen. Insofern deutet einiges darauf hin, dass die biographischen Kurznachrichten im eunapi-

anischen Geschichtswerk nicht im unmittelbaren Kontext der Verschwörer um Theodoros stan-

den, sondern dass der Prätendent auch bei Eunapios von namenlosen Schmeichlern korrumpiert 

wurde.888 Dagegen kommt es bei Ammianus Marcellinus nicht zu einer derartigen Separierung 

der Angeklagten und ihrer Schicksale. 

 

Fragmente 39 und 39.1: 

Das ebenfalls aus der Suda stammende Fragment 39 wurde anonym überliefert889 und lässt sich 

aufgrund der typisch eunapianischen Wortwahl und Parallelen mit seinen Vitae sophistarum 

sowie Zosimos eindeutig Eunapios’ Geschichtswerk zuordnen.890 Subjekt von Fragment 39 ist 

 
887 Vgl. ders. 2002b, 221, auch wenn ders. 2006a, 530–532 Anm. 59, zugibt, dass der Aufsatz „propose une in-
terprétation différente, que je considère aujourd’hui préférable (...)“. 
888 Ohne Nennung von Namen wird die Verschwörung auch von Eunap. vit. soph. 7,6,3–5 berichtet, der das 
Komplott in den Reihen des kaiserlichen Gefolges verortet. 
889 BLOCKLEY 1983, 57, führt im Zusammenhang mit der Beseitigung des Maximos noch einen Querverweis aus 
den Vitae sophistarum als Eunap. hist. fr. 39.1, der jedoch keinen Mehrwert für eine analytische Rekonstruktion 
des Geschichtswerks bietet. 
890 Vgl. Eunap. hist. fr. 39 = Suda φ 279 und θ 599: Φῆστος· οὗτος περὶ τοὺς χρόνους Οὐάλεντος εἰς τὴν Ἀσίαν 
ἐκπέμπεται ἀνθύπατος, τὴν δὲ βασιλικὴν γλῶσσαν ἐπεπίστευτο. πέμπεται δὲ ὁμῶς, τὸν ποιητικὸν καὶ μυθώδη 
Ἔχετον, καὶ εἰ δή τις ἄλλος ἐκ Σικελίας ἢ Θετταλίας τοιοῦτος, χρυσὸν ἀποδείξων καὶ πανήγυριν. ἦν δὲ ἡ μανία 
οὐ θύραθεν, ἀλλ’ ἔνδοθεν ἐλύσσα καὶ ἐμαίνετο, ἀνὴρ φύσει πονηρὸς καὶ ἐξουσίαν ἔχων καὶ τὴν ἐν ταῖς 
κολάσεσιν ἀγριότητα καταλιπὼν εὐδοκιμοῦσαν ἐν τοῖς βασιλείοις, οὐκ ἔστιν ὅ τι παρανομίας ἀπέλειπε καὶ 
ἀσελγείας. ἀλλ’ ἐπὶ τοσόνδε παραφορᾶς ἐρρύη καὶ φόνων, ὥστε καὶ Μάξιμον ξίφει διέφθειρε, Κοίρανον 



193 
 

Festus, der heute mit dem Geschichtsschreiber Rufius Festus und Urheber eines lateinischen 

Breviariums gleichgesetzt wird.891 Ammianus Marcellinus teilt die Information, dass Festus aus 

Tridentum stammte und als magister memoriae sowie als Prokonsul von Asien wirkte.892 Bevor 

Valens im Winter 371/372 n. Chr. nach Antiochia gelangte, um das Urteil im Theodoros-Pro-

zess zu fällen, soll Festus gemäß Libanios Statthalter von Syrien gewesen sein.893 Anders als 

Ammianus Marcellinus, der ihm das Amt des magister memoriae zuschreibt, wird der eunapi-

anische Festus mit der kaiserlichen γλῶσσα (Eunap. hist. fr. 39) betraut. Abgesehen von einem 

Beleg in den Vitae sophistarum des Flavius Philostratos ist das Amt eines Aufsehers über die 

kaiserliche Anwaltschaft unbekannt894, weswegen der Bezeichnung als magister memoriae 

durch den Zeitgenossen Ammianus Marcellinus der Vorrang eingeräumt werden sollte.895 Es 

ist davon auszugehen, dass Eunapios das beschriebene Amt in seiner Quellengrundlage missin-

terpretiert oder bereits eine missverständliche Übersetzung aus dem Lateinischen vorgefunden 

hat. 

Mit Festus’ Amtsantritt wählt Eunapios Diffamierungen gegen den Prokonsul, die an die Be-

schreibung von Carinus in Fragment 4 erinnern und im weiteren Verlauf des Geschichtswerks 

als Topos immer wieder benutzt werden.896 Seine Invektive wird nur noch durch seine eigene 

Stellungnahme in den Vitae sophistarum übertroffen.897 In seinem Geschichtswerk folgt auf die 

charakterliche Beschreibung des Festus die eigenhändige Tötung des Maximos durch den Pro-

konsul.898 Maximos soll laut Eunapios’ Vitae sophistarum unwissentlich in die Theodoros-Ver-

schwörung gezogen worden sein, da seine Mitverschwörer den Orakelspruch zugunsten des 

gesuchten Nachfolgers des Valens nicht ausdeuten konnten. Nachdem er den Orakelspruch ge-

deutet hatte, soll er seinen eigenen Untergang und den der Verschwörer um Theodoros voraus-

gesehen haben, die daraufhin festgenommen und „dahingeschlachtet wurden wie Hühner bei 

 
Αἰγύπτιον ἐπισφάξας αὐτῷ. καὶ ἔτι θερμὸς ὢν καὶ ζέων τῷ λύθρῳ πάντας συνανῄρει καὶ κατέφλεγε. Für 
Eunapios’ Urheberschaft spricht insbesondere der im Geschichtswerk wiederkehrende pathetische Vergleich ei-
nes Protagonisten mit einer negativ konnotierten Person aus der griechischen Mythologie, die in Eunapios’ 
Exempla jedoch im Vergleich zu den in den Fragmenten vorgestellten Protagonisten als liebenswert oder sanft 
angesehen werden. Vgl. zudem Eunap. vit. soph. 7,6,3–8, Zos. 4,15,2 f. und für weitere Belege der Textstelle 
auch Suda γ 301 und ε 3996. 
891 Vgl. den Forschungsüberblick zur Identifikation mit Rufius Festus von Tridentum bei BETTENWORTH / 
SCHENK 2020, 9–17, und HERZOG 1989, 208. 
892 Vgl. Amm. 29,2,22 sowie Zos. 4,15,2. 
893 Vgl. Lib. or. 1,156. 
894 Vgl. Philostr. vit. soph. 2,29 und BRODERSEN 2014, 239. 
895 Vgl. zum Amt und den Aufgaben des magister memoriae GIZEWSKI 1999. 
896 Vgl. Eunap. hist. fr. 4, 42, 49.4, 66, 86 und 111. 
897 Vgl. Eunap. vit. soph. 7,6,6 f. 
898 Vgl. WIEBE 1995, 143–158, für eine detaillierte Analyse des Prozesses gegen Maximos sowie LENSKI 2002a, 
227. 



194 
 

einem Bankett mit Trinkgelage“.899 Eunapios’ Diffamierung des Prokonsuls ergibt sich jedoch 

nicht allein aus der vermeintlichen Unschuld des Maximos, der in die Verschwörung selbst 

nicht eingeweiht worden sein soll900, sondern auch aus der Tatsache, dass Maximos persönlich 

mit Julian befreundet war und dem Kaiser als Lehrer sowie philosophischer Berater gedient 

hatte.901 Nach der Verurteilung des Maximos in Antiochia wurde der Philosoph nach Ephesos 

in seine Heimatstadt geschickt, wo die Enthauptung ξίφει (Eunap. hist. fr. 39) vollzogen 

wurde.902 Von der anschließenden Tötung des Koiranos weiß auch Ammianus Marcellinus, der 

ihn jedoch nicht als Ägypter bezeichnet, sondern mit dem Attribut eines berühmten Philosophen 

belegt.903 Mit ihrem Ableben endet die von Eunapios berichtete Prozesswelle. 

 

 

9.7 Hunnen, Goten und der Donauübergang von 376 n. Chr. 

Im Jahr 376 n. Chr. zeichneten sich an der Donau die Ergebnisse einer Entwicklung ab, die 

bereits etwa ein Jahr zuvor eingesetzt hatte. Mit dem gewaltsamen Vordringen der Hunnen nach 

Europa in den Jahren 374/5 n. Chr., insbesondere in das Siedlungsgebiet der Alanen und goti-

scher Völkerschaften, entstand Wanke zufolge eine Hungersnot. Athanarich verlor an Zuspruch 

unter den Goten, spaltete sich mit seinen Greuthungen ab und wurde von den Anführern Friti-

gern und Alaviv abgelöst. Unter dem Druck der expandierenden Hunnen wichen die Goten bis 

zur Donau entlang der heutigen rumänisch-bulgarischen Grenze aus und flehten Valens um 

Aufnahme ins Römische Reich an, die ihnen anschließend gestattet wurde.904 Als Auftakt zur 

Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr., die sich für die Römer als Katastrophe herausstellen 

würde, widmete Eunapios den Hunnen und Goten sowie ihrer Aufnahme ins Römische Reich 

besondere Aufmerksamkeit.905 Das zeigt sich daran, dass allein sechs Fragmente seines Ge-

schichtswerks aus dieser Zeit überliefert wurden, von denen das erste aufgrund seiner 

 
899 Eunap. vit. soph. 7,6,5 (Übers. Becker): πάντων δὲ πανταχοῦ ἁρπαζομένων καὶ κατακοπτομένων, ὥσπερ 
ἀλεκτορίδων ἐν ἑορτῇ καὶ συμποσίῳ κοινὴν εὐωχίαν ἔχοντι (...). 
900 Von der Unwissenheit berichtet Eunap. vit. soph. 7,6,3. Amm. 29,1,42 lässt ihn dagegen zugeben, dass er von 
der Verschwörung gewusst, aber aufgrund seiner Gesinnung nichts verraten habe. 
901 Vgl. hierzu die gesamte Maximos-Vita in Eunap. vit. soph. 7,1–13 sowie den Kommentar von BECKER 2013, 
353–406. 
902 Von der Entsendung nach Ephesos weiß Amm. 29,1,42. 
903 Vgl. Amm. 29,2,25 sowie Art. Coeranius, PLRE, Bd. 1 (1971), 218. 
904 Vgl. zu den Hintergründen noch WANKE 1990, 111 sowie Art. Fritigern, PLRE, Bd. 1 (1971), 374, und Art. 
Alaviv, PLRE, Bd. 1 (1971), 32. 
905 Vgl. zur Ereignisgeschichte etwa die Überblicke bei LENSKI 2002a, 355–367, RICKELT 2020, 94–100, 
WANKE 1990, 198–219, BRODKA 2009a, 106–126, ders. 2009b, FABER 2014, 130–136, HUGHES 2013, 184–209, 
HEATHER 2007, 145–190, und aus populärwissenschaftlicher Sicht BARBERO 2005, 73–81 sowie MACDOWALL 
2005, 81–90. 



195 
 

inhaltlichen Gestaltung den Eindruck erweckt, dass es sich um den Beginn eines neuen Buchs 

innerhalb des Geschichtswerks handeln dürfte.906 

 

Fragment 41: 

Den Anfang bildet Fragment 41, das aus den Exc. de Sent. stammt und sich inhaltlich mit 

Eunapios’ historiographischen Maximen im Hinblick auf den Bericht über die Hunnen beschäf-

tigt.907 Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Geschichtswerk hat diesem Frag-

ment seit der zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts besondere Aufmerksamkeit zukom-

men lassen. Dies liegt nicht allein an Eunapios’ vorgestellten Maximen im Umgang mit seinen 

Quellen, sondern insbesondere an der Frage, was er mit τὰ μὲν οὖν πρῶτα auf der einen und τὰ 

δὲ (Eunap. hist. fr. 41) auf der anderen Seite umschließen oder kontrastieren wollte. Abgesehen 

von Blockley, der analog zur obigen inhaltlichen Zusammenfassung nur von einer unterschied-

lichen Quellenbenutzung ausgeht908, ist sich die übrige Eunapios-Forschung nahezu einig, dass 

Eunapios hier von einer ersten und einer zweiten Fassung seines Geschichtswerks spricht, die 

unterschiedliche Zeiträume abgedeckt haben sollen: Während Eunapios in der ersten Fassung 

klassische Autoren zur Geschichte der Hunnen konsultiert haben soll, soll er seinen Bericht in 

der zweiten Version durch neuere Zeugnisse verbessert und ausgeschmückt haben. Die Impli-

kationen, die in die ersten Zeilen von Fragment 41 hineininterpretiert wurden, sind kaum zu-

sammenzufassen, da sie in einer erschöpfenden Diskussion über ein mögliches Redaktionsda-

tum dieser ersten Version oder irrigerweise darüber, ob Eunapios dadurch zu einer Quelle für 

Ammianus Marcellinus geworden sei, mündeten.909 Tatsächlich sollte der einfacheren Lösung, 

d. h. Blockleys Vorschlag, der Vorzug gegeben werden. In Fragment 41 fällt Eunapios keine 

Aussage über eine erste oder zweite Version, sondern lässt mit Hilfe von drei Beispielen über-

zeugend erklären, dass ihm für die frühesten Berichte über die Geschichte der Hunnen nur alte 

 
906 Vgl. Eunap. hist. fr. 41, 41.1, 41.2, 41.3, 42 und 43. 
907 Eunap. hist. fr. 41 = Exc. de Sent. 39: Τὰ μὲν οὖν πρῶτα τῆς συγγραφῆς, οὐδενὸς οὐδὲν σαφὲς ἔχειν λέγοντος 
ὅθεν τε ὄντες οἱ Οὖννοι ὅπῃ τε κείμενοι τὴν Εὐρώπην πᾶσαν ἐπέδραμον καὶ τὸ Σκυθικὸν ἔρριψαν γένος, ἐκ τῶν 
παλαιῶν συντιθέντι κατὰ τοὺς εἰκότας λογισμοὺς εἴρηται· τὰ δὲ ἐκ τῶν ἀπαγγελλομένων δοξάζοντι πρὸς τὸ 
ἀκριβὲς, ὡς ἂν μὴ πρόσω πιθανοῦ τὴν γραφὴν ἀπαρτήσαιμεν μηδὲ παραφέροι πρὸς τὴν ἀλήθειαν ὁ λόγος. ἡμεῖς 
δὲ οὐ ταὐτὸν πάσχοντες τοῖς ἐκ παίδων οἰκίαν μικρὰν καὶ φαύλην οἰκήσασιν, εἶτα διὰ τύχης εὔροιαν μεγάλων 
καὶ λαμπρῶν ἐπιλαβομένοις οἰκοδομημάτων, ὅμως διὰ συνήθειαν τὰ ἀρχαῖα θαυμάζουσι καὶ περιστέλλουσιν, 
οὕτως αὐτοὶ τὰ προειρημένα γεγράφθαι συγχωρήσαντες ἑτέρων ἀποστερούμεθα πάλιν, ἀλλὰ μᾶλλον ὥσπερ οἱ 
κατά τινα θεραπείαν σώματος τὰ πρῶτα χρησάμενοι φαρμάκῳ δι’ ὠφελείας ἐλπίδα, κἆτα τὸ κρεῖττον πείρᾳ 
δοκιμάσαντες ἐπ’ ἐκεῖνο μεθίστανται καὶ ῥέπουσιν, οὐ τῷ δευτέρῳ τὸ πρότερον ἀναιροῦντες, ἀλλὰ τῷ 
δεδοξασμένῳ κακῶς τὸ ἀληθὲς ἐπεισάγοντες, καὶ καθάπερ φῶς ἀπὸ λαμπάδος διὰ τῆς ἡλιακῆς ἀκτῖνος 
ἀφανίζοντες καὶ ἀμβλύνοντες, ὁμοίως ἐπιθήσομεν τοῖς εἰρημένοις τἀληθέστερα, κἀκεῖνα διὰ τὴν ἱστορικὴν 
δόξαν συγχωρήσαντες μένειν, καὶ ταῦτα διὰ τὴν ἀλήθειαν ἐφελκυσάμενοι καὶ παραζεύξαντες. 
908 Vgl. BLOCKLEY 1983, 140 Anm. 90. 
909 Vgl. für den Forschungsdiskurs u. a. CHALMERS 1953, 168 f., BARNES 1976, 266 f., PASCHOUD 1980, 152–
155, GOULET 1980, 60–72, BAKER 1987, 19–49 und ders. 1988. 



196 
 

Quellen zur Verfügung standen, während er bei den Ereignissen aus seiner eigenen Zeit auf 

mündliche und besser informierte Quellen zurückgreifen konnte. Jedenfalls gibt Eunapios in 

Fragment 41 zu erkennen, dass er in Ermangelung aussagekräftiger Quellen über die Frühge-

schichte der Hunnen auf alte Quellen zurückgreifen musste, und „is well aware that the old 

records are inaccurate and states it firmly.“910 Zur Illustrierung dieser Problematik bedient sich 

das Geschichtswerk dreier Beispiele über nostalgische Besitzende, Heilmittel und die Funktion 

von Licht. Mit Hilfe des ersten Beispiels will Eunapios unterstreichen, dass er sich von denje-

nigen Autoren unterscheidet, die im Laufe ihrer Literaturrecherche auf reichhaltigere Quellen 

stoßen, sich aus Sentimentalitätsgründen aber weiterhin an alten Textzeugen orientieren, auch 

wenn darunter die Qualität ihrer Aussagen leidet. Im zweiten Beispiel vergleicht Eunapios die 

Einnahme des erstbesten Medikaments mit der Benutzung alter Quellen, die seinen Bericht fürs 

Erste füllen, dann jedoch beiseitegelegt werden, sobald ihm wirksamere, d. h. neuere Quellen, 

vorliegen würden. Es gehe ihm auch nicht darum, den Ruf alter Autoren zu beschädigen. Viel-

mehr wolle er sie zurate ziehen und um neuere und aussagekräftigere Quellen ergänzen. Im 

letzten Beispiel stellt er sein historiographisches Vorgehen in eine Reihe mit denjenigen Histo-

rikern, die ihre scheinbar schwächere Quellengrundlage durch stichhaltigere Zeugnisse abstüt-

zen, und überträgt seine Argumentation auf die Parallele zwischen Fackelschein und Sonnen-

strahl. 

Insgesamt gibt Eunapios in Fragment 41 also weniger eine Begründung darüber ab, dass er zwei 

Versionen des Geschichtswerks verfasst und in der ersten Version vermeintlich schlechtere 

Quellen verarbeitet habe. Vielmehr bietet er eine ausführliche Erklärung, weswegen er in Bezug 

auf die Frühgeschichte der Hunnen auch auf alte Quellen sowie darin vermittelte, anekdotische 

Berichte zurückgreifen musste und sich nun zusätzlich auch auf reichhaltigere, d. h. mündliche 

Zeugen verlässt. Ebendiese Gemengelage verschiedener, alter und zeitgenössischer Herkunfts-

erklärungen der Hunnen bildet Zosimos in seiner Historia nea ab911: 

 
„Dies war die Lage, als sich plötzlich auf die jenseits der Donau wohnenden Skythenvölker ein 

Barbarenstamm warf, der, zuvor unbekannt, damals überraschend erschien. Man nannte sie 

Hunnen, sei es nun, daß man sie Königsskythen heißen, sei es, daß man sie mit jenen Menschen 

identifizieren darf, die nach Herodots Bericht als ein plattnasiges Volk von schwächlichem Kör-

perbau der Donau entlang wohnen. Sie können auch von Asien nach Europa herübergekommen 

sein; denn auch das fand ich überliefert, daß der Kimmerische Bosporus, durch den vom Tanais 

 
910 BLOCKLEY 1983, 140 Anm. 90. 
911 Vgl. für einen Forschungsüberblick über die Herkunft der Hunnen u. a. HEATHER 2015, 212–215, FIELDS 
2015, 14–18, KELLY 2009, 294–296, und zu den Hunnen im Allgemeinen KIM 2016 und noch ALTHEIM 1969. 



197 
 

mitgeführten Schlamm in Festland verwandelt, ihnen einen Übergang zu Fuß von Asien nach 

Europa ermöglichte.“912 

 

In seiner konzisen Eunapios-Paraphrase fasst Zosimos gleich drei Erklärungsmöglichkeiten für 

den Ursprung der Hunnen zusammen, von denen die ersten beiden auf Herodot zurückzuführen 

sind.913 Die dritte Erklärung scheint auf eine zeitgenössische Quelle zurückzugehen, da sie sich 

in verwandter Form – und zwar als einzige Erklärungsalternative für den Ursprung der Hunnen 

– beim ebenfalls zeitgenössischen Ammianus Marcellinus wiederfindet: 

 
„Das Volk der Hunnen ist den alten Schriften nur wenig bekannt. Es wohnt jenseits des Mäoti-

schen Sees nahe dem Eismeer, und lebt in unbeschreiblicher Wildheit.“914 

 

Wie Zosimos, der den Kimmerischen Bosporus, d. h. die heutige Straße von Kertsch meint, 

verortet Ammianus Marcellinus die Herkunft der Hunnen ebenfalls in der Nähe des heutigen 

Asowschen Meeres. Insgesamt bieten Fragment 41 und Eunapios’ historiographisches Konzept, 

dessen Spuren sich in der Historia nea wiederfinden, also wenig Anhaltspunkte dafür, dass sich 

Eunapios an dieser Stelle über eine erste oder zweite Fassung seines Geschichtswerks ausge-

lassen hat. Im Vordergrund standen die konkurrierenden Erklärungsvarianten für die Herkunft 

der Hunnen und Eunapios’ Umgang mit seinen verschiedenartigen Quellenvorlagen, den er in 

dieser Form möglicherweise in einem Proömium zu einem einzelnen Buch innerhalb seines 

Geschichtswerks ausformuliert hat. 

 

Fragmente 41.1, 41.2 und 41.3: 

Auf das proömienartige Fragment 41 folgen ein ereignisgeschichtliches Fragment sowie zwei 

ethnographische Beschreibungen der Hunnen.915 Die erste der drei Textstellen, Fragment 41.1, 

ist über die Suda überliefert worden und bietet, abgesehen von der Nachricht, dass die Hunnen 

 
912 Zos. 4,20,3 (Übers. Veh): τούτων δὲ ὄντων ἐν τούτοις, φῦλόν τι βάρβαρον τοῖς ὑπὲρ τὸν Ἴστρον Σκυθικοῖς 
ἔθνεσιν ἐπανέστη, πρότερον μὲν οὐκ ἐγνωσμένον, τότε δὲ ἐξαίφνης ἀναφανέν Οὔννους δὲ τούτους ἐκάλουν, εἴτε 
βασιλείους αὐτοὺς ὀνομάζειν προσήκει Σκύθας, εἴτε οὓς Ἡρόδοτός φησι παροικεῖν τὸν Ἴστρον σιμοὺς καὶ 
ἀσθενέας ἀνθρώπους, εἴτε ἐκ τῆς Ἀσίας εἰς τὴν Εὐρώπην διέβησαν: καὶ τοῦτο γὰρ εὗρον ἱστορημένον, ὡς ἐκ τῆς 
ὑπὸ τοῦ Τανάϊδος καταφερομένης ἰλύος ὁ Κιμμέροις ἀπογαιωθεὶς Βόσπορος ἐνέδωκεν αὐτοῖς ἐκ τῆς Ἀσίας ἐπὶ 
τὴν Εὐρώπην πεζῇ διαβῆναι. Vgl. hierzu auch die Kommentare von VEH / REBENICH 1990, 341 Anm. 42 f., und 
PASCHOUD 1979b, 372–375 Anm. 142. 
913 So berichtet Hdt. 4,56, 4,59, 4,71 von den Königsskythen sowie in 5,9 von der Völkerschaft der Sigynner, die 
in ihrer Erscheinung der zosimeischen Beschreibung entsprechen. 
914 Amm. 31,2,1 (Übers. Seyfarth): Hunorum gens monumentis veteribus leviter nota ultra paludes Maeoticas 
glacialem oceanum accolens, omnem modum feritatis excedit. 
915 Vgl. Eunap. hist. fr. 41.1, 41.2 und 41.3. 



198 
 

zunächst lachten und dann davonzogen, keine weitergehenden Informationen.916 Insofern ist 

jeder Kontext hunnischer Einflussnahme auf den Verlauf des Geschichtswerks denkbar. Pa-

schoud vermutete, dass es sich bei Fragment 41.1 um eine Unterredung der Hunnen „peut-être 

plutôt avec les Goths qu’avec les Romains“ handeln könnte, da die Römer bis dahin noch nicht 

mit den Hunnen in Kontakt getreten seien.917 Gleichzeitig schloss Paschoud nicht aus, dass es 

sich auch auf ein hunnisch-römisches Aufeinandertreffen beziehen könnte, das nach 395 n. Chr. 

stattgefunden hat.918 

Gewisse Unklarheiten bestehen auch bei den verbliebenen beiden Fragmenten, die im Zusam-

menhang mit den Hunnen stehen. Fragment 41.2 und 41.3 wurden zwar ebenfalls über die Suda 

überliefert, allerdings weder von den Autoren der Suda noch von Paschoud oder Blockley dem 

eunapianischen Geschichtswerk zugeordnet.919 Zugunsten einer eunapianischen Urheberschaft 

von Fragment 41.2 sprachen sich Maenchen-Helfen und Banchich aus, wobei Letzterer drei 

Argumente auflistete.920 Erstens sah er einen Beleg darin, dass die Suda quantitativ viele Zeug-

nisse aus Eunapios’ Geschichtswerk konserviert habe. Zweitens tauche das Adjektiv ἀκροσφα-

λεῖς vermehrt bei Plutarch auf, den Banchich als „Eunapius’ favorite author“ deklarierte. Drit-

tens und letztens sah Banchich eine Parallele mit dem Bericht der Historia nea, in der Zosimos 

darauf eingeht, dass die Hunnen weniger im Nahkampf als vielmehr im Kampf auf ihren Pfer-

den geübt gewesen seien.921 

Da Zosimos noch weitere Details hunnischer Eigenschaften nennt, deutet vieles darauf hin, dass 

Eunapios’ Geschichtswerk ebenfalls einen mehr oder weniger umfangreichen ethnographi-

schen Exkurs über die Hunnen beinhaltet hat, der sich konzeptionell an die ethnographischen 

Beschreibungen der Sassaniden während Julians Perser-Feldzug angelehnt haben könnte. Ins-

gesamt erinnern die Beschreibungen der Hunnen an den langen Hunnenexkurs, den Ammianus 

Marcellinus bietet und darin ähnliche Besonderheiten hervorhebt.922 

Ob Fragment 41.2 und der zusätzliche Nachweis in Fragment 41.3 jedoch eunapianischen Ur-

sprungs sind und auch an dieser Stelle in seinem Geschichtswerk standen, bleibt ungewiss. 

 
916 Eunap. hist. fr. 41.1 = Suda κ 11: Καγχάζει: (...) Εὐνάπιος· οἱ δὲ Οὖννοι πλατὺ καγχάσαντες ᾤχοντο. 
917 PASCHOUD 2006b, 481. 
918 Vgl. ebd. 
919 Vgl. Eunap. hist. fr. 41.2 = Suda α 1018: Ἀκροσφαλεῖς: ἄκρως ἐσφαλμένους. ὁ δὲ ἐκέλευσε χωρεῖν ἐπὶ τοὺς 
ἄποδας καὶ ἀκροσφαλεῖς Οὔννους. ἄνευ γὰρ ἵππων οὐ ῥᾳδίως ἂν Οὖννος τὴν γῆν πατήσειεν und fr. 41.3 = Suda 
α 3279: Ἄποδας: τοὺς Οὔννους φασί. καὶ ζήτει ἐν τῷ ἀκροσφαλεῖς. 
920 Vgl. MAENCHEN-HELFEN 1955, 392 Anm. 47, und BANCHICH 1988. 
921 Vgl. BANCHICH 1988 und Zos. 4,20,4. 
922 Vgl. Amm. 31,2. 



199 
 

Schließlich geht aus dem Kontext nicht eindeutig hervor, wer in Fragment 41.2 befohlen haben 

soll, über die fußlahmen und stolperanfälligen Hunnen herzufallen.923 

 

Fragment 42: 

Nach dem eröffnenden Proömium zum ersten Buch bildet Fragment 42 das längste überlieferte 

Fragment aus dem eunapianischen Geschichtswerk und bespricht den Donauübergang der Go-

ten im Sommer 376 n. Chr., über den auch andere Autoren berichten.924 Thematisch lässt sich 

das Fragment, das über die Exc. de Leg. überliefert wurde, in sieben chronologische Sinnab-

schnitte einteilen. Aus dem ersten Abschnitt geht nicht eindeutig hervor925, ob er hier eine kon-

krete Schlacht zwischen Goten und Hunnen gemeint hat. Es ist gleichzeitig denkbar, dass das 

Geschichtswerk hier einen allgemeinen Bericht über die gewaltsame Vertreibung durch die 

Hunnen und damit einen Grund für das Vordringen der Goten bis an die Donau bieten will.926 

Im zweiten Abschnitt wechselt Eunapios zum Status quo des Jahres 376 n. Chr.927 Als Anzahl 

der Geflüchteten nennt das Geschichtswerk 200.000 Krieger im kampffähigen Alter und gibt 

damit ein „chiffre évidemment fort exagéré“ wieder, da sich ihre tatsächliche Anzahl auf etwa 

zwischen 90.000 und 150.000 inklusive ihrer Familienmitglieder belaufen haben dürfte.928 An 

den Ufern angekommen, sollen die Goten flehentlich darum gebeten haben, die Donau über-

queren zu dürfen. 

Bei Ammianus Marcellinus kommt die von Eunapios in Aussicht gestellte Beteuerung der Go-

ten, sich als Verstärkung der römischen Streitkräfte anzubieten, nicht vor. Die Hoffnung auf 

 
923 Letztlich ergibt sich die gleiche chronologische Problematik wie in Eunap. hist. fr. 41.1: Es könnte sich um 
ein gotisch-hunnisches oder römisch-hunnisches Aufeinandertreffen handeln. 
924 Vgl. u. a. Amm. 31,4, Zos. 4,20,5–7 und Cons. Const. a. 376,1 sowie die jeweiligen Kommentare von DEN 
BOEFT / U. A. 2018, 53–79, SEYFARTH 1978b, 359 f. Anm. 37–50, PASCHOUD 1979b, 375–377 Anm. 143, und 
BECKER / NICKBAKHT 2016, 124 f., aber auch WANKE 1990, 111–128. 
925 Eunap. hist. fr. 42 = Exc. de Leg. 6: Ὅτι τῶν Σκυθῶν ἡττηθέντων καὶ ὑπὸ τῶν Οὔννων ἀναιρεθέντων καὶ 
ἄρδην ἀπολλυμένων {τὸ πλῆθος}, οἱ μὲν ἐγκαταλαμβανόμενοι σὺν γυναιξὶ καὶ τέκνοις διεφθείροντο, καὶ 
οὐδεμία φειδὼ τῆς περὶ τοὺς φόνους ἦν ὠμότητος. 
926 Vgl. zur Vorgeschichte auch Amm. 31,3, Iord. Get. 24,121–133 und Socr. 4,34,1 f. sowie zur ereignisge-
schichtlichen Entwicklung MEIER 2019, 156–224, sowie zur Absetzung Athanarichs und der innergotischen 
Spaltung insb. WOLFRAM 2009, 79–82, HEATHER 1997, 97–129. 
927 Eunap. hist. fr. 42: τὸ δὲ συναλισθὲν καὶ πρὸς φυγὴν ὁρμῆσαν πλῆθος μὲν οὐ πολὺ τῶν εἴκοσι μυριάδων 
ἀποδέουσαι συνῆλθον ἐς τὸ μάχιμον ἀκμαζούσας κινηθέντες καὶ ταῖς ὄχθαις ἐπιστάντες χεῖράς τε ὤρεγον πόρ-
ρωθεν μετ’ ὀλοφυρμῶν καὶ βοῆς, καὶ προέτεινον ἱκετηρίας, ἐπιτραπῆναι τὴν διάβασιν παρακαλοῦντες, καὶ τὴν 
σφῶν συμφορὰν ὀδυρόμενοι, καὶ προσθήκην τῇ συμμαχίᾳ παρέξειν ἐπαγγελλόμενοι. οἱ δὲ ταῖς ὄχθαις 
ἐπιτεταγμένοι Ῥωμαίων οὐδὲν ἔφασαν πράξειν ἄνευ βασιλέως γνώμης. ἐντεῦθεν ἀναφέρεται μὲν ἐπὶ τὸν 
βασιλέα ἡ γνῶσις· πολλῆς δὲ ἀντιλογίας γενομένης, καὶ πολλῶν ἐφ’ ἑκάτερα γνωμῶν ἐν τῷ βασιλικῷ συλλόγῳ 
ῥηθεισῶν, ἔδοξε τῷ βασιλεῖ. καὶ γὰρ ὑπῆν τι ζηλοτυπίας αὐτῷ πρὸς τοὺς συμβασιλεύοντας, οἳ παῖδες μὲν ἦσαν 
ἀδελφοῦ (καὶ γέγραπται οὕτω πρότερον), τὴν βασιλείαν δὲ διῃρῆσθαι κατὰ σφᾶς ἐδόκουν, τὴν διανομὴν οὐκ 
ἀνενεγκόντες ἐπὶ τὸν θεῖον. τούτων δὴ ἕνεκα, καὶ ὡς μεγάλῃ προσθήκῃ τὸ Ῥωμαῖκὸν αὐξήσων, δεχθῆναι 
κελεύει τοὺς ἄνδρας, τὰ ὅπλα καταθεμένους. 
928 PASCHOUD 1979b, 375–377 Anm. 143, hier 376, für 90.000 und BRODKA 2009b, 267, für bis zu 150.000. 



200 
 

Heeresdienst und „cash payment“929, da die Vergrößerung des Militärs durch fremde Streit-

kräfte mit geringeren Rekrutierungskosten verbunden war, wecken bei Ammianus Marcellinus 

nur die adulatores im Umfeld von Valens.930 Diese sind wiederum nicht Gegenstand von Frag-

ment 42. Auch wenn der Genitivus absolutus, πολλῆς δὲ ἀντιλογίας γενομένης (Eunap. hist. 

fr. 42), verdeutlicht, dass das Für und Wider einer Aufnahme von Goten am Kaiserhof bespro-

chen wurde, legt Eunapios nahe, dass die Entscheidung zugunsten eines Asyls allein auf Valens 

zurückging, und nennt dafür einen Grund: Er soll gegenüber seinen Mitkaisern Gratian und 

Valentinian II. ζηλοτυπία (Eunap. hist. fr. 42) verspürt haben, weil sie ihren Onkel bei der Auf-

teilung ihrer Herrschaftsbereiche wissentlich und perfide übergangen haben sollen. Durch die 

Aufnahme gotischer Streitkräfte habe sich Valens eine Verbesserung seiner Machtposition ge-

genüber seinen Mitregenten erhofft. An sich sind die Beweggründe Missgunst und Neid zwi-

schen Kaisern in Eunapios’ Geschichtswerk Motive, die auch schon bei Constantius II. im Um-

gang mit Julian begegnen. So soll Constantius II. τοὺς ἡγουμένους τῶν φύσει πολεμίων 

ἐπετείχιζε τῷ Καίσαρι (Eunap. hist. fr. 7a,2), weil er Julian um seine militärischen Erfolge in 

Gallien beneidet habe. Im Zusammenhang mit der Herrschaftsteilung zwischen Valens, Gratian 

und Valentinian II. ist Eunapios’ Bericht jedoch insbesondere deshalb hochinteressant, weil die 

Kaisererhebung Valentinians II. am 22. November 375 n. Chr. tatsächlich ohne Kenntnis und 

Zustimmung der damals regierenden Kaiser erfolgt war.931 Sechs Tage zuvor war zunächst der 

plötzliche Tod seines Vaters Valentinian I. erfolgt, woraufhin sein sechzehnjähriger Sohn Gra-

tian zum Nachfolger bestimmt wurde, der bereits im Jahr 367 n. Chr. zum Augustus – jedoch 

ohne Zuständigkeit für einen Herrschaftsbereich932 – berufen worden war. Weil Gratian seinen 

Vater auf dem Feldzug gegen Quaden und Sarmaten in Pannonien nicht begleitet hatte, sondern 

in der Kaiserresidenz in Trier verblieben war, machte sich gemäß Ammianus Marcellinus im 

Umfeld des verstorbenen Valentinian I. die Sorge vor einer Usurpation samt Bürgerkrieg breit, 

weil das aus Gallien mitgeführte Heer für seine notorische Unzuverlässigkeit bekannt gewesen 

sei.933 Daher erhoben der praefectus praetorio Illyrci, Italiae, Africae Sextus Petronius Probus 

sowie die Militärs um den magister peditum praesentalis Merobaudes und der magister militum 

per Illyricum Flavius Equitus den eilig herbeigeschafften und erst vier Jahre alten Sohn 

 
929 HEATHER 1996, 131. 
930 Vgl. Amm. 31,4,4 und zu einem möglichen Vertragsschluss auch WANKE 1990, 113 f. 
931 Vgl. insbesondere GIRARDET 2004 mit einem Forschungsüberblick ebd. 110 Anm. 10. 
932 Vgl. GIRARDET 2004, 123. 
933 Vgl. Amm. 30,10,1 und GIRARDET 2004, 109. Als Kandidaten für eine mögliche Usurpation kamen laut 
MCEVOY 2013, 57–59, Sebastianos, der später noch in Fragmenten 47 und 47.1 thematisiert wird, sowie Flavius 
Theodosius in Betracht. Bei Zos. 4,19,1 ist es weniger die Sorge vor einer Usurpation als vielmehr vor einem 
barbarischen Überfall. 



201 
 

Valentinian II. in Aquincum zum Augustus.934 In dieser Gemengelage deutet Fragment 42 an, 

dass es zwischen Gratian und Valentinian II. Absprachen bezüglich der Aufteilung ihrer Herr-

schaftsbereiche gegeben habe, die sich zuungunsten ihres Onkels Valens ausgewirkt hätten. 

Dieser Andeutung steht jedoch nicht nur das viel zu junge Alter Valentinians II. entgegen, son-

dern auch die sicher belegte Kommunikation zwischen den Kaiserhöfen des Valens im Osten 

und des Gratian im Westen, die darum bemüht waren, eine schnelle Lösung zu finden: So war 

im Dezember 375 n. Chr., d. h. mit dem Bekanntwerden von Valentinians I. Ableben, von Rom 

aus eine Gesandtschaft nach Konstantinopel oder Antiochia aufgebrochen, die im März 

376 n. Chr. wiederum von einem Gegenbesuch von Valens’ Vertrautem Themistios zunächst 

in Trier und daraufhin in Rom beantwortet wurde. Spätestens zum 10. März 376 n. Chr. erfolgte 

dann die offizielle Kooptation Valentinians II. in das Kaiserkollegium, der darüber hinaus auch 

noch gemeinsam mit seinem Onkel Valens den Konsulat bekleidete.935 Valens und Gratian ei-

nigten sich also einvernehmlich auf die Kooptation Valentinians II. Doch noch aus einem wei-

teren Grund muss Eunapios’ Andeutung irrig sein: Der vierjährige Valentinian II. erhielt keinen 

eigenen Herrschaftsbereich, „auch nicht nominell“936, sondern unterstand der Erziehung durch 

seinen Bruder Gratian.937 Für die angedeutete ζηλοτυπία (Eunap. hist. fr. 42) des Valens bestand 

daher kein Anlass und für den völlig unwahrscheinlichen Fall, dass Eunapios abseits der offi-

ziellen Belege für die einträchtige Herrschaft der drei Augusti von Valens’ Missgunst gewusst 

haben will, setzt dies intimste Kenntnis der Verhältnisse am Kaiserhof voraus, wofür es selbst-

verständlich keine Belege gibt.938 Daher kann der von Valens gestattete Donauübergang der 

Goten im Sommer 376 n. Chr. auch nicht mit der Hoffnung verbunden gewesen sein, die eigene 

Machtposition gegenüber Gratian und Valentinian II. durch zusätzliche Streitkräfte zu verstär-

ken. Möglicherweise sollte das lediglich von Eunapios geschilderte Misstrauen gegenüber Va-

lens’ Amtskollegen die folgenschwere Entscheidung, im Vorfeld der Schlacht von Adrianopel 

nicht auf das Eintreffen von Gratians Verstärkung zu warten, entsprechend einleiten und 

 
934 Vgl. GIRARDET 2004, 110, und zu den Altersangaben u. a. KIENAST / U. A. 2017, 319–322, sowie Art. Fl. Gra-
tianus (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 401, und Art. Flavius Valentinianus (8), PLRE, Bd. 1 (1971), 934 f. 
935 Dies legt ein am gleichen Tag promulgiertes Gesetz (Cod. Theod. 15,7,3) nahe, das im Namen der drei Au-
gusti herausgegeben wurde. Im Osten des Römischen Reichs, d. h. in Antiochia, war der gemeinsame Konsulat 
gemäß Cod. Theod. 1,28,3 spätestens seit dem 29. Mai 376 n. Chr. bekannt und offiziell anerkannt. Vgl. zur 
Chronologie GIRARDET 2004, 143 f. Die nachträgliche Autorisierung der Herrschaftsübernahme deutet auch 
Amm. 30,10,6 an. Vgl. hierzu auch KOLB 2001, 96 Anm. 291. 
936 GIRARDET 2004, 131. 
937 Vgl. Amm. 30,10,6 und Themist. or. 13,6 = 165d. 
938 Möglicherweise handelt es sich sogar um einen Quellenfehler, der nicht einmal auf Eunapios selbst zurückge-
hen muss, sondern die Interpretation seiner Quellengrundlage war. Denn auch bei Philostorg. 9,16,2 kommt die 
Ablehnung von Valentinians II. Kaisererhebung vor, die in seiner Kirchengeschichte allerdings von Gratian aus-
geht. Zudem nennt Philostorg. 9,16,1 mit seiner Mutter Iustina neben dem Heer noch eine weitere Urheberin der 
Proklamation. Vgl. hierzu den Kommentar von BLECKMANN / STEIN 2015, 483 f. sowie KELLY 2013, 363 f. 



202 
 

erklärbar machen. Nicht außer Acht gelassen werden sollte in diesem Zusammenhang aber auch 

Eunapios’ Zusatz, καὶ γέγραπται οὕτω πρότερον (Eunap. hist. fr. 42), der belegt, dass er sich 

auch noch zu diesem Zeitpunkt mit Ereignissen aus dem Westen des Römischen Reichs befasst 

hat. So muss er zu Valentinians I. einigermaßen plötzlichem Ableben am 17. November 

375 n. Chr. Stellung genommen haben, da er im Vorfeld von Fragment 42 über seine Söhne 

berichtet haben will. Die begründete Vermutung, dass Eunapios auch Ereignisse aus dem Wes-

ten des Römischen Reichs besprochen hat, ist insofern wichtig, als mit Fragment 14, dem Hin-

weis über Julians Promotion zum Augustus, die letzte Information aus dem Westen vorliegt. 

Die nächste greifbare Nachricht aus dem Westen taucht erst wieder in Fragment 49.1 auf und 

besteht aus einer konzisen Information über die Niederschlagung der Usurpation des Magnus 

Maximus durch Theodosius I. im Jahr 388 n. Chr. 

Wiederum in Fragment 42 entscheidet sich Valens von Antiochia aus für die Aufnahme der 

Goten und sieht – analog zu Ammianus Marcellinus – einen weiteren Vorteil im Hinblick auf 

die mögliche Verstärkung der römischen Streitkräfte. Im Unterschied zu Ammianus Marcelli-

nus und den christlichen Autoren befiehlt Valens bei Eunapios und Zosimos jedoch das Nie-

derlegen aller Waffen, bevor die Goten die Donau überqueren und das Römische Reich passie-

ren durften.939 Was die nicänisch-christlichen Autoren als Schwäche des homöischen Kaisers 

ausgelegt haben können, dürfte Eunapios zur Illustration eines anderen Grundes gedient haben. 

Da die Entwaffnung im späteren Verlauf des Fragments von den römischen Soldaten mehr 

halbherzig als streng kontrolliert wird, gelingt es Eunapios, auf der einen Seite den in seinen 

Augen prekären moralischen Zustand der römischen Streitkräfte zu veranschaulichen und auf 

der anderen Seite den Eindruck der gotischen Treulosigkeit noch zu verstärken. Tatsächlich 

dürfte eine angeordnete Niederlegung der Waffen kaum vorstellbar gewesen sein, da die auf-

genommenen Goten – wie das Geschichtswerk selbst berichtet – die römischen Streitkräfte 

schließlich zahlenmäßig verstärken sollten.940 

Die geschilderte Nachricht im darauffolgenden dritten Abschnitt von Fragment 42 ist singu-

lär.941 Auch wenn Valens in Antiochia weilte und zwischen der gotischen Ankunft an der Donau 

sowie der Übermittlung von Nachrichten zwischen Thrakien und dem Aufenthaltsort des 

 
939 Vgl. Amm. 31,4,9 und für die christlichen Berichterstatter u. a. Oros. 7,33,10, Hier. chron. a. 377 = 248,14–
25, Isid. hist. Goth. 9 = 271,13–23, Socr. 4,34 und Soz. 6,37,16 sowie WANKE 1990, 125. 
940 Vgl. VEH / REBENICH 1990, 341 f. Anm. 44, sowie WOLFRAM 2009, 125–128 und 416 Anm. 2, WANKE 1990, 
125, HUGHES 2013, 151–153, LENSKI 2002a, 324 f., und HEATHER 1996, 131 f. 
941 Eunap. hist. fr. 42: πρὶν δὲ τὴν διάβασιν ἐκ βασιλέως ἐπιτραπῆναι, Σκυθῶν οἱ τολμηρότατοι καὶ αὐθάδεις 
βιάσασθαι τὸν πόρον ἔγνωσαν, καὶ βιαζόμενοι κατεκόπησαν. οἱ δὲ διαφθείραντες τὸν ἀποδασμὸν τοῦτον τῆς τε 
ἀρχῆς παρελύθησαν καὶ περὶ τοῖς σώμασιν ἐκινδύνευσαν, ὅτι πολεμίους διέφθειραν. οἵ τε παραδυναστεύοντες 
βασιλεῖ καὶ δυνάμενοι μέγιστον κατεγέλων αὐτῶν τὸ φιλοπόλεμον καὶ στρατηγικὸν, πολιτικοὺς δὲ οὐκ ἔφασαν 
εἶναι. 



203 
 

Kaisers einige Zeit vergangen sein muss, ist von einer vorzeitigen Übertretung der Donaugrenze 

und einer anschließenden Massakrierung der Flüchtlinge bei keinem anderen Autor die Rede. 

Genauso singulär ist Eunapios’ Nachricht, dass die römischen Streitkräfte, die das Geschichts-

werk kurioserweise als διαφθείραντες bezeichnet, um ihr Leben fürchten müssen, ὅτι πολεμίους 

διέφθειραν (Eunap. hist. fr. 42). Den Höhepunkt dieser „ironie tragique“ bildet schließlich der 

Hohn von Valens’ adulatores942, denen Eunapios unterstellt, dass sie sich mit dem Kaiser die 

Macht teilten und die Naivität der pflichtbewussten Streitkräfte verlacht hätten. Sowohl die 

Abkehr von der urrömischen virtus als auch die vermeintliche Samtherrschaft oder Vormund-

schaft von Staatsbeamten gegenüber schwachen Kaisern sind Topoi, die hier zum ersten Mal 

durchscheinen und vor allem im späteren Verlauf des Geschichtswerks immer wieder auftau-

chen. 

Im vierten Abschnitt von Fragment 42 schildert Eunapios die konkreten Bedingungen943, die 

Valens mit der Aufnahme der Goten ins Römische Reich verband, auf nahezu objektive Weise. 

Fraglich muss nur bleiben, ob Eunapios mit παραπέμψασιν εἰς τὴν Ῥωμαϊκὴν ἐπικράτειαν 

(Eunap. hist. fr. 42) den römischen Osten oder aber das gesamte Römische Reich gemeint haben 

könnte, über die Valens die Goten als ὁμηρεία (Eunap. hist. fr. 42) verteilen wollte. 

Eunapios kehrt im fünften Abschnitt von Fragment 42 die unmittelbaren Konsequenzen her-

vor944, die aus der Aufnahme der gotischen Völkerschaft resultierten, und stellt sie als nicht 

korrigierbaren Fehler dar.945 Um diese Fehler pathetisch zu betonen, schreibt er den römischen 

Soldaten zunächst zu, dass sie sich von den Barbaren jeglichen Geschlechts verführen und von 

 
942 RATTI 2007, 185, in Bezug auf die gesamte Schilderung des Donauübergangs. 
943 Eunap. hist. fr. 42: ὁ μὲν γὰρ βασιλεὺς ἐξ Ἀντιοχείας ἐπέτρεπεν αὐτοῖς τὴν ἀχρεῖον ἡλικίαν πρῶτον 
ὑποδεξαμένοις καὶ παραπέμψασιν εἰς τὴν Ῥωμαϊκὴν ἐπικράτειαν, καὶ ταύτην εἰς ὁμηρείαν ἀσφαλῶς κατέχουσιν, 
ἐπιστῆναι ταῖς ὄχθαις, καὶ μὴ πρότερον τοὺς μαχίμους δέξασθαι διαβαίνοντας, μηδὲ τὰ πλοῖα παρασχεῖν ἐς τὴν 
περαίωσιν, εἰ μὴ τὰ ὅπλα καταθέμενοι γυμνοὶ διαβαίνοιεν. 
944 Vgl. Eunap. hist. fr. 42: οἱ δὲ ταῦτα ἐπιτραπέντες, ὁ μὲν ἐκ τῶν διαβεβηκότων ἤρα παιδαρίου τινὸς λευκοῦ 
καὶ χαρίεντος τὴν ὄψιν, ὁ δὲ ἠλέει γυναικὸς εὐπροσώπου τῶν αἰχμαλώτων, ὃς δὲ ἦν αἰχμάλωτος ὑπὸ παρθένου, 
τοὺς δὲ τὸ μέγεθος κατεῖχε τῶν δώρων, τά τε λινᾶ ὑφάσματα καὶ τὸν τῶν στρωμάτων ἐπ’ ἀμφότερα 
θυσανοειδές· ἕκαστος δὲ ἁπλῶς αὐτῶν ὑπελάμβανε καὶ τὴν οἰκίαν καταπλήσειν οἰκετῶν καὶ τὰ χωρία βοηλατῶν 
καὶ τὴν ἐρωτικὴν λύσσαν τῆς περὶ ταῦτα ἐξουσίας. νικηθέντες δὲ ὑπὸ τούτων νίκην αἰσχίστην καὶ 
παρανομωτάτην, ὥσπερ τινὰς εὐεργέτας καὶ σωτῆρας παλαιοὺς μετὰ τῶν ὅπλων ἐδέξαντο. οἱ δὲ τοσοῦτον 
ἀκονιτὶ πρᾶγμα διαπεπραγμένοι καὶ τὴν οἴκοι συμφορὰν εὐτυχήσαντες, οἵγε ἀντὶ τῆς Σκυθῶν ἐρημίας καὶ τοῦ 
βαράθρου τὴν Ῥωμαϊκὴν ἀρχὴν ἀπελάμβανον, εὐθὺς πολὺ τι βάρβαρον ἐν τῷ παρασπόνδῳ καὶ ἀπίστῳ 
διέφαινον. ἡ μὲν γὰρ ἄχρηστος ἡλικία προλαβοῦσα κατὰ τὴν διὰβασιν μετὰ βαθείας σπουδῆς καὶ φροντίδος τῶν 
ταῦτα βεβουλευμένων εἰς τὰ ἔθνη κατεχεῖτο καὶ διεσπείρετο. οἰκέται δὲ καὶ γυναῖκες καὶ παῖδες ἐκείνων, οἱ μὲν 
βασιλικὰ παράσημα ἔχοντες, τὰς δὲ ἦν ἁβροτέρας ὁρᾶς ἢ κατὰ αἰχμάλωτον. παῖδες δὲ αὐτῶν καὶ τὸ οἰκετικὸν 
πρός τε τὴν εὐκρασίαν τῶν ἀέρων ἀνέδραμον καὶ παρὰ τὴν ἡλικίαν ἥβησαν, καὶ πολὺ τὸ ἐπιφυόμενον ἦν 
πολέμιον γένος. οἱ μὲν οὖν παλαιοὶ μῦθοι λέγουσι περὶ τὴν Βοιωτίαν καὶ τὴν Κολχίδα, δρακοντείων ὀδόντων 
κατασπαρέντων, ἐν ὅπλοις ἅμα τῷ σπόρῳ τοὺς ἄνδρας ἀναπάλλεσθαι· ὁ δὲ καθ’ ἡμᾶς χρόνος καὶ τὸν μῦθον 
τοῦτον εἰς φῶς καὶ ἔργον συνήγαγε καὶ ὀφθῆναι κατηνάγκασεν. οὐ γὰρ ἔφθασαν τοῦ Σκυθικοῦ γένους εἰς τὴν 
ἐπικράτειαν τὴν Ῥωμαϊκὴν οἱ παῖδες ὥσπερ ὀδόντες διασπαρέντες, καὶ πάντα ἦν μεστὰ θυμοῦ καὶ μανίας καὶ 
φόνων, ἀνελθόντων αὐτῶν εἰς ἡλικίαν μάχιμον παρὰ τὸν χρόνον. 
945 Vgl. zum Ablauf der Aufnahme insb. MEIER 2019, 171–176, sowie WANKE 1990, 122–125. 



204 
 

ihren Gaben überwältigen lassen, und unterstellt den Goten grundschlechte Absichten. Wäh-

rend Zosimos in seiner Darstellung den gleichen Tenor erhalten hat946, werden die negativen 

Konsequenzen der Aufnahme der Barbaren bei Ammianus Marcellinus anders beschrieben. Im 

Vergleich zu Eunapios unterstellt er den Barbaren in seinen Res gestae keine grundlegende 

moralische Schlechtheit, sondern thematisiert vielmehr die Willfährigkeit der Römer, die ihren 

eigenen Untergang turbido instantium studio (Amm. 31,4,6) einläuten. Weiterhin bedient Am-

mianus Marcellinus im Hinblick auf die Unmöglichkeit, die Masse der die Donau überqueren-

den Goten zu zählen, die gleiche Anlehnung an das herodoteische Exemplum von Xerxes’ I. 

Heereszählung bei Doriskos, auf das Eunapios an späterer Stelle im Geschichtswerk ebenfalls 

eingeht947: 

 

 
Amm. 31,4,6 Eunap. hist. fr. 84 

Illud sane neque obscurum est neque incertum, in-

faustos transvehendi barbaram plebem ministros, nu-

merum eius conprehendere calculo saepe temptantes, 

conquievisse frustratos, (...). 

μουσουργοῖς μὲν γὰρ συνέζη τοσαύταις, ὅσας οὔτε 

ἐκεῖνος ἀριθμεῖν εἶχεν, οὔτε ἕτερός τις τῶν 

διακονουμένων. καὶ οἵγε προσήκοντες αὐτῷ λογισταὶ 

τῶν στρατιωτικῶν ἔργων τὸν μὲν ἀριθμὸν τῶν 

στρατιωτῶν ᾔδεσαν· τὸ δὲ πλῆθος τῶν ἑταιρῶν καὶ 

τὸν ἐκ τῶν χειρῶν ἀριθμὸν αὐτοῦ διέφυγεν. 

 

Darauf folgt bei Eunapios eine Bewertung, der zufolge die Goten nicht nur Glück im Unglück 

hatten und ihrer öden Heimat sowie dem Verderben entgangen, sondern sogar in den Besitz der 

römischen Herrschaft gelangt seien. Ödnis, Menschenleere und Verderben, die auch im vor-

letzten Teil von Fragment 42 auftauchen und dort im Zusammenhang mit gotischen Plünderun-

gen in Thrakien stehen, bringt Eunapios fortan ebenso wie den Topos beeinflussbarer Kaiser 

iterativ in seinem Geschichtswerk unter.948 Rebenich hebt die topische „Verarmung der Städte“, 

die in der Historia nea ubiquitär dargestellt wird, hervor und hält sie für eine wichtige Begleit-

erscheinung des sich andeutenden römischen Niedergangs.949 Es wird jedoch nicht zuletzt 

durch Fragment 42 offensichtlich, dass Zosimos den Topos nicht eigenständig in seine Historia 

 
946 Vgl. Zos. 4,20,6. Im Unterschied zu Eunapios setzen die römischen Soldaten jedoch irrigerweise erst selbst 
über die Donau, um die Barbaren sicher ins Römische Reich zu geleiten. PASCHOUD 2006b, 481, hielt es für 
„une preuve éclatante de son (d. h. Zosimos’) incapacité à conserver la logique interne du récit qu’il résume“. 
Der Rest des verknappten Berichts, d. h. die Betörung der Soldaten und die gotischen Geschenke, stimmt wieder 
mit Eunapios überein. 
947 Vgl. Hdt. 7,59 f. 
948 Vgl. u. a. Eunap. hist. fr. 10, 50, 54, 64.2, 86 oder 97. 
949 VEH / REBENICH 1990, 280 Anm. 7, mit dem Hinweis auf weitere Verarmungsbeispiele in Zos. 1,37,3, 2,34,2, 
4,38,4, 4,32,2 f., 4,59,3 und 5,1,2. 



205 
 

nea eingewoben, sondern hier aus Eunapios’ Geschichtswerk geschöpft haben dürfte. Weiterhin 

zeigt sich in diesem Abschnitt, dass Eunapios die Rolle der Goten missinterpretiert, wenn er 

die Lebensbedingungen ihrer οἰκέται δὲ καὶ γυναῖκες καὶ παῖδες (Eunap. hist. fr. 42) auf römi-

schem Boden als ungebührlich beschreibt. So hält er sie irrig für αἰχμάλωτοι (Eunap. hist. 

fr. 42) und nicht für Kolonisten oder Soldaten und ihre Familienangehörigen. Vielmehr leitet 

er aus dieser Situation eine Art biologisch bedingten Rassismus ab, indem er den gotischen 

Nachkommen eine naturgegebene Niederträchtigkeit unterstellt, die das kriegsfähige Alter im 

zuträglichen Klima des Römischen Reichs unverdienterweise und vorschnell erreichen wür-

den.950 Sein Einschätzung basiert auf der Vorstellung, dass günstige oder ungünstige Umwelt-

bedingungen dazu beitragen, die physische oder psychische Konstitution ganzer Völker zu prä-

destinieren.951 Dieses Konzept ist nicht genuin eunapianisch, sondern taucht in nahezu allen 

Literaturgattungen klassischer Autoren auf.952 

Jedenfalls dürfte Eunapios’ Beschreibung niederträchtiger Goten weniger der Wahrheit und 

vielleicht auch nicht ausschließlich seiner persönlichen Überzeugung entsprechen, als vielmehr 

ein rhetorisches Mittel sein, mit dessen Hilfe sein Geschichtswerk an klassische Vorlagen an-

zuknüpfen versuchte. Der Rückbezug zeigt sich auch daran, dass Eunapios seinen Rassismus 

mit einem Verweis auf die mythischen Drachenzähne verbindet, die Kadmos und Iason in den 

böotischen und kolchischen Boden säen und sich mit unmittelbar daraus emporwachsenden 

Kriegern konfrontiert sehen.953 

Im sechsten Abschnitt von Fragment 42 beschäftigt sich Eunapios mit den Folgen der Donau-

überquerung.954 Darin setzt Eunapios seine botanische Metaphorik fort und beschreibt die Nie-

derlassung der Goten in Thrakien als τὸ (...) ἀκμάζον (Eunap. hist. fr. 42) ihrer Verwüstungen. 

Hierbei lässt er jedoch außer Acht, dass die Römer ihrer Verpflichtung zur Versorgung mit 

Lebensmitteln mehr oder weniger absichtlich nicht nachkamen und die gotischen Unruhen erst 

 
950 Vgl. zum Begriff des biologisch bedingten Rassismus mit Blick auf die Antike ZUBER 2015, 62–66. 
951 Vgl. hierzu ISAAC 2004, 56–74, ders. 2006 und WARD 2002. 
952 Vgl. etwa Ps.-Hippokr. aer. und dessen Rezeption durch Aristot. pol. 1327b. Vgl. auch LIEWERT 2015. 
953 Vgl. CRUSIUS 1894 zu Kadmos und SEELIGER 1894 zu Iason. 
954 Eunap. hist. fr. 42: τὸ δὲ ἀκμάζον τῆς Σκυθικῆς ἀλκῆς καὶ γενναιότητος, τοῖς ὑποδεξαμένοις ἀντὶ τῶν 
ἐκβεβληκότων ἐς ἐπανάστασιν εὐθὺς ἐγερθὲν καὶ μαχόμενον, πολὺ δεινότερα καὶ τραγικώτερα συνετόλμησεν 
ὧν ἔπαθεν. ἡ μὲν γὰρ Θρᾴκη πᾶσα καὶ ἡ συνεχὴς αὐτῇ χώρα Μακεδονία καὶ Θεσσαλία τοιαύτη τίς ἐστι καὶ 
οὕτω πολυύμνητος, ὥστε οὐδὲ εἷς κατὰ ταῦτα ἀναγράφειν ὁ λόγος ἦν. τοσαύτην δὲ οὖσαν αὐτὴν καὶ οὕτω 
πολυάνθρωπον, εὐδαίμονά τε ἅμα καὶ εὔανδρον, ἡ τῶν Σκυθῶν ἄπιστος καὶ παράλογος ἐπανάστασις ἐξαπιναίως 
καὶ παραχρῆμα τῆς διαβάσεως συντολμηθεῖσα καὶ ἀνοιδήσασα κατεστόρεσεν ἐς τοσόνδε καὶ καθημάξευσε ταῖς 
συμφοραῖς, ὥστε χρυσὸν ἀποδειχθῆναι πρὸς τὰ Θρᾴκια πάθη τὴν Μυσῶν παροιμιώδη λείαν. δόξαν δ’ αὐτοῖς 
στασιάζειν, ἀξιομάχου μὴ παρούσης δυνάμεως εἰς ἄμυναν, τῷ τε πλήθει πρὸς ἀνθρώπους ἀφυλάκτους καὶ 
ἀνόπλους ἐφάνησαν φοβερώτατοι, καὶ τῷ φονικωτάτῳ πρὸς τὸ κρατούμενον πάντα ἀνδρῶν ἐχήρωσαν. 
περιειστήκει δὲ ἐς ἴσον λόγον καὶ Σκύθας Οὔννων μὴ φέρειν ὄνομα καὶ Ῥωμαίους Σκυθῶν. πόλεις γοῦν 
εὐαρίθμητοι καὶ ὀλίγαι τινὲς διεσώθησαν καὶ ἔτι σώζονται τειχῶν ἕνεκεν καὶ οἰκοδομημάτων· ἡ δὲ χώρα καὶ τὸ 
πλεῖστον ἀπανάλωται, καί ἐστιν ἀοίκητον καὶ ἄβατον διὰ τὸν πόλεμον. 



206 
 

im weiteren Verlauf des Jahrs 377 n. Chr. als Reaktion auf ihre Unterversorgung erfolgten.955 

So berichtet etwa Ammianus Marcellinus von den habgierigen römischen Befehlshabern, dem 

comes Thraciae Lupicinus und dem dux Maximus, die den Lebensmittelmangel der Goten aus-

nutzten, indem sie ihnen im Tausch gegen zu versklavende Goten – darunter Verwandte ihrer 

Anführer – Hunde als Nahrung zur Verfügung stellten.956 

Von der Not, die die Goten zum Aufbegehren zwingt, ist bei Eunapios keine Rede. Vielmehr 

zieht er die folgenden kriegerischen Auseinandersetzungen in Markianopel 376 n. Chr. sowie 

die Schlachten von Ad Salices und Dibaltum jeweils im Jahr 377 n. Chr. zu einem einzigen, 

ungebremsten Plünderungszug der Goten zusammen, denen sich keine römische Streitmacht 

entgegenzustellen vermag.957 Dabei dürfte seine mangelnde Präzision der Absicht folgen, ers-

tens die drei militärischen Niederlagen der Römer zu vertuschen, zweitens die thrakische Land-

bevölkerung als Opfer zu stilisieren und drittens die Gefahr, die von den Goten ausgeht, in 

Vorbereitung auf den Ausgang der Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr. noch zu verstärken. Zu 

einem Plünderungszug zusammengefasst, hinterlassen die Goten bei Eunapios ein ödes und 

menschenleeres Thrakien, dessen Leid er mit dem geflügelten Wort, Μυσῶν λεία (Eunap. hist. 

fr. 42), umschreibt. Dieses Sprichwort taucht immer wieder in allen Literaturgattungen der grie-

chischen und römischen Antike auf und bietet mindestens zwei Interpretationsmöglichkeiten. 

Sowohl bei Demosthenes und Aristoteles als auch bei Valerius Harpokration steht die Μυσῶν 

λεία für eine leichte Beute, da die mythische Völkerschaft der Mysier in Abwesenheit ihres 

Königs Telephos ohne Verteidigung zurückblieb.958 In Anlehnung an weitere Belege für Mysier 

in der antiken Literatur führte Cope die zweite Interpretationsmöglichkeit an. Demzufolge im-

pliziere das Sprichwort „an imputation upon their national character“, da ein weiteres Sprich-

wort die Mysier mit dem Ruf „of being the vilest and most contemptible of mankind“ belege.959 

Zum einen könnte das Sprichwort stellvertretend für Thrakien stehen, das den Goten ohne nen-

nenswerten Widerstand und in vermeintlicher Abwesenheit jeglicher römischen Streitkräfte 

 
955 Grundsätzlich geht die Forschung davon aus, dass Valens eine Versorgung mit Lebensmitteln beabsichtigte, 
die jedoch entweder vorsätzlich durch römische Befehlsgeber verweigert wurde oder aufgrund der schieren 
Masse übersetzender Goten nicht zu gewährleisten war. Vgl. hierzu u. a. WOLFRAM 2009, 126–128, WANKE 
1990, 128–132, LENSKI 2002a, 325 f., HEATHER 1996, 132–134, HUGHES 2013, 153 f. 
956 Vgl. Amm. 31,4,11. 
957 Vgl. zu den jeweiligen Auseinandersetzungen bis zur Schlacht von Adrianopel u. a. WOLFRAM 2009, 128–
133, FABER 2014, 130–136, WANKE 1990, 133–139, HUGHES 2013, 154–156 sowie 165–172 und 177–183,  
HEATHER 1996, 134 f. und LENSKI 2002a, 325–341. 
958 Vgl. Dem. 18,72, Aristot. rh. 1372b und Harp. 209,6–11 = Suda μ 1478 sowie SCHMIDT 1924 zum Telephos-
Mythos. 
959 COPE / SANDYS 1877, 235 f. Anm. 20, mit Verweisen u. a. auf Plat. Tht. 209b. Dagegen benutzt Mich. 
Psell. 4,39 das Sprichwort, um die restlose Unterwerfung der Bulgaren durch Basileios II. im Jahr 1018 zu be-
schreiben. Vgl. REINSCH 2015, 817 Anm. 46: „Die sprichwörtliche Wendung, ein Land ,zur Beute der Myser 
machen‘ bedeutete so viel wie, es vollständig auszuplündern und zu verwüsten.“ 



207 
 

zugänglich gemacht worden sei. Zum anderen kann Eunapios mit den Mysiern auch die Goten 

selbst gemeint haben, deren Niederträchtigkeit er hervorheben wollte. Eine dritte Interpretati-

onsmöglichkeit ergibt sich durch die paronomastische Umformung, sofern Eunapios mit dem 

Raub der Mysier an sich auf den Raub der Moesier anspielen wollte. Letztlich kann kaum ent-

schieden werden, welche Interpretation beabsichtigt wurde. 

Unklar bleibt auch der Ursprung des anderen Sprichworts, das sich mit den gotischen Plünde-

rungen eingebürgert habe, und demzufolge die Skythen weder den Namen der Hunnen noch 

die Römer den der Skythen ertragen konnten. Auch wenn das Geschichtswerk bisher nicht 

durch seine Neologismen aufgefallen ist, sondern bekannte Sentenzen zweitverwertet oder als 

eigene Schöpfungen ausgegeben hat, ist die Herkunft dieses Sprichworts, ὄνομα φέρειν (Eunap. 

hist. fr. 42), im Zusammenhang mit Völkerschaften unbekannt.960 

Den abschließenden siebten Abschnitt widmet Eunapios den Ereignissen um Valens.961 Dieser 

letzte Abschnitt muss von den Konstantinischen Exzerptoren besonders gerafft worden sein, da 

Zosimos den gleichen, aber um einiges ausführlicheren Bericht bietet.962 So wissen zwar so-

wohl das eunapianische Geschichtswerk als auch die Historia nea von Valens’ Aufbruch aus 

Antiochia und dem Friedensschluss mit den Sassaniden.963 Im Vergleich zu Zosimos ist beim 

Fragment 42 jedoch das schlechte Omen ausgefallen, das Valens von der Zukunft des Römi-

schen Reichs in Kenntnis setzt.964 Dafür weiß Eunapios von Valens’ maßlosem Zorn, der bei 

Zosimos wiederum ausbleibt. Ihre Berichte nähern sich erst wieder in der Beschreibung der 

sarazenischen Kavallerie an, die bei Eunapios durch den heranrückenden Kaiser vorausge-

schickt wird und die bei Zosimos aus den Stadttoren von Konstantinopel hervorprescht. Dass 

Konstantinopel Eunapios zufolge bereits vor der Schlacht von Adrianopel belagert wurde, ist 

ahistorisch.965 Die Verständnisschwierigkeiten angesichts seines verknappten Berichts lassen 

 
960 Zwar ist bei Silius Italicus überliefert, dass römische Rekruten lernen, den Namen Hannibals aushalten zu 
müssen, seine Punica dürften Eunapios allerdings nicht vorgelegen haben. Vgl. Sil. 9,48. 
961 Eunap. hist. fr. 42: βασιλεὺς δὲ ἐπειδὴ τούτων ἐπύθετο τῶν ἀδιηγήτων κακῶν, πρὸς μὲν τοὺς Πέρσας 
ἀναγκαίαν εἰρήνην συνθέμενος, ἑαυτῷ δὲ πολεμήσας ἐπὶ μεταγνώσει τῆς ὑποδοχῆς, τῷ θυμῷ τε ὑπερέζεσε, καὶ 
πρὸς τὸν πόλεμον ἐντείνων ἑαυτὸν προκαταπέμπει τὸ Σαρακηνῶν ἱππικὸν ὡς ἀντισχῆσον τοῖς βαρβάροις. ἤδη 
γὰρ καὶ τὴν Κωνσταντίνου πόλιν κατέτρεχον, καὶ τοῖς τείχεσιν ἠνόχλουν περικαθήμενοι, πολέμιόν τε οὐδὲν 
ὁρῶντες ἐς ἀντίπαλον μάχην, καὶ τοῖς φρονήμασιν εἰς πᾶσαν ὕβριν ὠλισθηκότες. ὃ δὴ καὶ περιφανῶς ἔδοξε κάλ-
λιστα στρατηγῆσαι κατὰ τὸν καιρὸν ἐκεῖνον ἡ τύχη. 
962 Vgl. Zos. 4,21 f. 
963 Vgl. zum Friedensschluss auch LENSKI 2002a, 209 f., sowie ders. 2007. Infolge der Vertreibung des armeni-
schen Königs Varazdat durch den Sparapeten Manuel Mamikonion spricht auch Faust. Byz. 5,42 von einem sie-
ben Jahre währenden Frieden in Armenien. 
964 Vgl. Zos. 4,21,2 f. 
965 Die kurzzeitige Belagerung Konstantinopels findet erst infolge der Schlacht von Adrianopel statt, als Valens 
schon umgekommen ist, und kann abermals durch die Sarazenen beendet werden. Vgl. hierzu Amm. 31,16,4–6 
sowie SHAHID 2006, der ebd., 179, davon ausgeht, dass es sich bei den divergierenden Berichten von Zosimos 
und Ammianus um zwei verschiedene Ereignisse handelt. Vgl. dagegen aber auch den Kommentar von  
PASCHOUD 2006b, 483 f. 



208 
 

sich unter Zuhilfenahme der Historia nea dennoch auflösen. Schließlich vermittelt Zosimos den 

Eindruck, dass die Sarazenen – unabhängig von einer Belagerung der Stadt – aus Konstantino-

pel hervorpreschen, um sich den Goten zu stellen.966 Ob das erfolgreiche Zurückdrängen der 

Barbaren durch die Sarazenen, deren Kampftaktik Zosimos detailliert beschreibt967, unmittelbar 

im Kontext von Konstantinopel oder darüber hinaus stattgefunden hat, verrät er nicht. Dagegen 

ermöglicht er die Vermutung, dass es sich um die von Eunapios beschriebene Kavallerieeinheit 

handelt, die Valens den Streitkräften vorausgeschickt hat, um – möglicherweise über Konstan-

tinopel hinaus – gegen die vorrückenden Barbaren anzutreten. 

Auch wenn Fragment 42 unvermittelt abbricht, bieten Zosimos und Eunapios – Letzterer zu-

mindest andeutungsweise – abschließend die gleiche Nachricht über den günstigen Ausgang 

der sarazenisch-gotischen Auseinandersetzung. So kommt es bei Eunapios zum Eingreifen der 

Tyche, auf deren Wirkmacht auch die unvermittelte Epiphanie von Valens’ erfolgreichem Ge-

neral Sebastianos in der Historia nea zurückzuführen sein dürfte, der im eunapianischen Ge-

schichtswerk in den Fragmenten 47 und 47.1 eine einflussreiche Rolle spielt.968 

 

Fragment 43: 

Auf das lange Fragment über den Donauübergang der Goten folgt mit Fragment 43 ein kurzes 

Suda-Lemma, das die Kompilatoren der Suda dem Geschichtswerk des Eunapios zugewiesen 

haben.969 Im Anschluss an Cesa vermutete Paschoud, dass das Suda-Lemma im engen Zusam-

menhang mit Fragment 42 und der darin geschilderten Diskussion um das Für und Wider einer 

gotischen Donauüberquerung von 376 n. Chr. gestanden haben muss.970 Ihre Argumentationen 

sind naheliegend, auch wenn der Inhalt von Fragment 43 in Fragment 42 ausgefallen ist. Viel-

mehr liegt hier ein erneuter Beleg für die Schwierigkeit vor, in welcher Form den Suda-Kom-

pilatoren Eunapios’ Geschichtswerk zugänglich gemacht wurde. Auch hier bilden sich zwei 

Möglichkeiten heraus: Einerseits könnten die Suda-Kompilatoren das Geschichtswerk des 

Eunapios entweder eigenständig eingesehen und exzerpiert haben. Andererseits könnte das 

Suda-Lemma aus einem heute verlorenen Band der Konstantinischen Exzerptensammlung ge-

schöpft worden sein, das andere Inhalte aus Eunapios’ Geschichtswerk für konservierungswür-

dig hielt. Zugunsten der zweiten Möglichkeit gilt die Vermutung, dass sich das Epitomier-

 
966 Vgl. Zos. 4,22,2. 
967 Vgl. Zos. 4,22,3. Vgl. zu der Beziehung zwischen Römern und Sarazenen im vierten Jahrhundert u. a. SHA-
HID 2006, RETSÖ 2005 und MACKINTOSH-SMITH 2019. 
968 Vgl. Zos. 4,22,4–23,6. 
969 Eunap. hist. fr. 43 = Suda π 2351: Προβόλος: (...) Εὐνάπιος· ὁ δὲ βασιλεὺς τούτους δεξάμενος κτήματά τε 
αὐτοῖς καὶ χώραν ἀπένειμε καὶ προβόλους τε ὑπελάμβανε γενναίους καὶ ἀδαμαντίνους ἔχειν πρὸς τὰς ἐκείνῃ τῶν 
Οὔννων ἐμβολάς. 
970 Vgl. CESA 1985 und PASCHOUD 2006b, 482 f. 



209 
 

Interesse der Konstantinischen Exzerptoren im Fall von Fragment 42, das über die Exc. de Leg. 

überliefert wurde, allein auf die Stellung von gotischen Söldnern beschränkte. Der Bericht über 

zivile Goten sowie ihre Kinder in Fragment 43, die die Römer als Kolonisten in Thrakien an-

siedeln wollten, findet sich an späterer Stelle bei Zosimos wieder, der daraus irrigerweise einen 

zweiten Donauübergang ableitet971, und könnte dem Epitomier-Interesse der Kompilatoren der 

Exc. de Leg. zuwidergelaufen sein. Jedenfalls scheint sowohl in Fragment 42, bei Zosimos als 

auch bei Ammianus Marcellinus der gleiche Eifer des Kaisers, d. h. die Goten zum kostengüns-

tigen Militärdienst zu verpflichten, durch, den auch Fragment 43 bereithält.972 

 

 

9.8 Musonios und die Isaurier 

Zwischen die Berichte über den ausgebrochenen Gotenkrieg 376–378 n. Chr. und der entschei-

denden Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr. scheint Eunapios einen Exkurs, eher jedoch ein 

ganzes Buch, über die Situation in Kleinasien eingeschoben zu haben. Aus diesem Exkurs ha-

ben sich insgesamt sieben mehr oder weniger umfangreiche Fragmente bewahrt.973 Dass es sich 

um einen bewussten Einschub in den Kontext des Gotenkriegs handelt, legt die Reihenfolge 

derjenigen Fragmente nahe, die über die Exc. de Sent. überliefert wurden. Während das voran-

gegangene Fragment 41 aus den Exc. de Sent. das Proömium zum Gotenkrieg bildet, folgt mit 

den Fragmenten 44 und 45.1 aus den Exc. de Sent. der Hinweis auf verheerende Unruhen der 

Isaurier in Kleinasien, wogegen es in Fragment 46 aus den Exc. de Sent. wieder um Valens’ 

Feldzug gegen die Goten geht.974 Insofern ist davon auszugehen, dass Eunapios’ Geschichts-

werk auch in dieser Phase noch weitaus breiter angelegt war, als es der heutige fragmentarische 

Zustand vermuten lässt. Bei den folgenden sieben Fragmenten um Musonios und die Isaurier 

handelt es sich also nicht um einen ungeschickt platzierten Exkurs, sondern um ein eigenstän-

diges Buch des Geschichtswerks. Welchen Umfang dieses Buch gehabt haben könnte und ob 

der Exkurs den Zweck erfüllte, die Spannung aufrechtzuerhalten, lässt sich kaum eruieren. Lei-

der hielten die Konstantinischen Exzerptoren nur die Inhalte der Fragmente 44 und 45.1 für 

konservierungswürdig, während die verbliebenen fünf Fragmente über die Suda und Eunapios’ 

Vitae sophistarum überliefert wurden. Ob weitere Stellen aus dem Geschichtswerk Eingang in 

nun verlorene Bände der Konstantinischen Exzerptensammlung gefunden haben, ist ungewiss. 

 
971 Vgl. Zos. 4,26, der die Ereignisse in die Herrschaft des Theodosius I. platziert, sowie ELBERN 1987 und den 
Kommentar von PASCHOUD 1979b, 388–391. 
972 Vgl. Eunap. hist. fr. 42, Zos. 4,20,6 und Amm. 31,4,4 f. 
973 Vgl. Eunap. hist. fr. 44, 44.1, 45, 45.1 und 45.4. 
974 Vgl. Eunap. hist. fr. 41 = Exc. de Sent. 39, Eunap. hist. fr. 44 = Exc. de Sent. 40, Eunap. hist. fr. 45.1 = Exc. 
de Sent. 41–44 und Eunap. hist. fr. 46 = Exc. de Sent. 45 f. 



210 
 

Fragmente 44, 44.1, 45.1,1 und 45.4: 

Aus Fragment 44 geht der chronologische und geographische Kontext zunächst nicht eindeutig 

hervor. Es ist lediglich davon die Rede, dass Markianos einer jeden Tugend zugewandt gewesen 

sei.975 Der chronologische Kontext ergibt sich erst, wenn das darauffolgende, anonyme Suda-

Lemma hinzugezogen wird.976 Dass das Lemma eindeutig auf Eunapios zurückgehen muss, 

liegt daran, dass es sprachlich eng mit dem ersten Paragraphen von Fragment 45.1 aus den Exc. 

de Sent. verwandt ist, in dem Musonios das erste Mal namentlich erwähnt wird.977 Dagegen ist 

über Markianos oder Marcianus – abgesehen von der zugeschriebenen vorbildlichen Tugend-

haftigkeit – nichts bekannt. Vielleicht weil er im gleichen Abschnitt mit Musonios genannt 

wird, der eine beachtliche ziviladministrative Laufbahn hinter sich gebracht hatte, stellte Mai 

heraus, „Marcianus hic est sub Valentiniano iun. vicarius“, was ein Gesetz vom 22. März 

384 n. Chr. im Codex Theodosianus nahelegt.978 Die Identifikation ist jedoch nicht zwingend, 

zumal für das letzte Drittel des vierten Jahrhunderts n. Chr. gleich mehrere Marciani nachweis-

bar sind, die allein im Osten des Römischen Reichs eine gewichtige Rolle gespielt haben kön-

nen.979 Dagegen ist die Person des Musonios einigermaßen bekannt, da sowohl Ammianus 

Marcellinus und Himerios als auch Eunapios selbst in seinen Vitae sophistarum – gleichbedeu-

tend mit Fragment 45.4 – einige Informationen bieten. Gemäß Eunapios sei Musonios zunächst 

Schüler des Prohairesios gewesen, habe sich später gegen seinen Lehrer aufgelehnt und, als er 

festgestellt hatte, mit wem er es aufgenommen hatte, soll er alsbald eine politische Laufbahn 

eingeschlagen haben.980 Diese führte ihn Himerios zufolge über das Amt des vicarius Macedo-

niae im Jahr 362 n. Chr. bis zum Amt des vicarius Asiae um 367/368 n. Chr. Über diese letzt-

genannte Amtszeit berichtet Ammianus Marcellinus, während der Musonios in den isaurischen 

Unruhen in einem Hinterhalt ums Leben gekommen sei.981 

 
975 Eunap. hist. fr. 44 = Exc. de Sent. 40: Ὅτι Μαρκιανὸς ἀνὴρ ἐς ἀρετὴν ἅπασαν ὥσπερ τις κανὼν 
ἠκριβωμένος. 
976 Vgl. Eunap. hist. fr. 44.1 = Μ 208 (Μαρκιανός): Μαρκιανός· οὗτος συνῆν Μουσωνίῳ ἐκ Παμφυλίας, ἀνὴρ ἐς 
ἀρετὴν ἅπασαν ὥσπερ τις κανὼν ἀπηκριβωμένος· φιλόκαλος γὰρ ὢν καὶ φιλάγαθος ὁ Μουσώνιος τοὺς 
πανταχόθεν εἷλκε παρ’ ἑαυτόν, ὥσπερ ἡ μαγνῆτις τὸν σίδηρον. οὐκ ἦν δὲ βασανίζειν ὁποῖός τις ὁ δεῖνα, ἀλλὰ 
Μουσωνίου φίλον ἀκούσαντα ὅτι καλὸς ἦν εἰδέναι. 
977 Eunap. hist. fr. 45.1,1 = Exc. de Sent. 41: Φιλόκαλος γὰρ ὢν καὶ φιλάγαθος ὁ Μουσώνιος τοὺς πανταχόθεν 
καθεῖλκεν παρ’ ἑαυτόν, ὥσπερ ἡ μαγνῆτις λίθος τὸν σίδηρον. Οὐκ ἦν δὲ βασανίζειν ὁποῖός τις ὁ δεῖνα, ἀλλὰ 
Μουσώνιον φίλον ἀκούσαντα, ὅτι καλὸς ἦν εἰδέναι. 
978 MAI 1827, 270 Anm. 1 sowie Cod. Theod. 9,38,7. 
979 Vgl. u. a. die Artikel zu Marcianus (3), (4), (6), (7), (8), (13) und (14), in: PLRE, Bd. 1 (1971), 554–556. 
980 Vgl. Eunap. vit. soph. 10,7,13 = hist. fr. 45.4: Ἐπανέστη δὲ αὐτῷ ὁ Μουσώνιος, εἰς σοφιστικὴν ὁμιλητὴς ὢν 
αὐτοῦ – περὶ οὗ πολλὰ διὰ τὰς ἄλλας <πράξεις> ἐν τοῖς διεξοδικοῖς γέγραπται –, καὶ ὅτε γε ἀντῆρε, καταμαθὼν 
πρὸς τίνα ἔχει τὸν ἀγῶνα, ταχὺ μάλα ἐπὶ τῆν πολιτικὴν κατεπήδησεν. 
981 Vgl. Himer. or. 39,8–11 und Amm. 27,9,6 sowie Art. Musonius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 613. Eine gewisse 
Unschärfe darf jedoch nicht außer Acht gelassen werden, da es zur Zeit seines Wirkens einen weiteren Musonios 
gab, der vor 362 n. Chr. Prokonsul von Achaia gewesen, aber vom eunapianischen Musonios zu unterscheiden 



211 
 

In Fragment 44.1 hebt Eunapios die moralische Vorbildlichkeit des Musonios hervor und be-

dient sich zu diesem Zweck zweier Metaphern, die wiederum auf literarische Vorbilder zurück-

gehen. So taucht die Wendung, eine charismatische Person mit der Anziehungskraft eines Mag-

neten zu vergleichen, am deutlichsten in einem Euripides-Fragment sowie in Themistios’ Ora-

tiones zugunsten von Theodosius I. und Athanarich auf982, während sich für die moralische 

Eignung einer Person als Prüfstein gleich mehrere Vorbilder ausmachen lassen.983 Der erste 

Paragraph von Fragment 45.1 dürfte die Vorlage für das Suda-Lemma gebildet haben, da in 

ihm die gleichen Metaphern vorkommen und die Informationen nahezu kongruent angeordnet 

sind.984 Der einzige Unterschied liegt darin, dass Fragment 44.1 nur von einer μαγνῆτις spricht, 

die den σίδηρος (Eunap. hist. fr. 44.1) anzieht, während es in Fragment 45.1,1 ein μαγνῆτις 

λίθος (Eunap. hist. fr. 45.1,1) ist. Letztere Formulierung dürfte den eunapianischen Wortlaut 

eher wiedergeben, da sowohl in der möglichen Euripides-Vorlage von einem μαγνῆτις λίθος 

die Rede ist als auch in den übrigen literarischen Zeugnissen. 

 

Fragment 45: 

Anders als Müller, Dindorf und Paschoud hat Blockley das sich anschließende Fragment 45 

nicht im Zusammenhang mit Eunapios’ Buch über die isaurischen Unruhen verortet.985 Er plat-

zierte das anonym über die Suda überlieferte Fragment in den Kontext von Jovians Herrschaft. 

Der Grund hinter dieser Abweichung dürfte auf den ersten Satz im Lemma zurückgehen, in die 

chronologische Information geboten wird, dass Musonios zur Zeit von Kaiser Jovian gelebt 

habe.986 Das anonyme Fragment dürfte sich aus verschiedenen Gründen auf Eunapios zurück-

führen lassen. Zum einen erinnert das überschwängliche Lob für Musonios an die Eloge in den 

Fragmenten 44.1 sowie 45.1,1 und zum anderen deutet die Erwähnung eines Rhetors Eunapios 

 
ist. Vgl. Art. Musonius (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 612 f., und die weiterführenden Hinweise bei PENELLA 2007, 
38–43, SACKS 1986, 53 f., und CRIBIORE 2007, 58. 
982 Vgl. Eur. Oenom. fr. 567 und Themist. or. 15,9 für weitere, indirektere Belege u. a. Plat. Ion 533d, Philo 
praem. 10,58, Lucian. imag. 2, Athen. deipn. 3,112f und Anth. Gr. 12,152. 
983 Vgl. für den Einsatz eines metaphorischen Prüfsteins abseits seiner Funktion als Indikator für den Reinheits-
gehalt von Gold u. a. Pind. Nem. 8,21, Plat. Phlb. 59b, Aristot. mag. mor. 1183b, Philo mut. 37,208, spec. 
leg. 11,61, Cert. Hom. Hes. 1,14, Paus. 9,38,4, Philostr. vit. Apoll. 3,45 und 4,37 und als obrussa bei Sen. ep. 13. 
984 Vgl. Eunap. hist. fr. 45.1,1: Φιλόκαλος γὰρ ὢν καὶ φιλάγαθος ὁ Μουσώνιος τοὺς πανταχόθεν καθεῖλκεν παρ’ 
ἑαυτὸν, ὥσπερ ἡ μαγνῆτις λίθος τὸν σίδηρον. οὐκ ἦν δὲ βασανίζειν ὁποῖός τις ὁ δεῖνα, ἀλλὰ Μουσώνιον φίλον 
ἀκούσαντα, ὅτι καλὸς ἦν εἰδέναι. 
985 Vgl. BLOCKLEY 1983, 46. 
986 Eunap. hist. fr. 45 = Suda μ 1306: Μουσώνιος: ἐπὶ Ἰοβιανοῦ ἦν βασιλέως. πάντα ὅσα ἦν ἄριστα, μικρὰ 
ἐφαίνοντο πρὸς τὸν ὄγκον Μουσωνίου καὶ τὴν σὺν τῷ δραστηρίῳ τῆς γνώμης βαθύτητα· δι’ ἃ κατὰ λόγον 
εὐδοκιμῶν τήν τε ἁλιτενῆ χώραν τῆς Ἀσίας ἐπῆλθε καὶ ὁ τὴν ἀνθύπατον καὶ μείζονα ἔχων ἀρχὴν πρὸς τὰς 
ἐπιδημίας ἐξίστατο, κἀκεῖνος ἅπαντα ἐπιὼν ἐν ὀλίγαις ἡμέραις τὴν θάλασσαν ἐπλήρωσε τῶν ἀπὸ τῆς Ἀσίας 
εἰσφορῶν. ἐπεκάλει δὲ οὐδεὶς ἄδικον οὐδὲν τοῖς γινομένοις· ἀλλὰ παιδιά τις ἦν ἅπασι τοῖς καταβάλλουσι τὰ 
εἰσφερόμενα. Εὐνάπιος γὰρ ὁ ἐκ Φρυγίας ῥήτωρ ἐπεστάτει τοῖς πραττομένοις. 



212 
 

aus Phrygien ebenfalls auf seine Urheberschaft hin, da ein gleichnamiger Rhetor bereits in Frag-

ment 15 auftaucht.987 

Während der Ursprung aus Eunapios von den verschiedenen Editoren auch nicht infrage gestellt 

wurde, verhielt es sich bei der Kontextualisierung des Fragments anders. Paschoud argumen-

tierte, dass die Angabe, ἐπὶ Ἰοβιανοῦ ἦν βασιλέως (Eunap. hist. fr. 45), „certes ne peut être que 

faux“.988 Auch wenn diese Kontextualisierung irritiert, kann unter dem Verweis auf die Frag-

mente 38.2, 40, 40.1 und 40.2, die von Eunapios ebenfalls anachronistisch in Jovians Regierung 

eingeordnet wurden, eine Lösung gefunden werden. In diesen Fragmenten wollte Eunapios 

nicht den Zeitpunkt abbilden, als die in den Fragmenten berichteten Protagonisten ums Leben 

kamen, d. h. zur Zeit von Valens, sondern als sie sich zur Zeit von dessen Vorgänger frei ent-

falten konnten. Analog dazu könnte es ihm in Fragment 45 ebenfalls weniger um die Darstel-

lung von Musonios’ Tod zur Zeit von Valens gegangen sein, sondern um einen Abschnitt aus 

seinem Wirken in Kleinasien, das sich möglicherweise schon unter Jovians Herrschaft zugetra-

gen hat. Selbst wenn Eunapios sein Geschichtswerk derart arrangiert haben sollte, ist Blockleys 

Herauslösung von Fragment 45 aus dem Kontext der isaurischen Unruhen zugunsten eines ver-

meintlich weiteren Fragments aus der Zeit von Jovians Herrschaft dennoch zurückzuweisen. 

Zum einen bieten weder die verbliebenen Fragmente aus dem Geschichtswerk noch Zosimos 

weitere Hinweise darauf, dass Eunapios bereits im Kontext von Jovian auf Musonios eingegan-

gen ist. Zum anderen legt Fragment 45.1,4 nahe, dass es sich bei der Berichterstattung über 

Musonios um Informationen handelt, die Eunapios eigenständig aus der Chronologie heraus-

gelöst haben will, um die dramatischen Umstände der isaurischen Unruhen zu verstärken. Mög-

licherweise hat Eunapios in diesem inmitten des Gotenkriegs eingeschobenen Buchs nicht nur 

eine Beschreibung der isaurischen Unruhen, sondern auch eine vollständige Lebensbeschrei-

bung des Musonios geboten, worauf er in seinen Vitae sophistarum schließlich auch verweist.989 

Im Fall von Fragment 45 könnte ein Rückblick auf Musonios’ Leben zur Zeit von Jovians Herr-

schaft vorliegen. Wie Ammianus Marcellinus berichtet, war Musonios vicarius Asiae und Frag-

ment 45 zufolge für das Eintreiben von Naturalsteuern verantwortlich.990 Schließlich berichtet 

Eunapios, dass Musonios derart erfolgreich war, dass die Abgaben aus Asien das Meer füllten, 

das stellvertretend für Schiffe der annona-Transporte gestanden haben dürfte. Seine 

 
987 Vgl. zur Frage der Urheberschaft zugunsten von Eunapios auch PASCHOUD 2006b, 483, und zum 
gleichnamigen Rhetor zunächst Eunap. hist. fr. 15 sowie BLOCKLEY 1983, 137 Anm. 69, und PASCHOUD 2006a, 
536. Beide gehen von zwei verschiedenen Eunapii, d. h. dem Rhetor und dem Autor des Geschichtswerks, aus. 
Vgl. auch Art. Eunapius (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 295 f. 
988 PASCHOUD 2006b, 483. 
989 Vgl. Eunap. vit. soph. 10,7,13 = hist. fr. 45.4: (...) περὶ οὗ (sc. Musonii) πολλὰ διὰ τὰς ἄλλας <πράξεις> ἐν 
τοῖς διεξοδικοῖς γέγραπται (...). 
990 Vgl. Amm. 27,9,6. 



213 
 

verklärende Hyperbel und die Erwähnung des beaufsichtigenden Rhetors Eunapios erinnert an 

Fragment 15, in dem Julian die Bedürfnisse und Wünsche der Gesandtschaften ebenfalls weit 

über das Erhoffte hinaus erfüllt und in dem ein Rhetor Eunapios vorsprechen kann. 

 

Fragment 45.1,2–4: 

Umgeben von zwei weiteren Textzeugnissen aus der Suda, bilden die verbliebenen drei Para-

graphen von Fragment 45.1 den Abschluss des Musonios-Exkurses.991 Wie der erste Paragraph 

von Fragment 45.1 wurden auch die verbliebenen Zeugnisse über die Exc. de Sent. überliefert. 

Den Anfang bildet der zweite Paragraph von Fragment 45.1, in dem Eunapios berichtet, dass 

Musonios sein Pferd bestiegen und Sardes nach dem Krieg verlassen habe.992 Anders als in 

Fragment 45 scheint Eunapios hier zu einem Zeitpunkt vorangeschritten zu sein, als sich die 

isaurischen Unruhen zuspitzten, die wiederum im „Desaster des Musonios“ mündeten.993 Der-

artige Unruhen oder Überfälle isaurischer Räuber führte Feld darauf zurück, dass in Kleinasien 

ein Machtvakuum entstanden war, nachdem Valens infolge der Procopius-Usurpation Streit-

kräfte abgezogen hatte. Dies könnte auch die Begründung dafür darstellen, dass mit der Be-

kämpfung von Vagabunden ein Zivilbeamter, der „gelehrte und beliebte Historiker“ und vi-

carius Asiae Musonios betraut worden war.994 Dass die Auseinandersetzung jedoch noch nicht 

beendet war, als Musonios von seinem Amtssitz in Sardes fortritt, geht aus dem Partizip im 

eingeschobenen Genitivus absolutus, συνῃρῆσθαι τοῦ πολέμου δοκοῦντος (Eunap. hist. 

fr. 45.1,2), hervor, mit dem Eunapios angedeutet haben dürfte, dass es sich um eine verhäng-

nisvolle Fehleinschätzung des vicarius handelte. Blockley erkannte, dass Eunapios die Formu-

lierung aus Plutarchs Parallelbiographien geschöpft hat, da συναιρεῖν πόλεμον gleich in zwei 

Viten vorkommt und jeweils für die andauernde Beendigung eines Krieges steht.995 Den nega-

tiven Ausgang von Musonios’ Fortritt scheint Theodoros jedenfalls providentialistisch er-

schlossen zu haben, da ihn Eunapios entgegen seinem Charakter ergriffen und trauernd darstellt, 

obwohl Musonios noch gar nicht verstorben ist. Über den ansonsten unbekannten Theodoros 

vermutete Blockley, dass es sich um den namensgleichen, gewesenen proconsul Asiae 

 
991 Vgl. Suda δ 1498 bzw. ε 2143 und α 4641 
992 Eunap. hist. fr. 45.1,2 = Exc. de Sent 42: Ὅτι συνῃρῆσθαι τοῦ πολέμου δοκοῦντος Μουσώνιος ἵππον ἐπιβὰς 
ἐξῄει τῶν Σάρδεων. καὶ ὁ Θεόδωρος τὸν συγγραφέα μεταπεμψάμενος ἐδάκρυσε τὴν ἔξοδον, καὶ ἀνδρὶ τἄλλα γε 
ἀτεράμονι καὶ ἀτέγκτῳ δάκρυα κατεχεῖτο τῶν παρειῶν ἀκρατέστερον. 
993 FELD 2005, 147. Vgl. zur Region Isaurien und ihrer Sonderrolle seit der Zeitenwende u. a. VERGIN 2013, 129–
133, PILHOFER 2018 und MEIER 2014. 
994 FELD 2005, 147. 
995 Vgl. BLOCKLEY 1983, 141 Anm. 96, mit Plut. Lys. 11,6 f. und Mar. 45,1. 



214 
 

gehandelt haben könnte.996 Angesichts von Theodoros’ ungebremst fließenden Tränen, die 

Eunapios insbesondere auch Julian gegenüber dem trauernden Chamavi-Anführer in Fragment 

12 zuschreibt, wäre auch ein persönlicheres, d. h. freundschaftlicheres Verhältnis zwischen 

Theodoros und Musonios denkbar.997 

Ammianus Marcellinus bietet eine chronologische Verortung der Mission, da er infolgedessen 

von einem praefectus urbi Praetextatus berichtet, der mit Vettius Agorius Praetextatus zu iden-

tifizieren ist und dessen Stadtpräfektur von August 367 bis September 368 n. Chr. dauerte.998 

Analog dazu müsste das Vikariat des Musonios und dessen Ableben ea tempestate 

(Amm. 27,9,6) zu verorten sein. Warum Eunapios zugunsten des Musonios-Exkurses einige 

Jahre in der Chronologie zurückgegangen ist, obwohl sein Geschichtswerk im Buch davor 

schon über den Donauübergang des Jahres 376 n. Chr. berichtet hat, kann an dieser Stelle nicht 

beantwortet werden. 

Weiterhin sind auch die genaue Ereignisfolge sowie die Berichterstattung über Musonios’ Tod 

bei Eunapios verlorengegangen. Übrig geblieben ist mit Fragment 45.1,3 nur ein Epigramm 

zugunsten des bereits ums Leben gekommenen vicarius, das im Geschichtswerk auf Theodo-

ros’ Urheberschaft zurückgeführt wird.999 Abgesehen von den letzten beiden Versen geht das 

Epigramm mit Sicherheit nicht auf Theodoros zurück, sondern auf den dritten Gesang von Ho-

mers Odyssee, in dem Nestor Telemachos mitteilt, welche Heroen im Kontext des Trojanischen 

Krieges ums Leben gekommen seien. Anstelle von Musonios bildet jedoch Nestors Sohn Anti-

lochos die Klimax seiner Aufzählung: 

 
Hom. Od. 3,109–112 Eunap. hist. fr. 45.1,3 

ἔνθα μὲν Αἴας κεῖται ἀρήϊος, ἔνθα δ’ Ἀχιλλεύς, 

ἔνθα δὲ Πάτροκλος, θεόφιν μήστωρ ἀτάλαντος,  

ἔνθα δ’ ἐμὸς φίλος υἱός, ἅμα κρατερὸς καὶ ἀταρβής,  

Ἀντίλοχος, περὶ μὲν θείειν ταχὺς ἠδὲ μαχητής· 

Ἔνθα μὲν Αἴας κεῖται ἀρήϊος, ἔνθα δ’ Ἀχιλλεὺς, 

ἔνθα δὲ Πάτροκλος θεόφιν μήστωρ ἀτάλαντος· 

ἔνθα δ’ ἐπὶ τρισσοῖσι πανείκελος ἡρώεσσι 

ψυχὴν καὶ βιότοιο τέλος Μουσώνιος ἥρως. 

 

 
996 Vgl. BLOCKLEY 1983, 141 Anm. 96, mit Hinweis auf Art. Theodorus (11), PLRE, Bd. 1 (1971), 897. Für un-
gewiss hält die Identifikation auch PASCHOUD 2006a, 536 Anm. 69. 
997 Vgl. Eunap. hist. fr. 12 sowie dagegen fr. 60.2 und 61, in denen Theodosius I. seine plötzlich verstorbene 
Ehefrau Galla betrauert. Da er sie jedoch ἐπ’ ἤματι σχεδόν τι ἐδάκρυσεν (Eunap. hist. fr. 61), schwingt bei Theo-
dosius I. ein gewisser Vorwurf der Gefühlskälte mit. 
998 Vgl. Amm. 27,9,8 sowie Art. Praetextatus (1), PLRE, Bd. 1 (1971), 722 f., KAHLOS 2002, dies. 2012 sowie 
FRATEANTONIO 2007. 
999 Vgl. Eunap. hist. fr. 45.1,3 = Exc. de Sent. 43: Ὅτι τὸ ἐπὶ Μουσώνιον ἐπίγραμμα τὸ παρὰ Θεοδώρου 
τοιοῦτόν ἐστιν· Ἔνθα μὲν Αἴας κεῖται ἀρήϊος, ἔνθα δ’ Ἀχιλλεὺς, ἔνθα δὲ Πάτροκλος θεόφιν μήστωρ ἀτάλαντος· 
ἔνθα δ’ ἐπὶ τρισσοῖσι πανείκελος ἡρώεσσι ψυχὴν καὶ βιότοιο τέλος Μουσώνιος ἥρως. 



215 
 

Womöglich hat Theodoros überhaupt kein Epigramm verfasst. Gegen seine Urheberschaft 

spricht nämlich nicht allein, dass er die Hälfte seines Nachrufs auf Musonios aus der Odyssee 

geschöpft hat, sondern auch die Existenz eines weiteren Epigramms, das zwar nicht von 

Eunapios, aber von Zosimos überliefert wurde. So kennt die Historia nea die vermeintliche 

Inschrift am Kaisergrab des Julian in Tarsus, die in ihrer Struktur ganz analog zum Theodoros-

Epigramm aufgebaut ist: 

 

„Julians Grab, hier ruht er, zurück vom reißenden Tigris, 

beides, ein trefflicher Kaiser und starker Schwinger der Lanze.“1000 

 

Wie beim Theodoros-Epigramm setzt sich auch Julians Grabinschrift aus einer persönlichen 

Note sowie einem wortgetreu übernommenen Auszug aus einem homerischen Werk zusam-

men.1001 Der letzte Vers im Theodoros-Epigramm findet dagegen kein unmittelbares homeri-

sches Vorbild, bietet mit βιότοιο τέλος (Eunap. hist. fr. 45.1,3) aber ein Element, das beispiels-

weise auch in einem bei Ammianus Marcellinus, Sokrates Scholastikos und Johannes Zonaras 

überlieferten Epigramm über das Schicksal der Moiren in Konstantinopel vorkommt.1002 Auch 

wenn die Epigramme auf Musonios und Julian prinzipiell der gleichen Struktur unterliegen, 

widerspricht es der Logik, dass die julianische Grabinschrift konsequenterweise ebenfalls auf 

Theodoros zurückgeht. Diese erhielt in späterer Zeit eine „universally unaccepted attribution“ 

zugunsten von Libanios1003, da das Epigramm unter seiner Urheberschaft auch in der Antholo-

gia Graeca aufgeführt wird.1004 Dass die julianische Grabinschrift möglicherweise sogar noch 

umfangreicher war, deutet das noch spätere Zeugnis des Johannes Zonaras an, der es als ein 

„aus homerischen Fetzen zusammengeflicktes“ Epigramm in abgewandelter Form ebenfalls in 

seine Chronik aufgenommen hat.1005 Insofern ist es viel wahrscheinlicher, dass sowohl Zosi-

mos’ als auch Johannes Zonaras’ Informationen hier von Eunapios abhängig sind und dieser 

folglich auch Urheber beider Epigramme auf Musonios und Julian ist. Zu welchem Zweck 

Eunapios seine Leserschaft durch ein derartiges Täuschungsmanöver in die Irre führt und wa-

rum er Protagonisten wie Theodoros – sofern dieser nicht ebenfalls fiktiv ist – eine falsche 

Urheberschaft untergeschoben hat, lässt sich allerdings nicht beantworten. 

 
1000 Zos. 3,4,4 (Übers. Veh): καὶ ἐπίγραμμα προσεγράφετο τῷ τάφῳ τοιόνδε. Ἰουλιανὸς μετὰ Τίγριν ἀγάρροον 
ἐνθάδε κεῖται, | ἀμφότερον βασιλεύς τ’ ἀγαθὸς κρατερός τ’ αἰχμητής. Vgl. diesbezüglich auch PREGER 1891, 
30 f. Nr. 35. 
1001 In diesem Fall geht die letzte Zeile im Julian-Epigramm auf Hom. Il. 3,179 zurück. 
1002 Vgl. Amm. 31,1,5, Socr. 4,8,6 sowie Zonar. 13,16 = 223,12–20 und DEN BOEFT / U. A. 2018, 7–10. 
1003 BANCHICH / LANE 2009, 237. 
1004 Vgl. Anth. Gr. 7,747. 
1005 BECKBY 1965a, 609 Anm. 747. 



216 
 

Zurück in die Ereignisgeschichte führt Eunapios im letzten Paragraphen von Fragment 45.1.1006 

Indem Eunapios hier mit einer Art begründetem Epilog aufwartet, bietet er einen weiteren Hin-

weis darauf, dass der gesamte Exkurs über Musonios und die Isaurier einigermaßen ausführlich 

angelegt gewesen sein muss und durchaus in einem eigenen Buch innerhalb des Geschichts-

werks Platz gefunden haben könnte. Inhaltlich greift Eunapios – analog zu Fragment 12 – auf 

Analogien aus der Theatersprache zurück, indem er die isaurischen Raubüberfälle mit einem 

δρᾶμα μέγα καὶ τραχύ und Musonios’ Ableben mit einem ἐπεισόδιον (Eunap. hist. fr. 45.1,4) 

vergleicht. Vage bleibt das Geschichtswerk auch in der Begründung für die chronologische 

Platzierung dieses Zwischenspiels, dass sich τοῖς χρόνοις (Eunap. hist. fr. 45.1,4) ereignet ha-

ben soll. Tatsächlich dürfte Musonios – wie oben mit Hilfe von Ammianus Marcellinus abge-

leitet – bereits am Ende der 360er-Jahre n. Chr. ums Leben gekommen sein, während die vo-

rangegangenen Fragmente über Ereignisse der Jahre 376 bis 378 n. Chr. berichtet haben. Mög-

licherweise könnte das Geschichtswerk mit der Zeitangabe von Fragment 45.1,4 den gesamten 

Zeitraum von Valens’ Herrschaft gemeint haben. Tatsächlich stellte Feld mit Hilfe der Vita ac 

miracula sanctae Theclae virginis einen Bezug zwischen den isaurischen Unruhen der 360er-

Jahre n. Chr. und der Verfassung der römischen Streitkräfte im Vorfeld der Schlacht von Adri-

anopel her.1007 Die Thekla-Vita wurde zwischen 430 und 470 n. Chr. von einem anonymen Au-

tor um einige Gegenwartsbezüge ergänzt1008 und berichtet im Annex von anhaltenden Unruhen 

in Isaurien im Jahr 375 n. Chr.1009 Gleichermaßen eindringlich rät Basilius von Caesarea in ei-

nem auf den Herbst 375 n. Chr. datierten Brief an den Presbyter Dorotheus von einer Reise von 

Konstantinopel bis zu sich nach Antiochia ab, „weil das Land dazwischen (...) von Feinden 

wimmelt“.1010 Demzufolge deutet einiges darauf hin, dass Isaurien und die angrenzenden klein-

asiatischen Provinzen zumindest seit Musonios’ Ableben bis zur Schlacht von Adrianopel 

378 n. Chr. keineswegs befriedet waren.1011 Hinter dieser Vermutung verbirgt sich auch ein 

 
1006 Eunap. hist. fr. 45.1,4: Ὅτι οἱ Ῥωμαῖοι κατεκόπησαν παρὰ Ἰσαύρων, καὶ τούτῳ ὥσπερ δράματι μεγάλῳ καὶ 
τραχεῖ τὸ κατὰ Μουσώνιον ἐπεισόδιον οὐκ ἔλαττον ὁ δαίμων ἐπήνεγκεν. ἐνταῦθά που τῆς συγγραφῆς ἀφώρισται 
τὸ πραχθὲν, ὅτι τοῖς χρόνοις παρέτεινε καὶ συγκατέστρεψεν ἐπὶ τὰ προειρημένα, ὥστε τοῖς καιροῖς μὴ πολὺ 
παραλλάττειν ἐς τὸ τέλος τὴν γραφήν. 
1007 Vgl. FELD 2005, 150–155. 
1008 Vgl. zur Datierung der Vita DAGRON 1978, 115–123, sowie LENSKI 1999. 
1009 Vgl. Vit. mir. s. Thecl. 2,13: Ὁ οὖν Σατορνῖλος ἐκεῖνος ἦν μὲν ἀνὴρ πιστὸς καὶ εὐπατρίδης καὶ περικλεής. 
Σταλεὶς δὲ ὑπὸ βασιλέως μετὰ καὶ στρατιᾶς συχνῆς καὶ ἀκμαζούσης καὶ πνεούσης θυμὸν ἐνυάλιον – εἶπεν ἄν τις 
ποιητικῶς –, ἐπήμυνε τῇ πάσῃ Ἑῴᾳ καμνούσῃ καὶ ληϊζομένῃ ὑπὸ τῆς γείτονος καὶ λῃστρίδος ταύτης χώρας, 
πάντα δι’ ὧν κακῶς ἅμα ἔφυσέ τε καὶ ἤνεγκε ποινηλατούσης. Mit Satornilos ist Flavius Saturninus gemeint, der 
unter Valens laut HUGHES 2013, 140 „a major expeditionary force“ erhält, um gegen die vagabundierenden Isau-
rier vorzugehen. Vgl. hierzu auch LENSKI 2002a, 198–200, DAGRON 1978, 117 sowie Anm. 6, und Art. Flavius 
Saturninus (10), PLRE, Bd. 1 (1971), 807 f. 
1010 Basil. ep. 215 (Übers. Hauschild): (...) τῆς μεταξὺ χώρας (...) ὅρων πολεμίων πεπληρωμένης (...). Vgl. zur 
Datierung des Briefs den Kommentar von DEFERRARI 1930, 237. 
1011 FELD 2005, 152, sowie auch PASCHOUD 2006b, 483. 



217 
 

Schlüssel zum Verständnis von Eunapios’ Exkurs. Ein eigenes Buch über die isaurischen Un-

ruhen verhilft Eunapios nicht nur zum Eindruck eines bis dahin schon geschwächten Römischen 

Reichs, sondern bereitet die Leserschaft umso dezidierter auf den Ausgang der Schlacht von 

Adrianopel vor.1012 

 

 

9.9 Sebastianos und die Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr. 

Fragment 46: 

Aus Eunapios’ Geschichtswerk sind sieben Fragmente überliefert worden, die im unmittelbaren 

Zusammenhang mit der Schlacht von Adrianopel stehen und sowohl aus der Suda als auch den 

Exc. de Sent. stammen.1013 Den Anfang bildet Fragment 461014, das aus zwei Paragraphen be-

steht, deren erster Auskunft über die Situation in Konstantinopel 378 n. Chr. gibt.1015 Auch 

wenn mit Valens’ Bewegung εἰς τὴν πόλιν (Eunap. hist. fr. 46) keine weitergehende Informa-

tion vorliegt, kann es aufgrund des weiteren Inhalts und der Parallelüberlieferung als gegeben 

angesehen werden, dass Eunapios Konstantinopel meint.1016 Vermittelt über Ammianus 

Marcellinus und die Kirchengeschichten des Sokrates Scholastikos sowie des Sozomenos ist 

bekannt, dass Valens Antiochia etwa gegen Ende April 378 n. Chr. verlassen konnte und Kon-

stantinopel am 30. Mai 378 n. Chr. erreichte.1017 Entgegen Ammianus Marcellinus, bei dem 

sich Valens nur „ganz wenige Tage in der Stadt“ aufhält1018, entsteht bei Eunapios der Eindruck, 

dass der Kaiser länger in Konstantinopel verweilt, wo er πανταχόθεν δυνάμεις συνήγειρεν 

(Eunap. hist. fr. 46) und sein Heer koordiniert. 

Ebenso bietet das Geschichtswerk im Anschluss an Valens’ Ankunft in Konstantinopel eine 

militärtaktische Überlegung, wobei nicht auszuschließen ist, dass die Konstantinischen Ex-

zerptoren dazwischenliegendes Material – wie etwa das Erscheinen des Sebastianos – getilgt 

 
1012 Vgl. dagegen PASCHOUD 2006b, 484. 
1013 Vgl. Eunap. hist. fr. 46, 47, 47.1, 47.2, 47.3, 47.4 und 47.5. 
1014 Vgl. für einen weiteren Textzeugen Suda κ 1632. 
1015 Vgl. Eunap. hist. fr. 46,1 = Exc. de Sent. 45: Ὅτι ὁ βασιλεὺς Οὐάλης κατὰ τὸν καιρὸν ἡνίκα οἱ Σκύθαι τὴν 
Μακεδονίαν ἐπέτρεχον, παρελθὼν εἰς τὴν πόλιν τὰς πανταχόθεν δυνάμεις συνήγειρεν ὡς μέγα τι καὶ παράδοξον 
ἐργασόμενος. ὅσον δὲ παιδεία ἀναγνώσεως ἰσχύει πρὸς τοὺς πολέμους καὶ ἡ διὰ τῆς ἱστορίας ἀκριβὴς θεωρία 
πρὸς ἄμαχόν τινα καὶ γραμμικὴν ἔκβασιν τελευτῶσι καὶ συνηναγκασμένην, καὶ τότε ὁ χρόνος ἀπέδειξεν. πολ-
λῶν γὰρ ἐπὶ πολλοῖς μαρτυρούντων, καὶ τῆς πείρας πόρρωθεν βοώσης, ὅτι οὔτε πολλοῖς οὔτε ὀλίγοις μάχεσθαι 
προσῆκεν ἀπεγνωκόσιν ἑαυτῶν καὶ πρὸς κίνδυνον ἑτοίμως ἔχουσιν, ἀλλ’ ὅτι τοιαῦτα στρατόπεδα καταλύειν 
συμφέρει χρόνῳ τρίβοντα τὸν πόλεμον καὶ περικόπτοντα τὰς ἀφορμὰς τῶν ἐπιτηδείων, ὅπως ὑφ’ ἑαυτῶν 
πολεμοῖντο δι’ ἔνδειαν πολλοὶ τυγχάνοντες, καὶ μὴ πρὸς τύχην ἀποκινδυνεύωσιν, ἀλλ’ ἐν ἀπόρῳ καὶ τὸ 
κινδυνεύειν ἔχωσιν, ἐπὶ τοῖς ἐναντίοις οὔσης τῆς ἐπιχειρήσεως. 
1016 Vgl. u. a. Zos. 4,22,4, der vom plötzlichen Erscheinen des Sebastianos in Konstantinopel berichtet. 
1017 Vgl. Amm. 31,11,1, Socr. 4,38,1 und Soz. 4,39 f. sowie WANKE 1990, 179 Anm. 18. 
1018 Amm. 31,11,1 (Übers. Seyfarth): His forte diebus Valens (...) venit Constantinopolim, ubi moratus paucissi-
mos dies (...). 



218 
 

und, ihrem Exzerpier-Interesse geschuldet, nur Eunapios’ Anekdote wiedergegeben haben. 

Eine Tilgung ist deshalb naheliegend, da Zosimos die militärtaktische Überlegung ebenfalls 

erwähnt, diese jedoch Sebastianos bei der Beratung des Kaisers in den Mund legt, während 

Sebastianos innerhalb der Exc. de Sent. erst im darauffolgenden Fragment 47.1 erwähnt 

wird.1019 Da er in den Exc. de Sent. ohne nähere Vorstellung einfach als Oberbefehlshaber ein-

gesetzt wird, ist davon auszugehen, dass Fragment 46 nicht den gesamten Inhalt der ursprüng-

lichen Eunapios-Passage abbildet, sondern gekürzt wurde. Dies legt schließlich auch das über 

die Suda überlieferte Fragment 47 nahe, in dem Sebastianos ausführlich charakterisiert wird, 

während es inhaltlich weder Fragment 46 noch 47.1 nahesteht. All diese Fragmente dürften 

Teile eines ausführlichen Berichts über Valens’ Aufenthalt in Konstantinopel und die Berufung 

des Sebastianos als Oberbefehlshaber gebildet haben. 

Übriggeblieben ist in Fragment 46 nur die militärtaktische Überlegung, dass Belesenheit und 

Erfahrungswissen – geschöpft aus der Geschichte – dazu beitragen können, auch gegenwärtige 

Auseinandersetzungen zu lösen. Sofern das Geschichtswerk Sebastianos diese Worte ursprüng-

lich ebenfalls in den Mund gelegt hat, dienten sie einerseits der Hervorhebung seines vorbild-

lichen und gebildeten Charakters und andererseits seiner Unterscheidung von den Schmeichlern 

und Hof-Eunuchen im Umfeld des Kaisers, die Eunapios später exemplarisch für die Entlassung 

des Sebastianos verantwortlichen machen wird.1020 Ob die militärtaktische Überlegung aber 

von Sebastianos selbst oder in indirekter Rede von Eunapios selbst ausgesprochen wurde, kann 

jedoch nicht beantwortet werden. Jedenfalls boten sich für eine derartige Überlegung zahlreiche 

literarische Vorlagen an1021, insbesondere das erste Proömium in Polybios’ Historien: 

 

„Wenn von den Geschichtsschreibern vor uns das Lob der Geschichte mit Stillschweigen über-

gangen worden wäre, dann würde es vielleicht notwendig sein, alle zum eifrigen Studium sol-

cher Werke zu ermutigen, da nichts geeigneter ist, uns den rechten Weg zu weisen, als die 

Kenntnis der Vergangenheit.“1022 

 
1019 Vgl. Zos. 4,23,6: Σεβαστιανὸς μὲν ἐδήλου κατὰ χώραν μένειν τῷ βασιλεῖ καὶ μὴ περαιτέρω προβαίνειν: οὐδὲ 
γὰρ εἶναι ῥᾷστον πλήθει τοσούτῳ πόλεμον ἐκ τοῦ προφανοῦς ἐπάγειν, ἀλλ̓ ἐκ περιδρομῆς καὶ λαθραίαις 
ἐπιθέσεσι τρίβειν τὸν χρόνον, ἕως ἂν σπάνει τῶν ἐπιτηδείων ἀπειπόντες ἢ παραδοῖεν αὑτούς, ἢ τῶν ὑπὸ 
Ῥωμαίους χωρίων ἀναχωρήσαιεν, τοῖς Οὔννοις ἐκδιδόντες τὸ καθ ̓ἑαυτοὺς μᾶλλον ἢ τοῖς ἐκ τοῦ λιμοῦ 
συμβαίνειν εἰωθόσιν οἰκτροτάτοις ὀλέθροις. 
1020 Vgl. Eunap. hist. fr. 47 und 47.4. 
1021 Vgl. bspw. Thuc. 1,22,2–4, Isoc. or. 2,35, 6,59, Aristot. rh. 1368a, Diod. Sic. 1,1–4, 5,1, 20,1, Polyb. 3,32, 
Cic. orat. 2,9,36, Euseb. hist. eccl. 8,1, Amm. 26,1,1 f. sowie WALBANK 1970, 39. 
1022 Polyb. 1,1 (Übers. Drexler): Εἰ μὲν τοῖς πρὸ ἡμῶν ἀναγράφουσι τὰς πράξεις παραλελεῖφθαι συνέβαινε τὸν 
ὑπὲρ αὐτῆς τῆς ἱστορίας ἔπαινον, ἴσως ἀναγκαῖον ἦν τὸ προτρέπεσθαι πάντας πρὸς τὴν αἵρεσιν καὶ παραδοχὴν 
τῶν τοιούτων ὑπομνημάτων διὰ τὸ μηδεμίαν ἑτοιμοτέραν εἶναι τοῖς ἀνθρώποις διόρθωσιν τῆς τῶν 
προγεγενημένων πράξεων ἐπιστήμης. Vgl. zu Polybios’ Historien und seinem historiographischen Verständnis 
insbesondere EISEN 1966, KLOFT 2013, DREYER 2011, 69–120, SACKS 1981, WALBANK 1970, ders. 1979 und 
ders. 1982, ECKSTEIN 1995, MILTSIOS / TAMIOLAKI 2018. 



219 
 

Die konkrete Herkunft der Strategie, seine Feinde durch Aushungern zur Aufgabe zu bewegen, 

hat ebenfalls Vorbilder. So taucht diese in zahlreichen historiographischen Werken auf – nicht 

zuletzt auch in Zosimos’ Schilderung der Usurpation des Philippus Arabs –, sodass keine kon-

krete Vorlage für Eunapios ausgemacht werden kann.1023 Insbesondere wurde diese Strategie 

auch von Konstantin I. in den Feldzügen gegen die Sarmaten zwischen 332 und 334 n. Chr. 

angewendet.1024 

Im zweiten Paragraphen von Fragment 46 erfolgt eine weitere Reflexion über die Aufrichtigkeit 

von Personen.1025 Wen Eunapios mit dieser Reflexion belegt, muss Spekulation bleiben. Durch-

aus überzeugend argumentierte Paschoud, dass sich das Geschichtswerk an diejenigen gerichtet 

haben könnte, „qui s’opposent au point de vue de Sébastien et le jalousent“.1026 Gemeint wären 

also wiederum die Hof-Eunuchen, denen es in Fragment 47 gelingt, den von Eunapios geschätz-

ten Sebastianos aus dem Amt zu befördern. 

 

Fragmente 47, 47.1, 47.4 und 47.5: 

Bei der ersten namentlichen Nennung von Sebastianos berichtet Eunapios zunächst über-

schwänglich von dessen Vorbildlichkeit.1027 Fragment 47 stammt aus der Suda, wurde ohne 

Hinweis auf den Urheber überliefert, aber aufgrund seiner Wortwahl seit den frühesten 

Eunapios-Editionen mit dem Geschichtswerk in Verbindung gebracht.1028 Das Fragment wird 

wiederum von zwei kürzeren Dubletten, die ebenfalls aus der Suda stammen und anonym über-

liefert wurden, eingerahmt.1029 In der vorliegenden Fassung scheint das Suda-Lemma inhaltlich 

 
1023 Vgl. Zos. 1,18,3–19,1 sowie für weitere Beispiele u. a. App. civ. 5,143, Plut. Alc. 31,5 f., Liv. 2,35,2, 5,48, 
9,15,3–5, Caes. Gall. 1,23, 2,9 f., 7,14, 7,36, 7,55, civ. 1,17, 1,61, 1,72 oder Frontin. str. 3,15. 
1024 Vgl. DOLEŽAL 2019. 
1025 Eunap. hist. fr. 46,2 = Exc. de Sent. 46: Ὡς δὲ ἦν τοιούτων ἀρετῶν κτῆσις. σπανιώτερον δὲ οὐδὲν ἀρετῆς ἐν 
βίοις διεφθαρμένοις καὶ ἀγωγαῖς ἐπὶ χεῖρον προκατειλημμέναις. 
1026 PASCHOUD 2006b, 484. Vgl. auch BLOCKLEY, 141 Anm. 100. 
1027 Vgl. zu Sebastianos’ Rolle im Zusammenhang mit Adrianopel auch SPEIDEL 1996. 
1028 Vgl. Eunap. hist. fr. 47 = Suda σ 177: Σεβαστιανός: οὗτος ἐπὶ Οὐάλεντος ἦν· ἐγένετο δὲ ἐπὶ τούτου ἀνδρῶν 
πολεμικῶν ζήτησις. εὑρέθη δὲ οὗτος ὁ ἀνὴρ πάσης ἐλπίδος κρείττων, οὐδεμιᾶς ἀρετῆς ἀποδέων· οὐδενὸς γὰρ μὴ 
ὅτι τῶν καθ’ αὑτὸν ἀνθρώπων, ἀλλὰ καὶ τοῖς παλαιοῖς δίκαιος ἦν παραβάλλεσθαι, καὶ τούτων τοῖς ἄγαν 
εὐδοκιμοῦσιν εἰς ἅπαντα. ὅς γε φιλοπόλεμος μὲν ὢν ἥκιστα φιλοκίνδυνος ἦν, οὐ δι’ ἑαυτὸν, τῶν ἀρχομένων δὲ 
ἕνεκεν. χρημάτων δὲ αὐτῷ πλήθους ἔμελλεν, ὅσα τὸ σῶμα διὰ τῶν ὅπλων κοσμήσειν ἔμελλε· τροφὴν δὲ 
προῄρητο σκληρὰν καὶ τραχεῖαν, καὶ ὅση καμόντι ἤρκει, καὶ ὁρμωμένῳ πρὸς κάματον οὐκ ἦν κώλυμα. 
φιλοστρατιώτης δὲ ὢν διαφερόντως στρατιώταις οὐκ ἐχαρίζετο, ἀλλὰ πᾶσάν τε ἀφῄρει πλεονεξίαν τὴν ἀπὸ τῶν 
οἰκείων καὶ τὸ ἁρπακτικὸν ἐπὶ τοὺς πολεμίους ἔτρεπεν· ἐκόλαζε δὲ ἰσχυρῶς τοὺς παραβαίνοντας ταῦτα, καὶ τοῖς 
πειθομένοις εἰς τὸ εἶναι συνηγωνίζετο· ἁπλῶς δὲ εἰπεῖν, ὑπόδειγμα καὶ χαρακτῆρα παρεῖχεν ἑαυτὸν ἀρετῆς. 
γεγονὼς δὲ ἐπὶ μεγάλαις καὶ λαμπραῖς στρατηγίαις, ὥσπερ ὁ Ῥοδίων κολοσσὸς, διὰ μέγεθος καταπληκτικὸς ὢν 
οὐκ ἔστιν ἐράσμιος, κἀκεῖνος διὰ τὸ ἀφιλοχρήματον θαυμαστὸς ὢν οὐκ ἔσχε χάριν· προσκεκρουκὼς δὲ διὰ 
γνώμης ὀρθότητα τοῖς κατακοιμισταῖς εὐνούχοις τῶν βασιλέων, εὔκολος ὢν διὰ πενίαν καὶ κοῦφος εἰς 
μετανάστασιν διεδέχθη τῆς στρατηγίας. 
1029 Vgl. Eunap. hist. fr. 47.4: Κολοσσός: ἄγαλμα. ὥσπερ ὁ Ῥοδίων κολοσσὸς διὰ μέγεθος καταπληκτικὸς ὤν, 
οὐκ ἔστιν ἐράσμιος, οὕτως οὐδὲ Σεβαστιανὸς διὰ τὸ ἀφιλοχρήματον θαυμαστὸς ἦν, und fr. 47.5: 
Προσκεκρουκώς: (...) ὁ δὲ Σεβαστιανὸς προσκεκρουκὼς διὰ γνώμης ὀρθότητα τοῖς κατακοιμισταῖς εὐνούχοις 
τοῦ βασιλέως, εὔκολος ὢν διὰ πενίαν καὶ κοῦφος ἐς μετανάστασιν διεδέχθη τῆς στρατηγίας. 



220 
 

aus zwei Teilen zu bestehen. Einerseits bietet Eunapios Informationen über die Vorbildlichkeit 

des Sebastianos, bricht andererseits aber unvermittelt ab, um über die Hofintrige und die an-

schließende Entlassung des Befehlshabers zu berichten. Zwar könnte Eunapios die entspre-

chende Passage derart angelegt haben, dass die Beschreibung von Sebastianos’ Tugenden in-

sofern mit seiner Entlassung einhergeht, als das Fragment eine Art Nachruf auf den Befehlsha-

ber darstellt. Wahrscheinlicher ist jedoch, dass die Suda-Kompilatoren oder bereits die Kon-

stantinischen Exzerptoren weitere Inhalte getilgt haben, sodass seine Charakterisierung ur-

sprünglich den Beginn und seine Entlassung das Ende der Eunapios-Passage gebildet haben. 

Auch hier ist eine umfangreiche Tilgung anzunehmen, da mit Fragment 47.1 weitere Inhalte 

über Sebastianos’ Vorgehen überliefert wurden, die in Fragment 47 vermutlich ausgefallen 

sind. 

Während Ammianus Marcellinus nahelegt, dass Sebastianos auf Valens’ Bitten aus Italien her-

beigeordert wurde, ist von einer Entsendung bei Zosimos keine Rede.1030 Vielmehr kommt es 

in der Historia nea zu einer Art Epiphanie des Befehlshabers, der aus freiem Willen entschieden 

hatte, den Westen zu verlassen und Konstantinopel zur Hilfe zu eilen.1031 Zudem verleiht Am-

mianus Marcellinus dem Befehlshaber nicht die gleiche Strahlkraft, die Sebastianos bei 

Eunapios bzw. Zosimos bewirkt: 

 
„Dem Sebastianus, den man ihm (d. h. Valens) auf seine eigene Bitte hin kürzlich aus Italien 

geschickt hatte, einem Feldherrn von anerkannter Tüchtigkeit, übertrug er die Führung der Fuß-

truppen (...).“1032 

 

Insgesamt hinterlässt Sebastianos bei Eunapios und Zosimos einen anderen Eindruck als in 

Ammianus Marcellinus’ Darstellung. Bei Letzterem drängt Sebastianos den Kaiser dazu, nicht 

erst auf das Eintreffen von Gratian und dessen Truppen zu warten, sondern unmittelbar loszu-

schlagen. Interessanterweise setzt sich Sebastianos damit über die Empfehlung zum Abwarten 

durch den magister equitum Victor hinweg, dessen barbarische Herkunft Ammianus Marcelli-

nus hier explizit ins Spiel bringt: 

 

 
1030 Vgl. Amm. 31,11,1. 
1031 Vgl. Zos. 4,22,4: καὶ ἅμα τῇ τῶν ἀρχόντων βαρυνομένῳ κακίᾳ, καὶ παραλῦσαι μὲν αὐτοὺς διὰ τὸν 
περιέχοντα τὰ πράγματα σάλον ὀκνοῦντος, ἀποροῦντος δὲ τίσι τὰς ἡγεμονίας παραδοῦναι προσήκει μηδενὸς 
ἀξιόχρεω φαινομένου, καταλιπὼν Σευαστιανὸς τὴν ἑσπέραν οἷα τῶν αὐτόθι βασιλέων διὰ νεότητα φρονεῖν 
ταὐτὰ πρὸς ἑαυτοὺς οὐκ ἀνεχομένων, ἀλλὰ ἐκδόντων ἑαυτοὺς εὐνούχων ἐπὶ τῷ κοιτῶνι τεταγμένων διαβολαῖς, 
εἰς τὴν Κωνσταντινούπολιν παρεγένετο. 
1032 Vgl. Amm. 31,11,1 (Übers. Seyfarth): Sebastiano paulo ante ab Italia, ut petierat, misso, vigilantiae notae 
ductori, pedestris exercitus cura commissa (...). 



221 
 

„Während auf Veranlassung des Sebastianus einige den Kaiser von Anfang an zum Kampf 

drängten, riet der Befehlshaber der Reiter, Victor, ein Sarmate, aber ein umsichtiger und ge-

schulter Truppenführer, mit Zustimmung vieler anderer, den Teilhaber an der Kaiserherrschaft 

zu erwarten. (...) Trotzdem behielten die unheilvolle Entschlossenheit des Kaisers und die 

Schmeichelreden einiger kaiserlicher Beamter die Oberhand. Sie rieten zu äußerster Eile, damit 

Gratian nicht an dem – ihrer Meinung nach – bereits fast errungenen Sieg beteiligt würde.“1033 

 

Bei Eunapios kommt es zum Rollentausch. Er überträgt die Eigenschaften eines klugen und 

umsichtigen Feldherrn – die Ammianus Marcellinus dem magister equitum Victor zuschreibt – 

auf Sebastianos. Ein weiterer Unterschied in der Berichterstattung liegt darin, dass der ammia-

nische Sebastianos Urheber von adulabilis (...) sententia (Amm. 31,12,7) ist. Demgegenüber 

berichtet Eunapios in Fragment 47, dass Sebastianos vor seiner Ankunft bei Valens selbst zum 

Opfer höfischer Willkür wurde.1034 Durch die überschwängliche Betonung von Sebastianos’ 

Bescheidenheit und Vorbildlichkeit in diesem und den folgenden Fragmenten schafft Eunapios 

ein anderes Andenken als Ammianus Marcellinus. Welches Andenken Sebastianos aus histori-

scher Sicht jedoch eher gerecht wird, kann etwa mit Blick auf seine zurückgelegte Laufbahn 

beantwortet werden. So diente er bereits während des Perser-Feldzugs unter Kaiser Julian als 

comes rei militaris.1035 Sofern es sich bei Sebastianos also um einen hochgeschätzten Gewährs-

mann Julians handelt, bietet sich eine Erklärung für Eunapios’ lobende, aber dadurch auch ver-

klärende und möglicherweise ahistorische Darstellung. Insofern gilt, dass Ammianus Marcelli-

nus’ Andenken an Sebastianos der Vorzug zu geben ist. 

Zusätzlich deutet einiges darauf hin, dass die Überhöhung von Sebastianos’ Vorbildlichkeit 

dem Zweck diente, Sebastianos auch als Spiegelbild zur katastrophalen, moralischen Verfas-

sung der römischen Streitkräfte darzustellen.1036 Um den verleumderischen Hofstaat zu charak-

terisieren, verklären Eunapios und Zosimos die Rolle des Befehlshabers auf Kosten der Histo-

rizität und bedienen sich hierbei Beispielen, die an den tatkräftigen Charietto zur Zeit Julians 

 
1033 Amm. 31,12,6 f. (Übers. Seyfarth): Et cum Sebastiano auctore quidam protinus eundum ad certamen ur-
gerent, Victor nomine magister equitum, Sarmata sed cunctator et cautus, eadem sentientibus multis imperii 
socium exspeetari eensebat, (...). Vicit tamen funesta principis destinatio et adulabilis quorundam sententia regi-
orum, qui, ne paene iam partae victoriae, ut opinabantur, consors fieret Gratianus, properari cursu celeri sua-
debant. 
1034 Vgl. Eunap. hist. fr. 47 und Art. Sebastianos (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 812. Gemeint ist möglicherweise eine 
Intrige am Kaiserhof im Westen des Römischen Reichs, wo sich Sebastianos bis zum Jahr 378 n. Chr. befand. 
1035 Vgl. Art. Sebastianos (2), PLRE, Bd. 1 (1971), 812. Gemeinsam mit dem späteren Usurpator und Julianver-
wandten, Procopius, erhält Sebastianos das Kommando über 30.000 Soldaten, um während des Perser-Feldzugs 
Kontakt mit Arsakes II. von Armenien aufzunehmen und sich anschließend wieder mit Julians Truppen zu verei-
nen. 
1036 Vgl. die Schilderung der Zaghaftigkeit der unmittelbar vorangehenden Befehlshaber des Valens in 
Zos. 4,22,4 sowie PASCHOUD 1979b, 379 f. Anm. 146. 



222 
 

erinnern aber mit der Realität vermutlich nichts zu tun haben, sondern Worthülsen darstellen. 

So hielten Veh und Rebenich etwa Zosimos’ Bericht für eine „reichlich redselige Passage“ ohne 

Aussagekraft.1037 

Der abschließende Vergleich zwischen der Ablehnungswürdigkeit von Sebastianos’ Beschei-

denheit und der wenig reizvollen Größe des rhodischen Kolosses dürfte ebenfalls auf eine lite-

rarische Vorlage zurückgehen. So wird die Größe von Kolossen schon von Theokrit und Lon-

ginos mehr einschüchternd als verehrungswürdig angesehen, und in Lukians Werk Iuppiter tra-

goedus tritt der Koloss von Rhodos als monströser und selbstüberschätzender Protagonist im 

Gespräch mit den Göttern auf.1038 

An Fragment 47 schließt sich mit Fragment 47.1 wieder ein Zeugnis aus dem Geschichtswerk 

an, das über die Exc. de Sent. überliefert wurde. Inhaltlich geht es um Sebastianos’ Berufung 

zum Oberbefehlshaber und die Aushebung seiner Truppen.1039 Auch wenn Sebastianos in den 

verbliebenen Fragmenten aus den Exc. de Sent. namentlich zum ersten Mal erwähnt wird, han-

delt es sich hier nicht um den Bericht über seine von Zosimos angedeutete Epiphanie in Kon-

stantinopel, sondern lediglich um seine Berufung zum Oberbefehlshaber. Dass die Kompilato-

ren der Exc. de Sent. darauf verzichtet haben, Sebastianos’ Hintergrund zu erklären, geschweige 

denn den vollständigen Bericht des Eunapios über den neuen Oberbefehlshaber wiederzugeben, 

zeigt abermals, dass ihr Epitomier-Interesse nicht auf der Konservierung der Erzählung, son-

dern einzelner Sentenzen lag. Im Fall von Sebastianos haben die Konstantinischen Exzerptoren 

Hinweise auf seinen militärischen Sachverstand festgehalten, für die sich keine literarische Vor-

lage ausmachen lässt. Für die Auswahl von zweitausend Soldaten, für ihre Ausbildung sowie 

für ihre vermeintliche Anziehungskraft in Bezug auf moralisch ungesittete Soldaten, die sich 

ihnen anschließen würden, sind in der Historiographie nur Parallelen bei Zosimos zu entdecken. 

Insofern könnten diese Informationen ausschließlich auf Eunapios’ Urheberschaft zurückzu-

führen sein. Zosimos bietet nicht nur die gleichen Informationen, sondern auch den weiteren 

Ereignisverlauf, der wiederum in den Exc. de Sent. getilgt wurde: 

 

 
1037 Vgl. VEH / REBENICH 1990, 343 Anm. 48, mit Bezug zu Zos. 4,23,4. 
1038 Vgl. Theoc. id. 22,44–52, Longin. subl. 1,36,3 und Lucian. Iupp. trag. 11. 
1039 Eunap. hist. fr. 47.1 = Exc. de Sent. 47: Ὅτι Σεβαστιανὸς τὴν ἡγεμονίαν παρὰ τοῦ βασιλέως Οὐάλεντος 
εἰληφὼς παρὰ πάντων ὑπόνοιαν δισχιλίους ᾔτησεν ὁπλίτας. τὴν δὲ ἐξουσίαν τῆς αἱρέσεως αὐτὸς ἐπιτραπεὶς, τοῦ 
βασιλέως καὶ χάριν προσομολογήσαντος, ὅτι κινδυνεύσει περὶ δισχιλίους, εἶτα ἐρομένου τὴν αἰτίαν, δι’ ἣν 
ὀλίγους αἰτοίη, τὰ λοιπὰ ὁ Σεβαστιανὸς ἔφη τὸν πόλεμον εὑρήσειν· τοῖς γὰρ εὖ πράττουσι πολλοὺς 
προσθήσεσθαι· πλῆθος δὲ μετακαλεῖν ἐξ ἀναγωγίας δύσκολον· ὀλίγων δὲ ἀρχομένων ἐς τὸ καλὸν 
μεταπλασθέντων, καὶ τῆς ἀγωγῆς ἐπιτυγχανούσης, τοὺς κατὰ μικρὸν προσιόντας ῥᾷδιον ἐπὶ τὸ κρεῖττον 
ἐνταθήσεσθαι. 



223 
 

„Er (d. h. Sebastianos) verlangte deshalb, man möge ihm zweitausend Mann seiner Wahl über-

lassen; es sei nämlich keine einfache Sache, einen Haufen disziplinloser Menschen zu führen, 

hingegen nicht eben schwierig, einige wenige zu drillen und von weibischem Wesen weg zu 

männlichem Denken zurückzuführen. Im übrigen sei es vorteilhafter, sich mit einer kleinen 

Schar als mit der ganzen Heeresmasse Gefahren auszusetzen. (3) Mit solchen Worten gewann 

er den Kaiser; er durfte eine Auswahl treffen und holte die gewünschten Leute nicht aus dem 

Kreis der zur Feigheit erzogenen und zur Flucht eingeübten Soldaten, er nahm statt dessen 

Leute, die, erst jüngst als Rekruten ins Heer aufgenommen, körperlich gut entwickelt waren und 

außerdem für einen kompetenten Beurteiler ihrer ganzen Verfassung nach den Anforderungen, 

wozu man sie ausgesucht hatte, zu genügen schienen. Sogleich überprüfte Sebastianus die phy-

sischen Qualitäten eines jeden einzelnen Mannes und ergänzte das noch Fehlende durch dau-

ernde Übung, wobei er die Gutwilligen belobigte und beschenkte, den Widerspenstigen gegen-

über sich jedoch streng und unbeugsam zeigte.“1040 

 

Bei Ammianus Marcellinus findet sich keine derartige Zusammenfassung. Seine Res gestae 

beschränken sich auf die Schilderung von Sebastianos’ Berufung zum magister peditum und 

seinen nächtlichen Hinterhalt gegen Fritigerns Goten an der Mariza.1041 Die mangelnden Paral-

lelen zwischen Ammianus Marcellinus auf der einen und Eunapios sowie Zosimos auf der an-

deren Seite veranlassten Paschoud zu dem Urteil, dass das Fragment 47.1 ein „triste exemple 

du vain bavardage“ des Eunapios sei und Zosimos’ Wiedergabe eine „exornatio rhétorique de 

25 lignes“ darstelle, die „ne nous apprend en effet qu’une seule chose, qui s’énonce en une 

ligne.“1042 Insbesondere im Hinblick auf die von Zosimos geschilderten weiteren Ereignisse, 

wonach Sebastianos’ Truppen betrunkene oder im Fluss badende Goten überfallen und töten, 

scheint Paschouds Urteil nicht ungerechtfertigt zu sein, zumal die Militäroperationen aus dem 

Hinterhalt erneut an die Überfälle von Julians Verbündetem Charietto gegen die Chamavi erin-

nern.1043 Möglicherweise handelt es sich also tatsächlich um Berichte ohne historische Grund-

lage. Doch unabhängig von der Frage, ob Eunapios hier eine bloße exornatio verfasst oder ob 

sich Zosimos am Bericht über Charietto orientiert hat, bietet sich die Erkenntnis, dass Eunapios 

 
1040 Zos. 4,23,2 f. (Übers. Veh): (...) δισχιλίους ᾔτησεν, οὓς ἂν ἕλοιτο, δοθῆναι στρατιώτας αὐτῷ: πλήθους γὰρ 
ἡγεῖσθαι χαύνως ἠγμένων ἀνθρώπων μὴ ῥᾴδιον εἶναι, παιδαγωγῆσαι δὲ ὀλίγους καὶ εἰς τὸ ἀρρενωπὸν ἐκ τοῦ 
θήλεος ἀναγαγεῖν οὐ σφόδρα δύσκολον εἶναι, καὶ ἄλλως δὲ λυσιτελὲς μᾶλλον ἐν ὀλίγοις ἢ παντὶ κινδυνεύειν τῷ 
πλήθει. (3) πείθει ταῦτα λέγων τὸν βασιλέα, καὶ λαβὼν αἵρεσιν οὐκ ἐκ τῶν ἐντεθραμμένων δειλίᾳ καὶ πρὸς τὸ 
φεύγειν γεγυμνασμένων οὓς ᾔτησεν εἵλετο, νεωστὶ δέ τινας ἐναριθμηθέντας τῷ στρατοπέδῳ καὶ σώματος 
ἀνατρέχοντας εὐφυΐᾳ καὶ προσέτι γε τῷ φύσιν τεκμαίρεσθαι δυναμένῳ φαινομένους εἰς ὅπερ ᾑρέθησαν ἱκανούς 
αὐτόθεν οὖν ἑκάστου τῆς φύσεως ἐπειρᾶτο, καὶ τῇ συνεχεῖ γυμνασίᾳ τὸ ἐνδέον ἐπλήρου, πειθομένους μὲν 
ἐπαινῶν καὶ δωρεαῖς ἀμειβόμενος, ἀπειθοῦσι δὲ σφοδρὸς καὶ ἀπαραίτητος εἶναι δοκῶν. 
1041 Vgl. Amm 31,11,1 und 31,11,4. 
1042 PASCHOUD 1979b, 380 Anm. 147. 
1043 Vgl. Eunap. hist. fr. 11, 11.1 sowie 11.2 und Zos. 3,7,3–6. 



224 
 

durchaus in der Lage war, eigene historiographische Inhalte zu kreieren, ohne auf bestehende 

Vorlagen zurückzugreifen. 

In seinem Bericht über Sebastianos verfolgt Eunapios eine andere Absicht als Ammianus 

Marcellinus, der sich vermutlich für die historisch korrekte Darstellung entschieden hat. Der 

eunapianische Sebastianos ist gebildet, wird aufgrund höfischer Nachrede entlassen, gelangt 

pflichtbewusst nach Konstantinopel und übernimmt Führungsverantwortung, die die Römer in 

Eunapios’ Augen längst vergessen haben. Begründen lässt sich seine positive Darstellung 

dadurch, dass Sebastianos zur Gefolgschaft Kaiser Julians gehört hatte. Insgesamt wird Sebas-

tianos zum Zerrbild, das sich so sehr von seinen Zeitumständen unterscheidet: Ihm gegenüber 

stehen intrigante Eunuchen, ungeordnete Streitkräfte und die sich abzeichnende Schlacht von 

Adrianopel. Während Ammianus Marcellinus verrät, dass Sebastianos in der Schlacht um-

kommt, enthalten Eunapios’ überlieferte Fragmente keine derartige Nachricht. Dennoch ist vor-

stellbar, dass er Sebastianos zum tragischen Helden von Adrianopel gemacht haben könnte, der 

den voranschreitenden Niedergang des Römischen Reichs auch trotz seiner vorbildlichen Tu-

genden nicht aufhalten konnte. 

 

Fragmente 47.2 und 47.3: 

Über das Ende von Valens’ Herrschaft sowie den katastrophalen Ausgang der Schlacht von 

Adrianopel 378 n. Chr. wurden nur zwei anonyme Suda-Lemmata überliefert. Während Letz-

teres bislang von keinem Editor dem eunapianischen Geschichtswerk zugeordnet wurde, ging 

im Fall des ersten Lemmas nur Blockley von Eunapios’ Urheberschaft aus. Fragment 47.2 be-

steht aus einem einzigen Satz und schreibt Valens zu, dass er den gesammelten Auszug gegen 

die Feinde angeordnet habe.1044 Blockley führte das Lemma zwar als eunapianisches Fragment 

an, gab dafür jedoch keine Gründe an.1045 Tatsächlich ergibt sich der Zusammenhang mit 

Eunapios zum einen durch die auffällige Wortwahl in Bezug auf den exaltierten Kaiser. Zum 

anderen kommt das darin verwendete Verb als Substantiv ἐκβάκχευσις (Eunap. hist. fr. 47.2) 

auch in Eunapios’ Vitae sophistarum vor.1046 

 
1044 Eunap. hist. fr. 47.2 = Suda ε 374: Ἐκβακχευθείς: (...) ὁ δὲ Οὐάλης ἐκβακχευθεὶς ἐπὶ τοὺς πολεμίους ἀθρόαν 
παρήγγειλεν ἔξοδον. 
1045 Vgl. BLOCKLEY 1983, 68. 
1046 Vgl. Eunap. vit. soph. 6,9,12: πολλῶν δὲ κινουμένων λόγων, ὡς ἤρξατο Σωσιπάτρα λέγειν, κατὰ μικρὸν ταῖς 
ἀποδείξεσι διαλύουσα τὰ προβαλλόμενα, εἶτα εἰς τὸν περὶ καθόδου ψυχῆς καὶ τί τὸ κολαζόμενον καὶ τί τὸ 
ἀθάνατον αὐτῆς ἐμπίπτουσα λόγον, μεταξὺ τοῦ κορυβαντιασμοῦ καὶ τῆς ἐκβακχεύσεως, ὥσπερ ἀποκοπεῖσα τὴν 
φωνήν, ἐσιώπησεν, καὶ βραχὺν ἐλλιποῦσα χρόνον, „τί τοῦτο;“ ἀνεβόησεν εἰς μέσους· „ὁ συγγενὴς Φιλομήτωρ 
φερόμενος ἐπ’ ὀχήματος, τό τε ὄχημα κατά τινα δυσχωρίαν περιτέτραπται, κἀκεῖνος κινδυνεύει περὶ τὼ σκέλη· 
(...).“ 



225 
 

Grundsätzlich beinhaltet die bacchische Ekstase mindestens zwei Bedeutungsrichtungen. Zum 

einen steht sie für getrübte Sinne, die etwa in Euripides’ Tragödien Troades und Bacchae vor-

kommen.1047 Zum anderen interpretiert Philodemos die bacchische Ekstase in seinem fragmen-

tarischen Werk, Über den Zorn, als Anlass, in Raserei zu verfallen.1048 Herodian kennt das Verb 

ebenfalls und benutzt es zur Beschreibung des moralischen Zustands des Römischen Reichs zur 

Zeit von Elagabal: 

 

„Als nun so alles, was vormals als ehrwürdig galt, mit Frevel und in trunkenem Fanatismus 

verhöhnt und mit Füßen getreten wurde, empfanden sowohl alle anderen Menschen wie vor 

allem die Soldaten Ärger und Unwillen: sie verabscheuten ihn (d. h. Elagabal), wenn sie ihn 

sahen, wie er sein Gesicht unmäßiger schminkte als es einer anständigen Frau ansteht, mit gol-

denen Halsketten und abartig luxuriösen Gewändern sich so unmännlich ausstaffierte und dann 

in der Aufmachung vor aller Augen herumtanzte.“1049 

 

Welche dieser Bedeutungsrichtungen Eunapios in Fragment 47.2 beabsichtigt hat, ist nicht zu 

beantworten. Dies ist umso bedauerlicher, weil dadurch unklar bleibt, welchen Eindruck die 

Schlacht von Adrianopel und das Ende des Kaisers auf das Geschichtswerk hinterlassen haben. 

So ist einerseits vorstellbar, dass Valens’ Sinne im Geschichtswerk beispielsweise durch den 

bei Eunapios als verachtenswert dargestellten Hofstaat getrübt wurden, um ihn mehr oder we-

niger unschuldig in der Schlacht von Adrianopel umkommen zu lassen. Andererseits könnte 

Eunapios den Kaiser aber auch als zürnenden Rächer dargestellt haben, der überstürzt und un-

überlegt gegen die vor Adrianopel lagernden Goten loszieht. Zosimos bietet bei der Untersu-

chung keine Hilfestellung, da sich Valens in der Historia nea entgegen Sebastianos’ Empfeh-

lungen entscheidet, seine Streitkräfte „ohne alle Ordnung“ aus Adrianopel herauszuführen, um 

in der anschließenden Schlacht unterzugehen.1050 

 
1047 So unterstellt der Herold Talthybios der Kassandra, dass „Verstand und Einsicht“ vernebelt seien, da sie an-
gesichts ihrer zugelosten Vermählung mit Agamemnon in Verzückung gerät. Vgl. Eur. Tro. 408 (Übers. Ebener): 
εἰ μή σ’ Ἀπόλλων ἐξεβάκχευεν φρένας (...). Durch Dionysios’ Verzauberung ist Agaue ebenfalls „von Sinnen“ 
und nicht in der Lage, ihren verkleideten Sohn Pentheus zu erkennen, der daraufhin von seiner Mutter und ande-
ren Thebanerinnen getötet wird. Vgl. Eur. Bacch. 1295 (Übers. Ebener): ἐμάνητε, πᾶσά τ’ ἐξεβακχεύθη πόλις. 
1048 Vgl. Phld. ir. = P. Herc. 182 col. 14,22–29: προάγεται δ̣ὲ καὶ ἀσεβεῖν εἰς ἱερεῖς ὑβρίζοντας καὶ παροινοῦντας 
εἰς ἱκέτας καὶ τῶν θείων αὐτῶν ἀφειδοῦντας καὶ περὶ ἄλλα πολλὰ τῶν τοιούτων ἐκβακχεύοντας. 
1049 Hdn. 5,8,1 (Übers. Müller): πάντων δὲ οὕτως τῶν πάλαι δοκούντων σεμνῶν ἐις ὕβριν καὶ παροινίαν 
ἐκβεβακχευμένων, οἵ τε ἄλλοι πάντες ἄνθρωποι καὶ μάλιστα οἱ στρατιῶται ἤχθοντο καὶ ἐδυσφόρουν. ἐμυσάτ-
τοντο δὲ αὐτὸν ὁρῶντες τὸ μὲν πρόσωπον καλλωπιζόμενον περιεργότερον ἢ κατὰ γυναῖκα σώφρονα, 
περιδεραίοις δὲ χρυσίνοις ἐσθῆσί τε ἁπαλαῖς ἀνάνδρως κοσμούμενον, ὀρχούμενόν τε οὕτως ὡς ὑπὸ πάντων 
ὁρᾶσθαι. 
1050 Zos. 4,24,1 (Übers. Veh): (...) τὸν στρατὸν ἅπαντα σὺν οὐδενὶ κόσμῳ πρὸς τὴν μάχην ἐξῆγεν ὁ βασιλεύς. 



226 
 

Das letzte eunapianische Zeugnis, das möglicherweise mit Valens im Zusammenhang steht, ist 

Fragment 47.3 und stammt aus der Suda.1051 Das anonym überlieferte Lemma wurde bislang 

von keiner Eunapios-Edition in Erwägung gezogen, auch wenn Bernhardy in den Anmerkungen 

zu seiner Suda-Edition vermutete, es sei ein „dictum ut videtur Eunapii, cum de Valentis interitu 

traderet“.1052 Wie Bernhardys Kommentar nahelegt, könnte sich der Inhalt von Fragment 47.3 

tatsächlich auf Valens’ Ableben beziehen, da neben weiteren Zeugen sowohl Ammianus 

Marcellinus als auch Zosimos vom Feuertod des Kaisers berichten.1053 Ammianus Marcellinus 

führt den Feuertod als zweite Erklärung an, nachdem Valens – der ersten Todesart zufolge – 

durch einen Pfeil niedergestreckt und unmittelbar auf dem Schlachtfeld verstorben war.1054 Da 

die Schilderung des Feuertodes ausführlicher ausfiel als der Tod durch eine Schusswunde, ar-

gumentierten die Kommentatoren der Res gestae im Umfeld von den Boeft, dass Ammianus 

Marcellinus den Feuertod des Kaisers vermutlich für „more credible“ hielt und daher ausführ-

licher diskutiert habe.1055 Unabhängig von der Historizität des Feuertodes könnte Fragment 47.3 

einen Teil dessen gebildet haben, was aus Eunapios’ Geschichtswerk exzerpiert wurde und Zo-

simos als Vorlage diente. Da die Historia nea nur die Version des Feuertodes kennt, muss 

Eunapios zumindest ebendiese Erzählung ebenfalls geboten haben. Ob Fragment 47.3 jedoch 

aus seinem Geschichtswerk stammt, lässt sich am Ende nicht beweisen. 

Mit Fragment 47.3 endet Eunapios’ Bericht über Valens. Paschoud leitete aus Zosimos’ nüch-

ternen Darstellung ab, dass die Historia nea, „donc aussi très vraisemblablement chez Eunape“ 

den Ausgang der Schlacht von Adrianopel weitaus weniger tragisch und beispielgebend darge-

stellt habe als etwa Ammianus Marcellinus, für den ihr Ergebnis auch das Ende seiner Res 

gestae bildete.1056 Während Paschouds Kommentar zur Historia nea zutreffen mag, ist Eunapios 

vor allem durch seine pathetische Wortwahl aufgefallen, sei es beim Bericht über den Räuber 

Charietto oder bei der Darstellung von Julians Ableben. Nur weil Zosimos in diesem Fall zu 

einer nüchternen Darstellung tendiert hat – wie im Übrigen auch an anderen Stellen, sogar ent-

gegen Eunapios1057 –, bedeutet dies nicht, dass seine Vorlage ebenfalls so verfahren ist. Dies 

lässt sich aus Fragment 47.3 nicht schließen, sofern es überhaupt eunapianisch ist.  

 
1051 Eunap. hist. fr. 47.3 = Suda π 1206: Περινήσαντες: περισωρεύσαντες. οἱ δὲ βάρβαροι πολὺ περινήσαντες 
πῦρ συνέφλεξαν ἅπαντας. Vgl. jedoch auch Plut. gen. Socr. 583a, bei dem περινέω im Zusammenhang mit den 
Pythagoreern in Metapont genannt wird. 
1052 BERNHARDY 1853c, 216 Anm. 2. 
1053 Vgl. Amm. 31,13,14 f. und Zos. 4,24,4. Weitere Zeugen sind etwa Epit. Caes. 46,2, Hier. chron. a. 378 = 
249,1–15 und Socr. 4,38,8–10. Vgl. hierzu auch DEN BOEFT / U. A. 2018, 236 f. 
1054 Vgl. Amm. 31,13,12. 
1055 DEN BOEFT / U. A. 2018, 236. Vgl. auch LENSKI 2002a, 340, HUGHES 2013, 203, WANKE 1990, 219 mit 
Anm. 83. 
1056 PASCHOUD 1979b, 383 f. Anm. 149. Ähnlich unspezifisch wie Zosimos bleibt auch Epit. Caes. 46,2. 
1057 Vgl. bspw. Eunap. hist. fr. 11.2 mit Zos. 3,7,1, fr. 12 mit Zos. 3,7,7 oder fr. 23 mit Zos. 3,29,2–30,1. 



227 
 

III ZUSAMMENFASSUNG 

 

In der Rückschau auf die mehr oder weniger inhaltsreichen und umfangreichen Fragmente, Pa-

ragraphen und Dubia bis zur Schlacht von Adrianopel wird deutlich, wie facettenreich 

Eunapios’ Geschichtswerk angelegt war. Angesichts des unterhaltsamen Charakters der Frag-

mente wird ebenso offensichtlich, wie schwer der Verlust großflächiger Inhalte des gesamten 

Geschichtswerks wiegt. Wenn mehr Inhalte, Berichte und Anekdoten überliefert worden wären, 

hätten sich mit großer Sicherheit weitere Exempla für Eunapios’ Einfallsreichtum geboten. Ne-

ben der Tatsache, dass wesentliche Inhalte des Geschichtswerks vermutlich für immer verlo-

rengegangen sind, gilt die weitere Einschränkung, dass die Betrachtung der Fragmente stets 

von den Textzeugen des Geschichtswerks abhängig ist und der Zugang zu Eunapios selbst ver-

wehrt bleibt. Dennoch gewährt die verbliebene Anzahl der Fragmente Einblicke in seine Auf-

fassung von Historiographie, in seine Quellen und in die Bewertung seiner Zeitumstände. 

 

 

10 Historiographie: zwischen ἀλήθεια, ἀκρίβεια und εἰκός 

Über den gesamten Berichtszeitraum hinweg bietet Eunapios immer wieder ereignisgeschicht-

liche Notizen, die von anderen Autoren bestätigt werden: angefangen etwa bei der Kontextua-

lisierung der Belagerung von Kremna durch den Isaurier Lydios zur Zeit von Probus in Frag-

ment 2 und der Notwendigkeit des julianischen Friedensschlusses mit den Chamavi aufgrund 

des Zugangs zur britannischen Getreideversorgung in Fragment 12 über Diokletians Überle-

gung in Fragment 5, die Grenzregionen mit stärkeren Befestigungen auszustatten, bis zur Wie-

dergabe der Herrschaftsnachfolge der Söhne Konstantins I. im Jahr 337 n. Chr. in Fragment 7 

und 7.5. Selbstverständlich kennt Eunapios die historische Abfolge der römischen Kaiser und 

orientiert sich in den verbliebenen Fragmenten an den wichtigsten Ereignissen und Daten, deren 

Ergebnis er korrekt wiedergibt, selbst wenn er auf dem Weg zum Ergebnis eines Ereignisses 

von der Struktur der übrigen Geschichtsschreibung abweicht. So ist das Ergebnis der Augustus-

Proklamation Julians in Fragment 14 historisch, auch wenn Eunapios diesbezüglich vermutlich 

sechs Mitverschwörer erfindet, um eine Gleichrangigkeit der Erhebung mit Parallelen aus der 

Vergangenheit herzustellen. 

Der Wert von Eunapios’ Geschichtswerk liegt darin, dass er die wesentlichen Ereignisse kennt 

und ein erstaunliches Detailwissen hat. Er nennt Namen von Orten und Lokalitäten – wie 

Speyer in Fragment 13, mit Dadastana in Fragment 28.1 den richtigen Todesort von Jovian – 

und Protagonisten – wie Charietto und Kerkion in Fragment 11 oder den Befehlshaber 



228 
 

Sebastianos in Fragment 47 –, die entweder kein anderes Geschichtswerk kennt oder die allen-

falls in anderen historischen Kontexten vorkommen. Weiterhin zeichnet sich Eunapios dadurch 

aus, dass er den Inhalt bekannter julianischer Schriften kennt und darüber hinaus auch von der 

Existenz mindestens eines unbekannten βιβλίδιον in Fragment 9 weiß, das Julian infolge der 

Schlacht von Argentoratum verfasst und Eunapios während der Niederschrift seines Ge-

schichtswerks vorgelegen haben dürfte. 

In seinem Geschichtswerk webt Eunapios immer wieder methodologische Überlegungen und 

Exkurse ein und zeigt damit, dass er mit den Autoritäten der historiographischen Methodologie 

wie etwa Thukydides, Herodot, Aristoteles und Polybios bestens vertraut ist. In Fragment 1 

verpflichtet er sich zur ἀλήθεια, was für ihn bedeutet, sich von jeglicher Subjektivität und Vor-

eingenommenheit zu lösen und den Ereignisverlauf wahrheitsgetreu wiederzugeben. Zu seiner 

Wahrheitsdefinition gehört auch, dass er in Fragment 26 auf die Wiedergabe weiterer Prophe-

zeiungen für Julian verzichten will und Dexippos in Fragment 1 dafür lobt, dass dieser in seiner 

Chronik den Bericht über die mythische Zeit, d. h. für die wahrheitsgetreue Berichterstattung 

redundante, Inhalte ausgespart hat. Demgegenüber kritisiert Eunapios in Fragment 73 namen-

lose Historiker, die Fehlinformationen und Halbwahrheiten effekthascherisch verbreiten und zu 

seiner Definition des τέλος ἱστορίας (Eunap. hist. fr. 1,2,2) im Widerspruch stehen.1058 Dem 

Ziel von Historiographie abträglich sind in seinen Augen auch Entlehnungen aus dem Epos 

oder dem Mythos, die ausschließlich zur Ausschmückung und Anreicherung von Details in 

Geschichtswerke eingearbeitet werden. 

In Fragment 65.1 bekundet er, dass er in seinem Geschichtswerk – und zwar im Unterschied zu 

seinen Vitae sophistarum – nicht auf Einzelschicksale, sondern auf übergeordnete Strukturen 

und Sachzusammenhänge eingehen will, und beweist damit, dass er den Unterschied zwischen 

biographischer und historiographischer Literatur kennt.1059 Eine derartige Reflexionsleistung 

lässt erahnen, dass sein Geschichtswerk vermutlich über noch viel mehr ereignisgeschichtliche 

Nachrichten verfügte, als es die heute verbliebenen Fragmente vermuten lassen.1060 Das 

 
1058 Hier thematisiert er die Schwierigkeiten, die Ereignisse angemessen niederzuschreiben, und die Prämisse, 
sich der Wahrheit uneingeschränkt verpflichtet zu haben. Zudem erfolgt eine umfassende Missbilligung anderer 
Gewährsleute und ihrer Geschichtswerke, von deren Inhalten Eunapios wissen will und daran kritisiert, dass sie 
auch vollkommen unvorstellbare Geschichten als Wahrheit darstellen und dafür gelobt würden. Vgl. Eunap. hist. 
fr. 73: ἀλλ’ εἰκὸς μὲν τοὺς τὰ ἀκριβέστερα γράψαντας κατὰ χρόνους καὶ κατὰ ἄνδρας προσποιουμένους 
ἀσφαλῶς τι λέγειν, ἔς τε χάριν καὶ ἀπέχθειαν ἅμα φέρειν τὴν συγγραφήν· τῷ δὲ ταῦτα γράφοντι οὐ πρὸς ταῦτα 
ἔφερεν ἡ ὁδὸς, ἀλλ’ ὡς ὅτι μάλιστα ἀνατρέχοι καὶ στηρίζοιτο πρὸς ἀλήθειαν. 
1059 Vgl. Eunap. hist. fr. 65.1: καὶ ταῦτα μὲν ἐν τοῖς διεξοδικοῖς, ἐὰν τῷ δαίμονι δόξῃ, γραφήσεται, (οὐ τὰ καθ’ 
ἕκαστον ἔχοντα, ἀλλὰ τὸ κοινὸν, ὃ ˹ἐκεῖ˺ σαφέστερον λελέξεται). Für ihn ist eine Biographiensammlung immer 
mit Einzelschicksalen verbunden, während sich ein Geschichtswerk mit Gesamtzusammenhängen, Ereignissen 
und Strukturen beschäftigen soll. Vgl. hierzu auch BALDINI 1984, 96–100, und BECKER 2013, 416 f. 
1060 Mit seinen Perspektivwechseln zwischen Constantius II. und Julian in Fragment 14,1 deutet Eunapios an, 
dass er in diesem Abschnitt sowohl über Julians Aufenthalt in Gallien als auch möglicherweise über 



229 
 

Epitomier-Interesse der Konstantinischen Epitomatoren beschränkte sich – jedenfalls in den 

überlieferten Bänden der Exzerptensammlung – jedoch vorrangig auf die Wiedergabe von Zi-

taten und Sprichwörtern, ganzen Redebeiträgen oder singulär berichteten Intrigen, d. h. auf ein-

zelne Protagonisten und deren individuelle Handlungen, während größere Zusammenhänge und 

Strukturen ausgelassen wurden. Die bloße Ereignisgeschichte über das dritte und vierte Jahr-

hundert n. Chr. scheint mehr oder weniger vernachlässigbar gewesen zu sein, da sie entweder 

anderweitig überliefert war oder nicht den qualitativen Anforderungen der Konstantinischen 

Exzerptoren entsprach und dementsprechend aus den Werken anderer Autoren geschöpft wer-

den konnte. 

Neben der selbstauferlegten Verpflichtung zur ἀλήθεια bekennt sich Eunapios in Fragment 1 

zur ἀκρίβεια und meint damit die genaue Prüfung seiner Quellen. Beide nennt er in Fragment 

73 in einem Atemzug, was wiederum an das thukydideische Methodenkapitel erinnert, in dem 

Thukydides nicht nur seine Arbeitsweise vorstellt, sondern auch die Begriffe als wesentliche 

Pflichten eines Geschichtsschreibers definiert.1061 Während ἀκρίβεια nur am Ende von Frag-

ment 73 auftaucht, nennt Eunapios ἀλήθεια dort gleich siebenmal und macht sie damit zur 

wichtigsten Verpflichtung seines Geschichtswerks. Bei seinen Herleitungen schafft er jedoch 

keine neuen Definitionen, sondern schließt sich bekannten Formulierungen an.1062 

In Ermangelung zeitgenössischer Quellen in Fragment 41 gibt Eunapios zu, dass ihm für den 

Bericht über die Frühgeschichte der Hunnen nur Informationen aus alten Quellen vorlagen, 

während er für zeitgenössische Informationen über die Hunnen auch auf mündliche Berichte 

zurückgreifen konnte. In Fragment 74/75 lässt er durchblicken, dass es ihm in Bezug auf Infor-

mationen aus dem Westen des Römischen Reichs schwergefallen ist, die widersprüchlichen 

Aussagen seiner mündlichen Quellen miteinander zu harmonisieren.1063 Für die zur Schau 

 
Constantius’ II. Vorbereitungen zum Krieg gegen die Perser berichtet haben könnte. Auch wenn Details zu letz-
terem Feldzug nicht im Epitomier-Interesse der Konstantinischen Exzerptoren lagen, macht Eunapios deutlich, 
dass er in der Lage war, unterschiedliche Themenhorizonte redaktionell miteinander verbinden und die Berichte 
harmonisieren zu können. 
1061 Vgl. die zahlreichen Nennungen in Thuc. 1,20–23 sowie hierzu auch RENGAKOS 2011, 406. 
1062 Beispielsweise findet sich der substantivierte Infinitiv τὸ φροντίζειν ἀληθείας (Eunap. hist. fr. 73) in ganz 
ähnlicher Weise in Plat. Phd. 91c wieder, indem Sokrates seine Gesprächsteilnehmer dazu anhält, sich weniger 
um ihn – der gerade zum Tode verurteilt wurde – als vielmehr um die Wahrheit zu sorgen. 
1063 Darin hebt er die Unzugänglichkeit von Informationen περὶ τὴν ἑσπέραν (Eunap. hist. fr. 74/75,1) hervor. 
Zwar ist er sich einer grundsätzlichen Trennung zwischen dem römischen Osten und Westen bewusst, deutet mit 
seinem Bedauern über die Unkenntnis westlicher Ereignisse aber nicht an, dass er von einem separierten Weströ-
mischen und Oströmischen Reich weiß. Unter ἑσπέρα dürfte er weniger ein Staatsgebilde als vielmehr den geo-
graphischen Westen verstehen, d. h. die westlich vom Illyricum gelegenen Präfekturen. Möglicherweise verbirgt 
sich hinter seiner Aussage auch eine Antwort auf die Frage, warum Honorius in den verbliebenen Fragmenten 
seit seiner Herrschaftsübernahme 395 n. Chr. überhaupt keine Rolle mehr gespielt hat und weswegen sein Epit-
ropos Stilicho nur in dem Moment in Erscheinung tritt, als er in den Osten des Römischen Reichs eingreift, um 
Alarichs Goten zu stellen. Trotz seines Bedauerns lässt Eunapios seine Polemik nicht missen und berichtet von 



230 
 

gestellte Redlichkeit seiner Vorgehensweise bedeutet das, dass er die Berichte lieber vollum-

fänglich ausspart, anstatt Fehlinformationen zu unterbreiten, und auf den χρόνος vertraut, der 

die genaue Ereignisfolge noch zu Tage fördern wird.1064 

In diesem Zusammenhang geht er in Fragment 73 auf den Begriff εἰκός ein, mit dessen Hilfe 

Eunapios seine Quellen nach bestem Wissen und Gewissen geprüft und wiedergegeben haben 

will.1065 Im gleichen Fragment verurteilt er das gegenteilige Vorgehen und wirft wiederum na-

menlosen Historikern vor, dass sie ihre Quellen aus Gründen der Unterhaltung ihrer Leserschaft 

abändern oder eine an sich unwahrscheinliche Handlung um eine fiktive, noch unwahrschein-

lichere Handlung ergänzen würden, um den Wahrheitsgehalt der ersten Nachricht künstlich zu 

erhöhen.1066 

In seinen methodologischen Exkursen beweist Eunapios seine literarische Bildung und seine 

genauen Kenntnisse historiographischer Gepflogenheiten. Wenn daher nur ebenjene Fragmente 

über seine methodische Herangehensweise überliefert worden wären, läge mit Eunapios ein 

beispielgebender Beleg für das Funktionieren spätantiker Historiographie vor, die an das klas-

sische Bildungsideal eines Thukydides anknüpfen oder es jedenfalls nach bestem Wissen und 

Gewissen imitieren will. Da neben diesen Fragmenten aber noch weitere Inhalte seines Ge-

schichtswerks vorliegen, in denen er wissentlich und vorsätzlich gegen sein eigenes Postulat 

verstößt, wird schnell die Frage aufgeworfen, wie prinzipientreu Eunapios eigentlich ist, welche 

Intention er verfolgte und welchen Anspruch er an seine Leserschaft stellte. 

 

 

11 Alternative Fakten: zwischen Fiktion und Realität 

Sobald die Dichte der überlieferten Fragmente ab dem Beginn von Konstantins I. Alleinherr-

schaft zunimmt, lassen sich im Vergleich mit der EKG-Tradition und Ammianus Marcellinus 

 
einem παγκράτιον, also einem Gesamtkampf aus Ringen und Faustkampf sich widersprechender, mündlicher 
Zeugen, und dem ἔργον (Eunap. hist. fr. 74/75,1) des Historikers, ihre Aussagen zusammenzufügen. 
1064 Jedenfalls begnügt sich Eunapios wie schon in Fragment 73 auch hier mit dem Hinweis, dass die Zeit den 
Ereignisverlauf ans Tageslicht führen werde, sodass es gelingen kann, darüber zu berichten. Hierzu bedient er 
sich in Fragment 74/75,1 eines geflügelten Wortes (τῷ σοφωτάτῳ χρόνῳ), das er aus Pindars Oden entnommen 
haben will. Vgl. Pind. Olymp. 30–34. 
1065 Vgl. Eunap. hist. fr. 73. Darin nennt Eunapios mit εἰκός (Eunap. hist. fr. 73) einen weiteren historiographi-
schen Terminus, der insbesondere bei Herodot und Thukydides im Zusammenhang mit der Wahrscheinlichkeit 
von Ereignissen fällt und im Fall des eunapianischen Geschichtswerks aus Lukians Satireschrift Quomodo histo-
ria conscribenda sit entnommen worden sein könnte. Vgl. Lucian. hist. conscr. 47, aber auch Thuc. 1,121,4, 
2,89,6, 4,17,5, 6,18,1 und 6,18,4 oder Hdt. 1,155,3 und 7,103,2. Bei Lukian steht εἰκός laut HOMEYER 1965, 261, 
für die „Methode aus Vermutungen“, die dem wahrhaften Ereignisverlauf nahekommen und Lücken in der Über-
lieferung bestmöglich ersetzen sollte. 
1066 Vgl. Eunap. hist. fr. 73: καὶ πολὺς περὶ αὐτοὺς ὁ συνθέων ὅμιλος, μαρτυροῦντες ῥᾳδίως, ὅτι ταῦτα οὕτως 
ἔχει, καὶ τὴν ἀρετὴν τῆς συγγραφῆς εἰς τόδε συμβιασάμενοι καὶ κατατείναντες, ὡς ἄρα τοῦτο ἐστὶν αἰθέριον καὶ 
οὐρανόμηκες, ὅπερ αὐτοὶ διὰ βίου τινὰ χλιδὴν ἴδωσι καὶ ἁπλότητα χαυνότερον ἐπαινοῦντες, ἐς τὸ πιστευόμενον 
καὶ δημῶδες συνάγουσι καὶ καταβιάζονται. 



231 
 

auch Formen alternativer Berichterstattung nachweisen. Hierbei handelt es sich um ahistorische 

Informationen wie etwa den Giftanschlag auf Konstantin I. durch seine Brüder in Fragment 7.1 

oder Jovians Tod durch einen vergifteten Pilz in Fragment 28.1. Tendenziell nehmen fiktive 

und mit Sicherheit ahistorische Informationen in der zweiten Hälfte seines Geschichtswerks zu. 

So wird es – wie in Fragment 71.2 angedeutet – in Konstantinopel kein „Volk der Eunuchen“ 

gegeben haben, der dem Einfluss des praepositus sacri cubiculi Eutropios nachgeeifert hat.1067 

Weiterhin wird auch der Wurstverkäufer Bargos in Fragment 71,2 keinesfalls in die Position 

eines militärischen Befehlshabers gekommen sein1068, und die in Fragment 85 wiedergegebene 

Rede des Fravitta gegen Johannes ist wenigstens in Teilen durch Eunapios nachweislich kon-

struiert worden.1069 In den Fragmenten 15 und 45 bleibt der ansonsten unbekannte Rhetor 

 
1067 Hierbei zieht er den Einfluss des Eunuchen ins Lächerliche, indem er zum einen ein fiktives τῶν εὐνούχων 
ἔθνος (Eunap. hist. fr. 71.2) kreiert, dem sich aufgrund von Eutropios’ Machtposition am Kaiserhof mehr und 
mehr Personen anschließen. Zum anderen handelt es sich hierbei um erwachsene Männer, die den Wunsch ver-
spürt hätten, wie Eutropios zu sein, und sich daher haben kastrieren lassen. Bei seiner Polemik bedient sich 
Eunapios des gleichen Musters, das er schon im Zusammenhang mit der wundersamen Vermehrung von Chariet-
tos Räubergefährten in Fragment 11 verwendet hat. Aus einer einzigen Person werden zahlreiche Eutropioi. 
1068 Der Historia nea zufolge handelte es sich bei Bargos, der laut PASCHOUD 2011, 106 Anm. 17, „n’est connu 
que par Zosime et Eunape“ um einen Wurstverkäufer, der für seine Redekunst und seine Überzeugungsfähigkeit 
bekannt gewesen sei. Eine Erklärung für Eunapios’ mögliche literarische Vorlage bietet der Wurstverkäufer 
Agorakritos in Aristophanes’ Komödie Equites, in der er sowie der Sklave Paphlagon um die Gunst des senilen 
und leicht zu beeinflussenden Hausherren Demos buhlen, mit dem Aristophanes den Zustand des attischen Vol-
kes personifizierte. Vgl. zu Aristophanes’ Equites noch den ausführlichen Kommentar von KRAUS 1985. Zu-
nächst lassen sich die beiden anderen Haussklaven des Demos über Paphlagons ungebührenden Einfluss auf den 
gefügig gemachten Demos aus und sind der Meinung, nur ein noch betrügerischer Mensch könne Paphlagon aus-
stechen. Diese Eigenschaft begegnet ihnen im Wurstverkäufer Agorakritos, der ihnen auf der Agora auffällt und 
sich zur Teilnahme an ihrer Intrige überzeugen lässt, indem sie ihm in Aussicht stellen, für die Herrschaft über 
Athen prädestiniert zu sein, da er πονηρὸς κἀξ ἀγορᾶς (...) καὶ θρασύς (Aristoph. equ. 181) sei. Wenn Timasios 
in der eunapianischen Interpretation für die beiden ausgebooteten Haussklaven steht, personifiziert Arkadios De-
mos und Eutropios den neuen Haussklaven Paphlagon. Der Wurstverkäufer Bargos spielt dagegen sich selbst, 
d. h. den Wurstverkäufer Agorakritos. Vollkommen kongruent lassen sich beide Handlungen jedoch nicht über-
einanderlegen, da es Bargos, anders als seinem literarischen Spiegelbild Agorakritos, letzten Endes nicht gelingt, 
Eutropios bzw. Paphlagon auszubooten, sondern er zum Opfer seines Wagemuts wird. Dennoch deutet insbeson-
dere der Auftritt des Wurstverkäufers in Aristophanes’ Komödie auf eine Identifikation von Bargos mit Ago-
rakritos. Schließlich erscheint er bei Aristophanes, ὥσπερ κατὰ θεῖον (Aristoph. equ. 147) gesandt, während 
Eunapios mit καθάπερ ἐξ οὐρανοῦ πρὸς τὴν γῆν (Eunap. hist. fr. 71,1) im ersten Paragraphen des Fragments 
ebenfalls eine göttliche Sendung andeutet. Bei Aristophanes beschrieb KRAUS 1985, 125 Anm. 42 es als Kunst-
griff, „einen unmotiviert zur rechten Zeit erfolgenden Auftritt gegen das Bedenken der Unwahrscheinlichkeit 
dadurch zu sichern, daß auf den glücklichen Zufall ausdrücklich hingewiesen wird.“ Wenn Eunapios seine 
Handlung in diesem Fragment also – anders als in Aristophanes’ Komödie – ungünstig ausgehen ließ, indem sich 
Demos, d. h. Arkadios, nicht zu seinen alten Werten zurückführen ließ, könnte sich hier ein Hinweis auf 
Eunapios’ negative Sicht auf Zeitumstände und die Herrschaft von Arkadios verbergen. Sofern es sich bei Bar-
gos also um eine weitere ahistorische Eigenkonstruktion handelt, die sich in diesem Fall an Aristophanes an-
lehnt, bietet sich hier nicht zuletzt ein weiterer Beleg für Eunapios’ Fähigkeit, literarische Vorbilder in seinem 
Geschichtswerk zu verarbeiten, selbst wenn es zu Lasten der Historizität geht. 
1069 Zunächst richtet sich Fravittas geäußerte Kritik in der Rede gegen Johannes, der 403/404 n. Chr. comes sa-
crarum largitionum war und nicht mit dem gleichnamigen Johannes zu verwechseln sein dürfte, der im Zusam-
menhang mit Gainas’ Bedingungen für einen Waffenstillstand 399/400 n. Chr. als Geisel gefordert worden war 
und zur Zeit des Fravitta-Prozesses nach Konstantinopel zurückgekehrt sein soll. Vgl. für die Überführung von 
Geiseln Zos. 5,18,8 und 5,23,1 f. für die Rückkehr nach Konstantinopel sowie PASCHOUD 2011, 175 f., der da-
von ausgeht, dass die Historia nea hier Johannes Chrysostomos gemeint hat und es infolgedessen zu Interpolatio-
nen bei Eunapios oder Zosimos kam, die das Verhältnis durch die Lacuna nach Zos. 5,22,3 zusätzlich erschwe-
ren. Einen Hinweis auf die Identität des Johannes Chrysostomos bietet sich Paschoud zufolge in der sicher 



232 
 

Eunapios obskur und seine Bedeutung für das Geschichtswerk unklar. Beim Urheber des Epi-

gramms auf Musonios in Fragment 45.1,3, Theodoros, verhält es sich ähnlich, auch wenn eini-

germaßen wahrscheinlich ist, dass es sich um einen fiktiven Autor handelt. Den Höhepunkt 

ahistorischer Schilderung vollzieht Eunapios im Bericht über Hierax1070, Lucius Herennia-

nus1071 und Johannes1072 in den Fragmenten 85 und 86, die er mit aus der Fabelwelt entliehenen 

 
paganen Unterstellung in Zos. 5,18,8, Johannes sei der Liebhaber von Arkadios’ Ehefrau Aelia Eudoxia gewe-
sen. Eine derart topische Unterstellung begegnet auch im Zusammenhang mit dem Berater von Konstantin I., 
Bischof Ossius von Córdoba, dem Eunap. hist. fr. 7.2, vermittelt über Zos. 2,29,3 vorwirft, besonderen Umgang 
mit den Hofdamen zu pflegen. Vgl. dagegen BLOCKLEY 1983, 149 Anm. 171, sowie Art. Ioannes (1), PLRE, 
Bd. 2 (1980), 592 f. Sofern Fravittas Rede überhaupt historisch ist, gibt Eunapios mit einiger Sicherheit nicht 
ihren originalen Wortlaut ab, da sich im gesamten Fragment 85 sowohl genuin eunapianische Themen als auch 
andere literarische Vorlagen ausfindig machen lassen. Schon der Beginn, in dem sich Fravitta direkt an Johannes 
richtet und ihn als πάντων (...) τῶν κακῶν αἴτιος (Eunap. hist. fr. 85) bezeichnet, begegnet vollkommen kongru-
ent in den Reden von Aeschin. or. 3,253 und Demosth. or. 8,31. Sodann schmückt Fravitta seinen Vorwurf, dem-
zufolge Johannes die Eintracht von Arkadios und Honorius entzweie, mit arithmetischen Formulierungen – wie 
τοὺς βασιλέας ἐν δύω σώμασι μίαν βασιλείαν ἔχοντας aus (Eunap. hist. fr. 85) –, für die Eunapios schon in Frag-
ment 11 Interesse gezeigt hat. Weiterhin findet sich auch das Adjektiv ἀδαμάντινος (Eunap. hist. fr. 85), das 
Fravitta zur Beschreibung der Güte von Arkadios’ und Honorius’ Eintracht verwendet, an anderen Stellen des 
eunapianischen Geschichtswerk wieder. Da letztlich auch der Schlusssatz von Fragment 85 – auch wenn er nicht 
mehr Teil von Fravittas Rede ist – Fremdmaterial darstellt, weil er aus Hom. Il. 22,257 hervorgeht, entsteht der 
Eindruck, dass alle gewählten Worte des Fragments nicht aus Fravittas Mund stammen, sondern Eunapios’ Kon-
struktionen geschuldet sind. 
1070 In Bezug auf Hierax sah sich Eunapios zu der Ergänzung verpflichtet, dass Hierax ὄνομα δὲ τοῦτο ἀνθρώπου 
κύριον (Eunap. hist. fr. 83) gewesen sei. Seine Erklärung dürfte er für notwendig gehalten haben, da ἱέραξ in der 
Wortbedeutung ansonsten für „Habicht“ steht und der vorgestellte Protagonist ebenfalls vogelartige Eigenschaf-
ten besitzt, die Eunapios infolgedessen ausführt. Vgl. auch BOISSEVAIN 1906, 99, der vermutete, dass die Ergän-
zung auf die Kompilatoren der Konstantinischen Exzerptensammlung zurückgehe, sowie zu Hierax in der Be-
deutung als Vogel auch ARNOTT 2007, 99–102. Zudem sei Hierax etwa in Bezug auf Nahrung unersättlich und 
κορακώδης (Eunap. hist. fr. 83) gewesen. Wie schon bei seinem Namen dürfte Eunapios zur Beschreibung von 
Hierax’ rabenhafter Art Inspirationen in Aesops Fabulae gefunden haben, da in Aesop. fab. 50 ein unersättlicher 
Rabe begegnet, der sich aufgrund seines Hochmuts vom Fuchs überlisten lässt. Vgl. hierzu auch HÜNEMÖRDER 
2001. Ohne Bezug zu seiner Gefräßigkeit erscheint der Rabe in Aesch. Supp. 750–753 immerhin als unzuverläs-
sig und nicht vertrauenswürdig, wodurch sich Eunapios eine Symbolik bietet, die Hierax’ Rabenartigkeit vollum-
fänglich negativ zusammenfasst. Zu der zugeschriebenen Gefräßigkeit gesellt sich Hierax’ Wollust hinzu, die ihn 
Fragment 83 zu ἀλεκτρυώδης werden lässt. Auch wenn sich für die Wollust des Hahns keine unmittelbare Vor-
lage in Aesops Fabulae ausmachen lässt, dürfte sie auf Eunapios’ Allgemeinwissen oder aber auch auf Aristot. 
hist. an. 488b beruhen. Zu welchem Zweck Eunapios Hierax mit den Vogelanalogien überhäuft, ist ebenso wenig 
ersichtlich wie die Frage, bei welcher Gelegenheit ihn Eunapios höchstpersönlich in Fragment 83 zur Rede ge-
stellt haben will. Ob es also zwischen ihnen zu einer unmittelbaren Konfrontation kam oder ob er Hierax’ An-
denken durch die pejorativen Vogelanalogien nur aus der Perspektive des Geschichtsschreibers geraderücken 
wollte, muss offenbleiben. Es kann lediglich vermutet werden, dass Eunapios ihn so negativ wie möglich darstel-
len wollte, um ihn zum einen als Antagonisten zum tugendsamen Fravitta zu präsentieren und zum anderen, um 
seine Mittäterschaft an der Beseitigung des Konsuls von 401 n. Chr. schillernder auszuschmücken. 
1071 Die Analogie zu Hes. op. 201–211 gelingt Eunapios in Bezug auf Lucius Herennianus mehr oder weniger 
überzeugend, da er Hierax als „Habicht“ zur Nachtigall und Lucius Herennianus – den er zuvor als Adler be-
zeichnet hat – zum eigentlichen Habicht machen muss. Was in Fragment 83 noch aufging, da Hierax dort auch 
als räuberischer und verschlagener Habicht auftrat, muss in Fragment 87 sinnentstellend verschränkt werden. 
Neben der Schwierigkeit des komplizierten Namenstauschs ergibt sich auch ein moralisches Problem, da Lucius 
Herennianus nun zum habgierigen Täter wird, während Eunapios in Fragment 86 andeutet, dass er Hierax 
4.000 solidi zugunsten des Gemeinwohls abgenommen habe. Vgl. zur Nachtigall auch DALFEN 1994 und HÜNE-
MÖRDER 2000 sowie ders. 1998b zum Habicht. 
1072 Bei Johannes dürfte das polemische Attribut ἱερακοτρόφον (Eunap. hist. fr. 85) keiner literarischen Vorlage 
folgen. BLOCKLEY 1983, 149 Anm. 171, schlug die Konjektur ἱερακοβοσκόν vor, da sich für „Habichtnährer“ 
keine Belege in der Literatur finden. Τροφός allein begegnet dagegen insbesondere in der Bedeutung als Pflege-
rin oder Amme sowie als Kompositum παιδοτρόφος bei Aristot. hist. an. 542b oder als μηλοτρόφος und 
ἱπποτρόφος bei Bacchyl. 11,95 und 11,114. Mit κουροτρόφος, d. h. „Kindernährer“, liegt ein weiteres 



233 
 

Tieranalogien überzieht und ihre Namen – etwa im Fall von Subarmachios1073 in Fragment 77 

– durch Neologismen tarnt. 

Neben vollumfänglich fiktiven Inhalten bietet Eunapios in seinem Geschichtswerk Exempla 

und Informationen, deren Wahrheitsgehalt sich aufgrund der fehlenden Parallelberichterstat-

tung kaum überprüfen lässt. Insofern kann nicht abgeschätzt werden, ob es sich etwa bei den 

namentlich genannten und ansonsten unbekannten Opfern von Alarichs Plünderungszug durch 

Griechenland, Proterios und Hilarios, in Fragment 65.1 um historische oder frei erfundene Per-

sönlichkeiten handelt.1074 Weiterhin ist die Völkerschaft der Nardiner unbekannt, gegen die Ju-

lian in Fragment 14,5 einen Feldzug unternimmt. Ungewiss muss auch die Historizität des 

 
Kompositum vor, das laut ROSCHER 1894 bei zahlreichen Autoren vorkommt und als kultisches Epitheton für 
verschiedene, vorrangig weibliche Gottheiten mit Mutter- oder Fruchtbarkeitsbezug verwendet wird. Möglicher-
weise hat Eunapios den gleichklingenden Begriff verwendet und paronomastisch umgebildet. Schließlich ist vor-
stellbar, dass er Johannes nicht nur als Gönner von Hierax präsentieren, sondern auch mit weiblichen Eigen-
schaften belegen wollte, die dem comes sacrarum largitionum – zumindest in Eunapios’ Polemik – jegliche 
Kompetenz absprechen würden. Dass Eunapios in der Lage war, Neologismen zu schaffen, beweist er unter an-
derem mit ἀλεκτρυώδης (Eunap. hist. fr. 83), μυριέλικτος (fr. 68) oder Subarmachios (fr. 77). 
1073 Die Person des Subarmachios kennen weder Claudius Claudianus und Zosimos noch sonst ein Zeuge abgese-
hen von Fragment 77. Dass BOISSONADE 1822, 521 f. Anm. 2 das Suda-Lemma erst ans Ende von Eutropios’ 
Konsulat platziert hat, dürfte an seiner Hypothese liegen, dass Leo und Subarmachios miteinander zu identifizie-
ren seien und Letzterer das Cognomen Leo aufgrund seiner löwenartigen Eigenschaften erhalten habe. Für Bois-
sonade und infolgedessen auch MÜLLER 1851, 48, und CREES 1908, 121 Anm. 1, war die Nähe zu Claudius 
Claudianus’ Beschreibung des lasterhaften Leo ein deutliches Zeichen für eine Identifikation beider Protagonis-
ten. Mittlerweile ist sich die Forschung mit PASCHOUD 2011, 136–138 Anm. 32, PREUD’HOMME 2017, 174 f. 
und WOODS 1996 einig, dass es sich um zwei verschiedene Protagonisten handelt, was unter anderem daran 
liegt, dass der claudianische Leo als besonders gefräßig und der eunapianische Subarmachios als besonders 
trinkfreudig charakterisiert werden, wodurch sich beide voneinander unterscheiden könnten. Eine Möglichkeit, 
beide Akteure wieder zu vereinen, bietet die umgekehrte Hypothese, dass Subarmachios ein eunapianisches Cog-
nomen für Leo gewesen sein könnte. So könnte es sich bei Subarmachios um eine polemische Verballhornung 
aus συβαρίζω für die sybaritische Lebensweise und μάχιμος für einen streitbaren Charakter handeln. Analog zu 
den Abderiten, die für ihr Schildbürgertum bekannt sind und von Eunapios in Fragment 54 angesprochen wer-
den, stehen die Sybariten ebenfalls stellvertretend für ein Laster. Wie keine andere Stadt ist Sybaris in der Litera-
tur eine Metonymie für die Tryphe. Vgl. in der griechischen Literatur bspw. Aristot. Eth. Eud. 1216a, Dio Chrys. 
or. 33,25, Plut. Mor. 147e, Pel. 1,3, Philostr. Her. 1,1, Lib. or. 18,143, Diod. Sic. 12,9,1–3, Polyb. 7,1,1, 
Paus. 2,19,9 f., Hdt. 6,127, Ael. var. hist. 1,19, 9,24, 12,24 und 14,20 sowie Athen. deipn. 4,138d, 12,521c, 
12,522a, 12,523d, 12,541a–c und hierzu GORMAN / GORMAN 2007. Diod. 8,18 f. bezeichnet ihre Einwohner 
etwa als γαστρίδουλοι. Da Eunapios nicht nur Diodors Ausdruck kennt und ihn in Fragment 71.2 verwendet, ist 
durchaus vorstellbar, dass er auch zu einer Verballhornung des Verbs in der Lage war und in seiner Polemik aus 
Leo einen verweichlichten Streiter für die Tryphe gemacht haben könnte. Vgl. diesbezüglich insbesondere auch 
NIKOLOZISHVILI 2019. 
1074 Dabei muss offenbleiben, inwiefern Eunapios in Fragment 65.1 Topoi der Verelendung bedient oder histori-
sche Gegebenheiten schildert. Ob die ansonsten unbekannten Todesopfer ebenfalls Fiktion sind, kann jedenfalls 
aufgrund der freien Auslegung von Tatsachen in Eunapios’ Geschichtswerk nicht ausgeschlossen werden. BE-
CKER 2013, 415, führte die Möglichkeit ins Feld, dass Eunapios’ Behauptung weniger auf Zerstörungen der 
Kultstätten zurückgehen könnte als vielmehr auf das „antipagane Kultverbot“, das Theodosius im November 
392 n. Chr. (Cod. Theod. 16,10,12) erlassen hatte. Diesen Zusammenhang hatte schon GREGOROVIUS 1887, 60–
71, hergeleitet, indem er feststellte, dass zumindest die Kultstätten in Athen von den Goten verschont geblieben 
seien, während für die Einstellung des Mysterienkults von Eleusis auch weniger Alarich als vielmehr das unter 
Theodosius I. promulgierte Kultverbot verantwortlich gemacht werden könnte. Die jüngere archäologische For-
schung scheint dieser Ansicht Recht zu geben, zumal sich – entgegen älteren Untersuchungen – für Alarichs An-
wesenheit in Athen überhaupt keine stichhaltigen Nachweise erbringen lassen. CHRYSOS 2018, 58, kam daher zu 
dem Ergebnis, dass die Goten allenfalls zum allgemeinen „demographischen, wirtschaftlichen und kulturellen“ 
Niedergang und zur Zerstörung der Infrastruktur Griechenlands am Ende des vierten Jahrhunderts n. Chr. beige-
tragen, nicht jedoch das Ende der heidnischen Kultpraxis eingeläutet haben. 



234 
 

persischen Eparchen in Fragment 78 sein, dessen Magistratur Eunapios in Rom verortet, gleich-

zeitig aber Zusammenhänge nennt, die sich in Konstantinopel zugetragen haben müssen.1075 

Ebenso wenig kann der Wahrheitsgehalt der Details überprüft werden, die Eunapios in Bezug 

auf die Verwandtenmorde um Konstantin I. in Fragment 7.1 und 7.2 nennt, da mit Eunapios’ 

Bericht Informationen vorliegen, die an sich weit über die Berichterstattung der EKG-Tradition 

hinausgehen und auch von späteren Zeugen – deren Beiträge unabhängig von Eunapios’ Ge-

schichtswerk stehen – nicht wiederholt werden. 

Grundsätzlich kann Eunapios’ alternative Berichterstattung in zwei Stoßrichtungen wirken. Auf 

der einen Seite trägt sie zur negativen Verstärkung von Aspekten bei und auf der anderen Seite 

erweitert sie positive Anlagen. Diese Dichotomie offenbart sich insbesondere zur Zeit der ge-

meinsamen Herrschaft von Constantius II. und Julian ab 355 n. Chr. So lässt Eunapios etwa in 

Fragment 7a keine Gelegenheit aus, um Constantius’ II. moralische Inferiorität, die sich in Neid 

und Missgunst gegenüber Julian manifestiert, zu unterstreichen. Dagegen erfährt Julian in 

Eunapios’ Bericht höchstes Lob, indem er ihn in diesem Zeitraum als politisch und militärisch 

erfolgreichen Antagonisten zu Constantius II. präsentiert. Ihr Spannungsverhältnis parallelisiert 

Eunapios in Fragment 8,2 mit dem Fall einer Tonscherbe und Julians Herrschaftsantritt mit der 

Hinwendung zum Besseren für die Römer. Sein manipulatives Eingreifen in den Ereignisver-

lauf geht bei Julians Promotion zum Augustus in Fragment 14,5 so weit, dass er von sechs 

keineswegs nachweisbaren Mitverschwörern berichtet, die Julian zur Kaiserwürde verhelfen. 

Ohne historische Grundlage für das Jahr 360 n. Chr. hebt Eunapios mit dem fiktiven Bezug zur 

symbol- und geschichtsträchtigen Siebenzahl das Ereignis von Julians Augustuspromotion auf 

die gleiche historische Ebene, auf der sich sowohl Herodots sieben Verschwörer um Dareios I. 

gegen die Mager als auch Arrians sieben Verschwörer um Arsakes I. gegen die Makedonen 

befinden. Auf diese Weise greift Eunapios manipulativ in die Darstellung der Geschichte ein 

und schafft dadurch eine fiktive Gleichrangigkeit der Ereignisse, die seine Leserschaft in die 

Irre leitet. 

 
1075 Eunapios widmet sich hier seit dem Herrschaftsantritt von Honorius und Arkadios 395 n. Chr. erstmals wie-
der dem Westen des Römischen Reichs. Vgl. auch WOODS 1999 und SAVAN 1991. In der Forschung hat der In-
halt entsprechend verschiedene Interpretationsmöglichkeiten aufgeworfen. BLOCKLEY 1981, 161 Anm. 64, er-
kannte etwa, dass Fragment 78 den Bericht über Gainas und Tribigild aufgrund seiner Position innerhalb der 
überlieferten Fragmente unterbrochen hat, und dachte an eine Siegesfeier in Rom, das im Zusammenhang mit 
der Niederschlagung des Gildo-Aufstands 398 n. Chr. in Africa stand. Dagegen schlossen sich CHASTAGNOL 
1960, 81 Anm. 1, RIDLEY 1969/1970, 589 Anm. 28, CRACCO RUGGINI 1972, 277 f. Anm. 243, BALDWIN 1976 
und PFEILSCHIFTER 2013, 81 f., der Hypothese von MAZZARINO 1942, 362, an, der herausgearbeitet hatte, dass 
Πέρσης das Cognomen für Klearchos sei, der wiederum Sohn des gleichnamigen praefectus urbi Constantinopo-
litanae im Jahr 372/373 n. Chr. und gewesen sein könnte. 



235 
 

Eine Manipulation im Sinne einer positiven Verstärkung vollzieht Eunapios etwa mit der si-

cherlich ahistorischen Darstellung des konstantinopolitanischen Senats, dem er im Kontext von 

Fragment 52 eine zu einflussreiche Rolle bei der Entscheidung über den Umgang mit gotischen 

Siedlern zuweist, wobei er die Institution dadurch mit positiv konnotierten Eigenschaften wie 

Standfestigkeit und Tatendrang belegt, die er Theodosius I. wiederum abspricht.1076 

Vom postulierten Wahrheitsanspruch entfernt sich Eunapios auch in zwei überlieferten, um-

fangreichen Exkursen über die Flucht des Persers Hormisdas zu Konstantin I. in Fragment 7.4 

und über den persischen Eparchen in Rom in Fragment 78. Während diese Exkurse insbeson-

dere aus dem Grund in das Geschichtswerk eingearbeitet wurden, weil sie Eunapios’ Leser-

schaft unterhalten sollten, und sie ganz unterschiedliche Themenfelder bedienen, dürfte ihnen 

die Gemeinsamkeit innewohnen, dass sie kontextuell stets vor entscheidende Situationen plat-

ziert wurden. Bei Hormisdas könnte es die Entscheidungsschlacht zwischen Konstantin I. und 

Licinius 324 n. Chr. und beim persischen Eparchen der Aufstand des Tribigild um 400 n. Chr. 

gewesen sein.1077 Ihre Einbindung in das Geschichtswerk könnte also darauf zurückzuführen 

 
1076 Zu Recht wies PASCHOUD 1979b, 389 Anm. 154, darauf hin, dass es hochgradig unwahrscheinlich sei, dass 
der Senat in Konstantinopel eine „carte blanche“ erteilt habe, um militärisch gegen die Goten vorzugehen. Einer-
seits dürfte der Senat nicht den entsprechenden machtpolitischen Einfluss gehabt und auch nicht eigenmächtig 
gehandelt haben, und andererseits hätte der beauftragte Iulius ohne das Einverständnis des Theodosius I. nicht 
die Mittel für sein Vorgehen gehabt, die letztlich im Massaker an den Goten mündeten. Zur Frage nach der His-
torizität des konstantinopolitanischen Einschreitens gesellt sich eine weitere Problematik. So bietet 
Amm. 31,16,8 den gleichen Bericht über das Massaker an den Goten. Ammianus Marcellinus’ Werk endet je-
doch nach der Schilderung der unmittelbaren Konsequenzen aus der Schlacht von Adrianopel und Valens’ Able-
ben. Das Massaker an den Goten dürfte sich daher 378 n. Chr. zugetragen haben. Dagegen legt die Chronologie 
bei Zos. 4,26,3 – und damit auch Eunapios’ Geschichtswerk – nahe, dass sich das Massaker erst nach Theodo-
sius’ I. Herrschaftsantritt im Jahr 379 n. Chr. ereignet hat. PASCHOUD 1979b, 389 Anm. 154, argumentierte über-
zeugend zugunsten von Ammianus Marcellinus: „c’est sa chronologie qu’il faut suivre ici.“ Dass Eunapios die 
Ereignisabfolge offensichtlich manipuliert hat, indem er den Modares-Bericht in Fragment 51 und das Goten-
massaker in die Zeit von Theodosius’ I. Herrschaft transponierte, ist zunächst verwunderlich. Wenn allerdings 
berücksichtigt wird, welche Optionen sich Eunapios dadurch boten, wird schnell deutlich, dass es sich nicht um 
einen Flüchtigkeitsfehler, sondern um eine gezielte Manipulation seitens des Geschichtswerks handeln dürfte. 
Durch die gegenüber Ammianus Marcellinus gebotene Mehrinformation, d. h. das Einbeziehen des konstantino-
politanischen Senats, zeichnen Eunapios und Zosimos das Bild entschlossener Senatoren, die sich ihres Einflus-
ses und ihrer Verantwortung bewusst sind. Sie ergreifen die Initiative und entgegnen der verhängnisvollen 
Pflichtvergessenheit und Interesselosigkeit, die das Geschichtswerk Theodosius I. in Bezug auf die Goten vor-
wirft. Der Kaiser reagiert gemäß Eunapios vollkommen verantwortungslos und scheint sich in den vorangegan-
genen Fragmenten mehr der Bequemlichkeit zugehörig zu fühlen als der römischen virtus. Seine Pflichtverges-
senheit scheint sich sogar auf die römischen Streitkräfte übertragen zu haben, da Eunapios und Zosimos wissen, 
dass es nur dem romanisierten Barbaren Modares gelingt, sich erfolgreich gegen die Goten in Thrakien durchzu-
setzen. Insofern entstehen aus der Transponierung der Ereignisse um Modares und Iulius in das Folgejahr weit-
reichende Konsequenzen, die Eunapios’ Absicht, einen möglichst negativen Eindruck von Theodosius’ I. Herr-
schaft zu zeichnen, nur verstärken konnten. Treffend fasste BUCK 1988, 40, Eunapios’ Intention zusammen: „He 
erects a largely fictional superstructure, incorporating some of his favorite themes, on a foundation of fact.“ 
1077 BLOCKLEY 1981, 161 Anm. 64, hat überzeugend herausgearbeitet, dass Eunapios den Bericht über den Be-
ginn und das Ende des Tribigild-Aufstandes mit der Handlung von Fragment 78 unterbrochen hat. Ein ähnliches 
historiographisches Vorgehen konnte bereits in den Fragmenten 43 und 45 nachgewiesen werden, die sich mit 
dem beginnenden Gotenkrieg 376 n. Chr. und der finalen Schlacht von Adrianopel 378 n. Chr. befassen und 
vollkommen unvermittelt vom kleinasiatischen ἐπεισόδιον um Musonios in Fragment 44 unterbrochen werden. 
Aus der Erfahrung übriger eunapianischer Eigenkonstruktionen könnte mit dem persischen Eparchen also ein 
weiteres Beispiel für Eunapios’ dramaturgische Konzeption vorliegen, die den Perspektivwechsel vom Osten auf 



236 
 

sein, dass Eunapios die Spannung aufrechterhalten wollte, auch wenn dies auf Kosten der His-

torizität geschieht. 

Vollkommen ohne chronologischen Bezug bleibt sein Exkurs über die neronische Seuche im 

Umfeld von Theodosius I. in Fragment 54, die zwar der Unterhaltung seiner Leserschaft dient, 

aber keine historische Information über die Regierungszeit dieses Kaisers bietet. Aus der Inter-

pretation des Fragments ergibt sich lediglich, dass Eunapios das Christentum als wuchernde 

Seuche bezeichnet oder die zunehmende Verschwendungssucht der Gesellschaft zur Zeit von 

Theodosius I. kritisiert haben könnte.1078 Die gleiche negative Verstärkung liegt in Frag-

ment 28.1 vor, in dem Eunapios Jovian an einem giftigen Pilz versterben lässt, hinter dem sich 

vermutlich dessen christliches Bekenntnis verbirgt. 

 

 

 
den Westen des Römischen Reichs, d. h. Stilichos Auftritt in Fragment 78.1, auch auf Kosten der Historizität 
harmonisch einleiten sollte. 
1078 Dabei gilt es, zunächst hervorzuheben, dass Eunapios hier eine Vielzahl von Vorlagen zurate gezogen und 
abgeändert hat. Seine maßgebliche Quelle dürfte das Proömium in Lucian. hist. conscr. 1 gebildet haben. Wäh-
rend PASCHOUD 2006b, 487, davon ausging, dass Eunapios die Lukian-Anekdote nur als „,Wandergeschichte‘ 
existant avec de multiples variantes“ vorgelegen habe, hielt VON MÖLLENDORFF 2001, 123, Fragment 54 auf-
grund von Detailunterschieden in der Handlung ebenfalls für „not directly related to Lucian’s text.“ Tatsächlich 
dürfte Paschouds Überlegung, dass Eunapios alternierende Varianten der Anekdote vorgelegen haben, bereits in 
die richtige Richtung zielen. So erklärt sich etwa der in Fragment 54 angedeutete Bezug zu Nero, wenn diejenige 
Anekdote hinzugezogen wird, die Philostr. vit. Apoll. 5,9 bietet. Wenn neben Lukians Anekdote nun auch noch 
Flavius Philostratos’ Zeugnis berücksichtigt wird, wird nicht nur deutlich, dass die Anekdote in Varianten tat-
sächlich kursierte, sondern dass Eunapios beim Abfassen seines Geschichtswerks höchstwahrscheinlich auch 
beide Versionen miteinander kombiniert hat. Die Verarbeitung beider Versionen zur „Erzählung des Eunapios“ 
hielt auch KLIMEK-WINTER 1993, 105, für „sicher“. Anders als Eunapios stellt Lukian keine ätiologischen Ver-
mutungen über die Herkunft der Seuche auf, wogegen Eunapios sowohl das Rezitieren der Euripides-Verse als 
auch die exzessive Sommerhitze als Ursachen ausmacht. Letztere dürfte er aus Orib. coll. med. 7,6,3 sowie 9,1,4 
hergeleitet haben, in der sein Zeitgenosse die Folgen exzessiver Hitze beschreibt und dem Reinheitsgehalt von 
Luft einen wesentlichen Einfluss auf die Gesundheit zuweist. Zudem schildert Lukian in seiner Satire nicht le-
bensbedrohliche Symptome, die in ihrer Reihenfolge auf die von Thuc. 2,47–54 dargebotene Attische Seuche 
von 430 bis 426 v. Chr. – genauer gesagt auf die Symptome des frühen Krankheitsverlaufs: Fieber, Schweißaus-
brüche, Linderung nach sieben Tagen – anspielen. Demgegenüber berichtet Eunapios ausschließlich über 
διάρροιαι ἄκρατοι (Eunap. hist. fr. 54), d. h. den späteren Krankheitsverlauf der Attischen Seuche, der für die 
eunapianischen Erkrankten ebenso tödlich verläuft wie für diejenigen bei Thuc. 2,49,7. Auf die Spitze treibt es 
das Geschichtswerk dann noch mit der auch an anderer Stelle wiederkehrenden Aussage, dass die Stadt vollkom-
men entvölkert wurde und erneut kolonisiert werden musste. Zuletzt vergleicht Eunapios die unterschiedlichen 
Verbreitungswege der neronischen sowie der seinerzeitigen Seuche. Die εὐφωνία zu Neros Zeiten habe sich über 
den Gehörgang bis zu τὰ κύρια τῶν ψυχικῶν ὀργάνων (Eunap. hist. fr. 54) ausgebreitet. Dagegen soll die seiner-
zeitige Seuche die Körperregion περὶ τὰ ἔντερα (...) ἅπασαι καὶ ὑπὸ γαστέρα (Eunap. hist. fr. 54) befallen haben. 
Insbesondere in christlich-jüdischer Diktion bei Euseb. hist. eccl. 3,28,5 und 7,25,3 oder Philo somn. 2,122 und 
2,147, spec. leg. 1,192 oder Ps.-Ioh. Dam. Barl. 216 kulminierten in dieser Körperregion Maßlosigkeit und Wol-
lust. Da Eunapios auch in den Fragmenten 76 und 77 über alkoholabhängige und promiske römische Protagonis-
ten berichtet, ist durchaus vorstellbar, dass er den moralischen Niedergang des Römischen Reichs in Fragment 
54 hier ebenfalls andeuten wollte und es durch eine Seuche tarnte. Für diese Lesart spricht, dass – im Unter-
schied zur neronischen Seuche – von der seinerzeitigen Seuche nicht nur ungebildete Menschen befallen werden 
und sich ihre Ausbreitung auch nicht nur auf eine einzige Stadt bezieht. 



237 
 

12 Kaiser, Hofbeamte und Barbaren 

All diese Formen manipulativer Einflussnahme tragen dazu bei, dass Eunapios jenseits jeder 

Historizität bei seiner Leserschaft ganz bestimmte Charakterbilder von den behandelten Kai-

sern, übrigen Protagonisten, Völkerschaften und Berufsgruppen evoziert. Angefangen mit den 

bereits angesprochenen Verwandtenmorden durch Konstantin I. und Constantius II.ִ, nimmt die 

charakterliche Überzeichnung von Kaisern insbesondere mit dem Beginn von Julians Allein-

herrschaft zu. Ab dem Aufenthalt in Konstantinopel und dem Aufbruch bis nach Antiochia im 

Jahr 363 n. Chr. wird es zunehmend schwieriger, zu entscheiden, ob Eunapios für diese Kaiser 

historische Berichte liefert oder in ahistorischen Manipulationen Zuflucht nimmt. So fügt er 

etwa seinem Bericht über das Kriegsgeschehen während des julianischen Perser-Feldzugs Teile 

einer Imitation der herodoteischen Heerschau des Xerxes I. bei Doriskos bei. Wie Herodot  

Xerxes I. präsentiert, zeichnet auch Eunapios von Julian das Bild eines umsichtigen Herrschers, 

der seinen Soldaten gemäß Fragment 22.2 und 22.3 Wohlergehen verschafft, sowie eines vo-

rausschauenden Strategen, der laut Fragment 22,2 sogar den weit in der Zukunft liegenden Go-

tenkrieg prognostizieren kann. Dagegen hat sich in den verbliebenen Fragmenten vom eigent-

lichen Kriegsgeschehen kaum Stichhaltiges konserviert. Dass das ursprüngliche Geschichts-

werk jedoch auch über die militärischen Ereignisse äußerst ausführlich berichtet haben dürfte, 

macht die Detailtiefe des dritten Buchs von Zosimos’ Historia nea deutlich. Konserviert wurde 

dagegen erst wieder Eunapios’ Nachricht über den Tod von Julian. Zur Sakralisierung Julians 

zählte für ihn, dass er die genaue Todesursache des Kaisers ausspart, obwohl er zuvor bewiesen 

hat, dass seine Quellen bisher äußerst präzise über die vorausgegangenen Ereignisse des Jahres 

363 n. Chr. informiert waren. Vielmehr breitet er in Fragment 23 einen panegyrischen Abge-

sang auf den gottgleichen Julian aus, der von einer Invektive des Scholiasten Arethas von Patras 

in Testimonium 4 beantwortet wird. 

Der Nachfolger Julians erscheint in den Fragmenten als klares Gegenstück. Denn während 

Eunapios Julian schon in Fragment 18,3 für seine Mäßigung gelobt hat, kann Jovian seinen 

Zorn in Fragment 28.1 nicht bändigen und lässt am Trajanstempel in Antiochia Feuer legen. 

Die Herrschaft seines Amtsnachfolgers Valentinian I. wird ebenfalls negativ dargestellt. Ohne 

dass sich die Nachrichten auf ihre Historizität überprüfen lassen, macht Eunapios Valentinian I. 

zum erneuten Gegenstück zu Julian, indem er ihn in Fragment 29 analog zu Julian in Frag-

ment 15 ebenfalls auf Gesandtschaften treffen lässt. Im Unterschied zum umsichtigen und frei-

gebigen Julian schenkt der eunapianische Valentinian I. den Gesandtschaften jedoch überhaupt 

keine Aufmerksamkeit und wird dadurch zum distanzierten und desinteressierten Kaiser. 



238 
 

Anders als zunächst erwartet fällt Eunapios – trotz der Verwandtschaft zu Julian – auch über 

den Usurpator Procopius in Fragment 31,3 kein positives Urteil. Vielmehr dürfte er die Usur-

pation aus zwei Gründen abgelehnt haben: zum einen aufgrund von Procopius’ Kollaboration 

mit den Barbaren und zum anderen, weil sich der Usurpator zur Legitimierung seiner Herrschaft 

mehr mit dem konstantinischen Kaiserhaus identifiziert und sich weniger auf seine Verwandt-

schaft zu Julian berufen hat. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass Eunapios gegen Proco-

pius’ Usurpation polemisiert, indem er den schon in Fragment 18,3 als gescheitert präsentierten 

Kyniker Herakleios in Fragment 31,3 als pathetischen Gesprächspartner des Procopius auftre-

ten und dessen Vorhaben zum komischen Himmelfahrtskommando werden lässt. 

Während Eunapios die Nachfolger des Julian tendenziell negativ dargestellt hat, zeichnet er von 

Valens ein ambivalentes Bild. Einerseits lobt er ihn für seine Unnachgiebigkeit gegenüber den 

Barbaren in Fragment 37. Andererseits kritisiert er ihn für seine überzogene Härte in der Ver-

folgung von Theodoros und seinen Zeitgenossen in Fragment 38. Ob sich Eunapios’ Kritik aber 

auf Valens oder aber auf seinen magister memoriae und Verfasser eines lateinischen Breviari-

ums, Rufius Festus, bezieht, muss offenbleiben. Jedenfalls belegt Eunapios diesen in Fragment 

39 mit pejorativen Ausdrücken und zeichnet von ihm das Bild eines mordlustigen und wahn-

sinnigen Hofbeamten. 

Bei Theodosius I. bleibt Eunapios ebenfalls diffus. So gesteht er dem Kaiser in Fragment 49.1 

auf der einen Seite zwar Tendenzen für Tatendrang und Durchsetzungsvermögen zu, wirft ihm 

auf der anderen Seite aber vor, dass er sich lieber dem Müßiggang und der Pflichtvergessenheit 

hingegeben habe. Besonders kritisch sieht Eunapios Theodosius’ I. Vorliebe für Theaterspiel 

und Verschwendungssucht, die der Kaiser nur durch eine erdrückende Steuerlast stillen kann. 

Vollkommen unklar muss bleiben, ob es sich hier nicht eher um topische Laster handelt, die 

jeder Historizität entbehren.1079 Hervorzuheben ist auch die Unterstellung in Fragment 48, in 

dem er Theodosius I. als das verzogene und verschwenderische μειράκιον seines verdienten 

Vaters bezeichnet.1080 Lob erfährt in diesem Zeitraum vor allem der romanisierte Gote Modares 

in Fragment 51, den Eunapios für seinen militärischen Sachverstand und sein 

 
1079 Das Fragment 49.1 stammt aus der Suda und stellt insofern eine Besonderheit dar, als es nur mittelbar aus 
dem Geschichtswerk hervorgegangen ist und eine willkürliche Zusammenstellung von Auszügen aus der Histo-
ria nea bildet. Das Fragment entspricht Zos. 4,50,1–51,1 sowie 4,59. Da eines der rahmenden Lemmata, d. h. 
Fragment 96, von den Suda-Kompilatoren jedoch Eunapios zugeschrieben wurde, liegt ein Beleg dafür vor, dass 
die Inhalte von Fragment 49.1 ebenfalls im Geschichtswerk vorgekommen sein müssen. 
1080 Eunapios vergleicht Theodosius I. mit einem μειράκιον (Eunap. hist. fr. 48,1), das erst kürzlich zu einer un-
verhofften und eisern angehäuften Erbschaft gekommen ist und dieser nun ein schnelles Ende bereiten wolle. 
Allerdings könnte Eunapios’ Vergleich auf eine literarische Vorlage zurückzuführen sein. Zum einen war Theo-
dosius I. bei seinem Herrschaftsantritt bereits 32 Jahre alt und damit alles andere als ein μειράκιον. Zum anderen 
begegnet Eunapios’ Vergleich bei Alciphr. ep. 4,14,7. 



239 
 

Pflichtbewusstsein auszeichnet und damit zum Gegenentwurf des pflichtvergessenen Theodo-

sius I. macht. Dessen Sieg über Eugenius in der Schlacht am Frigidus wird daher auch zur 

Randnotiz und ist bei Eunapios alles andere als ein finaler Kampf zwischen Heiden und Chris-

ten. Auch wenn er in Fragment 60.2 das historische Ergebnis der Schlacht wiedergibt und Eu-

genius’ Niederlage eingesteht, nutzt Eunapios jede Gelegenheit, um Theodosius’ I. Sieg zu 

schmälern. So wird der im Militärwesen unerfahrene Eugenius zum leicht zu besiegenden Geg-

ner, zumal Theodosius I. des Nachts zum Christengott betet und die mehr hinterlistige als tu-

gendreiche Eingebung erhält, seinen Gegner noch im Schlaflager hinterrücks zu ermorden. 

Während Julians sassanidische Gegner etwa durch ihre detailreich wiedergegebene Bewaff-

nung als ebenbürtig dargestellt werden, erscheint Theodosius’ I. Gegner nicht als ebenbürtig. 

Selbst wenn Eunapios den gleichen Ausgang der Schlacht am Frigidus bietet wie die übrige 

Geschichtsschreibung, gelingt es ihm durch seine subjektive Schilderung, den Sieg des Theo-

dosius I. als weniger ruhmreich darzustellen.1081 Insofern bleibt von ihm das Bild eines mora-

lisch fragwürdigen Kaisers, der in Fragment 61.1 an einer Wassersucht verstirbt, die bei 

 
1081 So sei Eugenius ἀνὴρ ἄπειρος πολέμου καὶ σάλπιγγος (Eunap. hist. fr. 60.2). Während die Unerfahrenheit im 
Krieg etwa in Pind. fr. 85 f. (Werner) beschrieben wird, taucht die in der Literatur viel belegte Kriegstrompete 
abseits ihres Einsatzes im Krieg als Metonymie für die militärische virtus etwa in Iul. or. 2,54c sowie in 
Anth. Gr. 6,46, 6,159 oder 6,350 und in Hom. Il. 18,219 auf. Demnach präsentiert Fragment 60.2 mit Eugenius 
keinen ebenbürtigen Gegner, und es kommt – entgegen der christlichen Berichterstattung – nicht zum entschei-
denden Endkampf zwischen Christentum und Heidentum, sondern zu einer gewöhnlichen Schlacht, in der ein 
überlegener Theodosius I. gegen einen unerfahrenen Usurpator vorgeht und durch seinen Listenreichtum ge-
winnt. Vgl. zum Begriff des Endkampfes zwischen Christentum und Heidentum, als der die Schlacht am Frigi-
dus gerade in der frühen Geschichtsforschung betitelt wurde, u. a. GRÜNEWALD 1992, LEPPIN 2003, 216–220, 
BÖRM 2018, 37 f. Ebenfalls im Unterschied zu den kirchengeschichtlichen Nachrichten steht Eunapios’ Bericht 
über die plötzliche Sonnenfinsternis. Anders verhält es sich bei den christlichen Autoren wie Socr. 5,25,14, 
Soz. 7,24,6 oder Theodrt. hist. eccl. 5,24,11–14, die in ihren Berichten über die Schlacht am Frigidus hauptsäch-
lich von Rufin. hist. eccl. 11,33 abhängen und von plötzlich aufkommenden – aber vermutlich historischen – 
Fallwinden wissen, die die Geschosse von Eugenius’ Truppen unschädlich machen. Vgl. LEPPIN 2003, 217, mit 
Anm. 27 und weiterer Literatur. Demgegenüber haben die Kirchenhistoriker und Fragment 60.2 die Gemeinsam-
keit, dass Theodosius I. zu Gott betet, auch wenn der Zeitpunkt des Gebets an unterschiedlichen Stellen ihrer Be-
richte platziert wird. Bei den christlichen Autoren erfolgt das Gebet noch vor der Schlacht und dem göttlichen 
Eingreifen in Form der Fallwinde. Bei Eunapios bewirkt das Gebet keine Fallwinde, sondern löst eine weitere 
Hinterlist des Kaisers aus. So streitet Eunapios das Gebet des Kaisers auch gar nicht ab, schreibt ihm aber eine 
andere Konsequenz zu: Nachdem sich Theodosius I. in Fragment 60.2 zunächst heimlich vom Schlachtfeld zu-
rückgezogen habe, weil er eine Niederlage befürchtete, soll er zu Gott gebetet und infolgedessen höchstpersön-
lich über noch schlaftrunkene und unbewaffnete Barbaren hergefallen sein und so den Sieg errungen haben. In 
diesem Zusammenhang habe er auch Eugenius ergriffen und eigenhändig hingerichtet. Bei Eunapios wird Theo-
dosius’ I. Sieg über Eugenius nicht verleugnet. Allerdings wird sein Triumph dadurch geschmälert, dass ihm der 
Sieg nur durch das hinterhältige Töten – auf das ihn sein Gebet bringt – von schlafenden Barbaren gelingt. Seine 
Unbeherrschtheit führt schließlich dazu, dass er dem moralisch unterlegenen Eugenius eigenhändig den Kopf 
abschlägt. Ein derart antitheodosianischer Bericht könnte der Absicht folgen, aus Theodosius I. einen neuen 
Konstantin I. zu machen. Schließlich kommt es bei Zos. 2,17,1 und Pan. Lat. 4 (10) 32,6 infolge seines über Ma-
xentius im Jahr 312 n. Chr. ebenfalls zur Zurschaustellung des Kopfes seines unterlegenen Gegners. Vgl. auch 
LEPPIN 2003, 220. 



240 
 

denjenigen Autoren – d. h. Aristoteles und Lukian –, die Eunapios besonders beeinflusst haben, 

metonymisch für Trägheit und Dekadenz stehen.1082 

Im letzten Abschnitt des Geschichtswerks über die Theodosius-Söhne Arkadios und Honorius 

macht sich ein neues Phänomen bemerkbar. Während beide Kaiser überhaupt keine Rolle mehr 

zu spielen scheinen und nicht einmal mehr als pflichtvergessen, sondern in Fragment 64.2 als 

sprachlos und inaktiv beschrieben werden1083, rücken neue Protagonisten in den Vordergrund, 

die irritierenderweise als Vormund erwachsener Kaiser präsentiert und mit pejorativen Ausdrü-

cken überhäuft werden.1084 Um seine scharfe moralische Verurteilung zu begründen, beschreibt 

Eunapios in Fragment 62 und 63 die Maßlosigkeit des Rufinus. Ähnliches formuliert er in Frag-

ment 71.2 gegen Eutropios.1085 Gegen Letzteren führt Eunapios eine Vielzahl von 

 
1082 Dass Theodosius I. an einer Krankheit gestorben ist, dürfte unbestritten sein, da in diesem Sinne auch 
Socr. 5,26 und Soz. 7,29,3, über das Ableben des Kaisers berichten. Möglicherweise war Wassersucht die Ursa-
che, d. h. gemäß BLECKMANN / STEIN 2015, 535, ein sehr breites „Spektrum von Ödemen und anderen Krank-
heiten, in denen sich Körperflüssigkeit aufstaut“. Gleichzeitig könnte hier auch eine bewusste Manipulation 
durch Eunapios vorliegen, da Aristot. eth. Nic. 1150b und Lucian. ep. Sat. 28 Wassersucht als Symptom oder 
Folgeerscheinung moralischer Schlechtigkeit, Trägheit und Dekadenz beschreiben. Beide Autoren sind Eunapios 
bestens bekannt und haben ihm u. a. schon in Eunap. hist. fr. 21.6, 26, 27, 27.1, 28.1, 33, 42, 44.1, 46, 47, 48.1, 
54, 56, 57 und 58 zur Illustrierung historiographischer Absichten verholfen. Auch wenn Wassersucht letztend-
lich die historische Begleiterscheinung von Theodosius’ I. Todesursache war, ist mindestens genauso gut vor-
stellbar, dass Eunapios sein Geschichtswerk wie etwa in den Berichten über Konstantins I. und Jovians Vergif-
tungstod auf Kosten der Historizität bewusst manipuliert hat, um Theodosius I. einer in Eunapios’ Augen gebüh-
renden Strafe zuzuführen. 
1083 Weit davon entfernt, ein Kinderkaiser zu sein, hatte Arkadios beim Ableben seines Vaters am 17. Januar 
395 n. Chr. bereits sein siebzehntes Lebensjahr vollendet und war bei seinem Amtsantritt etwa so alt wie Nero 
und Constans sowie einige Jahre älter als Elagabal, Severus Alexander oder Gordian III. Vgl. PASCHOUD 2011, 
75–77 Anm. 1, hier 76 sowie KIENAST / U. A. 2017, 88, 165, 171 und 187. Wenn es Eunapios allein um die Her-
vorhebung der Jugendlichkeit der regierenden Kaiser gegangen wäre, hätte sich ihm bereits mit Gratian ein 
Exemplum geboten, da dieser bei seiner Promotion zum Samtherrscher seines Vaters Valentinian I. 367 n. Chr. 
erst acht Jahre alt gewesen war. Vgl. KIENAST / U. A. 2017, 319. Dass er Arkadios und Honorius in Fragment 62 
zu einem kindlich-jugendlichen Brüderpaar macht, das einer Vormundschaft bedurfte, dürfte weniger einer his-
torischen Tatsache als vielmehr dem Versuch geschuldet sein, die Theodosius-Söhne zu passiven Mündeln zu 
machen und den Einfluss von Rufinus und Stilicho ahistorisch zu verklären. Zugunsten dieser Vermutung 
spricht, dass sich Arkadios und Honorius im Geschichtswerk trotz ihres Altersunterschieds charakterlich über-
haupt nicht unterscheiden, in den verbliebenen Fragmenten auch nicht als tatkräftige Protagonisten auftreten, 
sondern ἐν ἀφασίᾳ (Eunap. hist. fr. 64.2) verharren oder im Fall von Honorius gar nicht mehr auftauchen. 
1084 Dass es sich bei den überlieferten pejorativen Ausdrücken in diesen Fragmenten nur um eine Auswahl han-
delt, beweist Eunap. hist. t. 1, in dem Photios insbesondere Eunapios’ Wortwahl rügt und Exempla aufzählt, die 
in den überlieferten Fragmenten nicht mehr vorkommen. 
1085 Insgesamt schildert Eunapios das Ausmaß von Stilichos und Rufinus’ Korruption und unterscheidet dabei 
zwischen ihrem gemeinsamen Vorgehen gegen die Gerichtsbarkeit und der noch größeren Durchtriebenheit von 
Arkadios’ Vormund Rufinus. Im ersten Teil von Fragment 63 bietet Eunapios zwei personifizierte Negativbei-
spiele für das machttheoretische Konzept, auf das er bereits in Fragment 38,2 im Zusammenhang mit den 
Schmeichlern im Umfeld des notarius Theodoros referenziert hat: φιλοχρηματίαν φασὶ πηγήν τινα πάσης κακίας 
τυγχάνειν (Eunap. hist. fr. 38,2). Gemäß seinem Geschichtswerk erfüllen Stilicho und Rufinus insofern das Kon-
zept, als sie das Streben nach Reichtum als höchstes Gut ansehen, hierbei keine Gelegenheit auslassen, um ihren 
Besitz unrechtmäßig zu vergrößern, und dafür sogar Landbesitzer enteignen. An dieser Stelle ähneln sich beide 
Epitropoi in ihrem Vorgehen und unterscheiden sich nur darin, dass Rufinus seine πλεονεξία (Eunap. hist. fr. 63) 
im zweiten Teil des Fragments noch weiter steigert. Zu seinen Verbrechen gehört nicht nur der Verkauf von 
Sklaven des Gemeinwesens, sondern auch der ränkeschmiedende Umgang mit ablehnungswürdigen Lobhudlern, 
die er an seinem Reichtum teilhaben lässt und scheinbar auch mit einflussreichen Ämtern betraut. Vgl. zu Rufi-
nus FITSCHEN 2001 und GUTSFELD 2001. 



241 
 

Schmähungen und negativen Eigenschaften an, die zum einen auf die physische Unzulänglich-

keit des Eunuchen abzielen1086 und zum anderen offenbaren, dass der später zur Norm gewor-

dene Machteinfluss von Eunuchen am Kaiserhof von Konstantinopel zu diesem Zeitpunkt für 

Eunapios noch vollkommen unbekannt und daher ablehnungswürdig ist.1087 Fragwürdige Pro-

tagonisten präsentiert das Geschichtswerk in diesem Abschnitt auch mit Timasios in Fragment 

701088, mit Leo in Fragment 761089 und mit Arbazakios in Fragment 841090, die sich entweder 

 
1086 Auch wenn mit der Invektive gegen Carinus in Fragment 4 ein Beleg für die eunapianische Verwendung von 
pejorativen Ausdrücken in seinem Geschichtswerk vorliegt, scheint in der Beschreibung von Eutropios alles zu 
kulminieren. Der Eunuch wird in Fragment 71.2 mit einer Vielzahl von Schmähungen belegt, die auf unter-
schiedliche, negative Charaktereigenschaften hindeuten. Mit dem Vergleich mit einem Regenwurm unterstellt 
Eunapios dem Eunuchen zunächst eine körperliche Unzulänglichkeit, die auf die von Claud. Eutrop. 1,23–77 
belegte Kastration in seiner Kindheit zurückzuführen sein dürfte. Der Vorwurf, Eutropios unterliege als 
γαστρίδουλον (Eunap. hist. fr. 71.2) der Völlerei, reiht sich an die übrigen Unterstellungen, von denen insbeson-
dere die Gier nach Geld zu betonen ist. So verwendet Eunapios mit ἀργυρόδουλον (Eunap. hist. fr. 71.2) auch 
hier das ansonsten unbekannte Kompositum aus δοῦλον und einem vorangestellten Nomen, um Eutropios meta-
phorisch zum Sklaven des Geldes zu machen. Der Vorwurf der Völlerei und der Geldgier taucht als topisches 
Element in verschiedenen Fragmenten auf. Vgl. etwa Eunap. hist. fr. 2, 38,2, 48, 54, 63, 63.1, 70, 70.1, 76, 77, 
88,2, 106 oder 111. 
1087 Auch wenn Konstantinos Porphyrogennetos den führenden Hof-Eunuchen seiner eigenen Zeit in Const. 
Porph. cerem. 2,15 mit den στιχάρια und μανιάκια spezielle Kleidungsstücke zugesteht, die sie von ihren Mit-
menschen prinzipiell unterscheiden, wirkt die in Fragment 71.2 beschriebene Szene der Dionysos-Imitation ([...] 
ἐπιμανές, πολλάκις τὰ θεατρικὰ κοράσια ἐπ’ ὤμων βαστάσαν ἐν σατυρικοῖς συμποσίοις, κισσῷ τὴν κεφαλὴν 
ἐστεμμένον, καὶ κρατῆρα τῇ χειρὶ ἐνημμένον, ᾠνοχοηκέναι ἐν προσχήματι τοῦ μυθικοῦ Διονύσο.) des Eutropios 
bizarr. Hinter der Identifikation als Dionysos verbirgt sich nicht das verheißungsvolle Lob als νέος Διόνυσος, mit 
dem Diod. Sic. 1,44,1, Philo legat. ad Gaium 12,89, Plut. Ant. 60,3 oder Athen. deipn. 4,148d und 5,212d voran-
gegangene Persönlichkeiten wie Ptolemaios XII., Marcus Antonius oder Caligula belegt haben. Vielmehr ent-
steht der Eindruck, dass Eutropios als verkleideter Dionysos nicht dem zu erwartenden Habitus entspricht, son-
dern sich zum ablehnungswürdigen und pervers-lasterhaften Schauspiel hinreißen lässt. In dieser Szene ver-
schwimmt die Geschlechterrolle des Eunuchen und stößt im eunapianischen Geschichtswerk auf Kritik. Eine 
derart exponierte Stellung von Eunuchen scheint für Eunapios zu Beginn des fünften Jahrhunderts n. Chr. noch 
ein Novum und nicht anders als durch Ablehnung zu erklären gewesen zu sein, wogegen Hof-Eunuchen in späte-
rer Zeit am byzantinischen Kaiserhof zur etablierten Institution avancierten und sich gemäß RINGROSE 2003, 81, 
nicht nur durch distinkte Kleidung von anderen Hofbeamten unterschieden: „Thus dress, mannerisms, speech, 
body language, and sexual status were linked in a way that identified eunuchs as a separate gender.“ Vgl. auch 
TOUGHER 2008. 
1088 An Timasios kritisiert Eunapios dessen Überheblichkeit und seinen Alkoholmissbrauch. Vgl. Eunap. hist. 
fr. 70: ὁ δὲ γαῦρός τε ἀνὴρ ὢν καὶ ἀγέρωχος καὶ στρατείαις ὡμιληκὼς καὶ τοῦτο πρῶτον ἀγαθὸν ἡγούμενος τῶν 
ἐν ἀνθρώποις, τιμὴν καὶ δόξαν καὶ πλοῦτον ἐπικλύζοντα καὶ τὸ ἔχειν ἑαυτῷ ὅ τι βούλοιτο κεχρῆσθαι καὶ ἀδεῶς, 
διά τε μέθην νύκτα καὶ ἡμέραν οὐκ εἰδέναι οὔτε ἀνατέλλοντα καὶ δυόμενον καθορᾶν ἥλιον. 
1089 Vgl. Eunap. hist. fr. 76: ἦν γὰρ αὐτῷ τὸ ἀνδρεῖον ἐπὶ τούτῳ συνηναγκασμένον πλείους ἔχειν παλλακίδας τῶν 
στρατιωτῶν καὶ πλείονα πίνειν ἢ ὅσα πάντες οἱ ἄνθρωποι πίνουσι. Dass der Alkoholismus bei Eunapios erst in 
diesen späten Fragmenten und zumeist im Zusammenhang mit dem Konsulat des Eutropios vorkommt, ist auffäl-
lig und könnte als Kritik am zunehmenden Müßiggang seiner Zeitgenossen in Konstantinopel interpretiert wer-
den. Dabei könnte ihm Plutarch Vorbild gestanden haben, da sich die Formulierung, πλείονα πίνειν (Eunap. hist. 
fr. 76), in ausführlicherer Variante in seiner Vita des Artaxerxes wiederfindet. Hier wirbt Kyros der Jüngere un-
ter den Spartanern um Mithilfe im Aufstand gegen seinen Bruder Artaxerxes II. 401 v. Chr., indem er sich unter 
anderem damit hervortut, οἶνον δὲ πλείονα πίνειν καὶ φέρειν (Plut. Artax. 6,3). Die Verwendung von οἶνον 
φέρειν im Sinne von „stemmen“, „aushalten“ oder „in sich halten“, taucht als Ausdruck der Trinkfestigkeit er-
neut in Fragment 77 auf. 
1090 Arbazakios ist nicht unbekannt, da sowohl seine Person in alternierender Schreibweise als auch sein Einsatz 
gegen die Isaurier unter anderem bei Iord. Rom. 321 sowie Marcellin. Com. chron. a. 405 thematisiert werden. 
Weiterhin begegnet der Name Fl(avius) Arbazac(ius) v(ir) i(nlustris) com(es) et pa[tric(ius)] auf einer Votiv-
schale aus Pavonazetto-Marmor, die als Fragment auf dem stadtrömischen Palatin gefunden wurde und mit einer 
senatorisch-militärischen Kirchenstiftung verbunden wird. Vgl. BEHRWALD 2016, 167 mit Anm. 59, sowie Art. 
Fl. Arbazag(ius) (2), PLRE, Bd. 2 (1980), 128, und CIL 6, 31978 = HÜLSEN 1902, 3183. Sofern Arbazakios mit 



242 
 

durch ihre Profilierungssucht, ihren Alkoholmissbrauch und ihre Promiskuität oder durch eine 

Kombination aller Laster auszeichnen. Ganzen Berufsgruppen wie Kaufleuten unterstellt 

Eunapios in Fragment 74/75,1 das erpresserische Verlangen, sich die Unzugänglichkeit zu In-

formationen aus dem Westen des Römischen Reichs durch Bezahlung zu Nutzen zu machen.1091 

Und sowohl Müßiggang als auch Pflichtvergessenheit der militärischen Befehlshaber wirken 

sich, wie in Fragment 58 beschrieben, so stark auf die Soldaten aus, dass sie selbst keinen 

 
dem Stifter gleichzusetzen ist und in einem christlichen Kontext verortet werden kann, bietet sich eine Erklä-
rung, warum Eunapios seinen Charakter derart negativ konnotiert. Immerhin sahen die lateinischen Berichter-
statter Jordanes und Marcellinus Comes keinen Grund, Arbazakios negativ darzustellen, weswegen spekuliert 
werden kann, dass die Polemik ausschließlich auf Eunapios’ Geschichtswerk zurückzuführen ist. Im Hinblick 
auf Eunapios’ Akribie, die in den bisherigen Fragmenten mehr einer zweckorientierten Polemik folgte als sich 
einem tatsächlichen Anspruch verpflichtet fühlte, ist denkbar, dass Arbazakios – wie es Jordanes und Marcelli-
nus Comes nahelegen – in Wirklichkeit Narbazaikos hieß. Schließlich bot sich ihm damit die Gelegenheit, durch 
die Vertauschung der ersten beiden Silben von Ἀρβαζάκιος zu Ἁρπαζάκιος einen ironischen Spoonerismus ein-
zuarbeiten, wodurch sein Name in Anlehnung an das Verb ἁρπάζειν die Bedeutung „Grabscher“ oder „Räuber“ 
erhält. Vgl. Eunap. hist. fr. 84: Ἀρβαζάκιος Ἴσαυρος, ἐπὶ Ἀρκαδίου τοῦ βασιλέως, ὃν Ἁρπαζάκιον ἐκάλουν διὰ 
τὸ πλεονεκτικόν. JUSTI 1895, 21, hielt Ἀρβαζάκιος für authentisch und verwies in Art. Erovaz, ebd., 89, auf eine 
mögliche Herkunft aus dem Avesta. Vgl. auch LIVERMORE 2006, 113 Anm. 118 und FELD 2005, 170 Anm. 139. 
Bereits im ersten Satz des Fragments begegnet ein Widerspruch, indem Arbazakios einerseits als Ἴσαυρος und 
andererseits als ἐξ Ἀρμενίας (Eunap. hist. fr. 84) bezeichnet wird. WOODS 1998b, 113, arbeitete heraus, dass die 
legio I Armeniaca zu Beginn des fünften Jahrhunderts n. Chr. im isaurischen Anemurion (heute Eski Anamur) 
stationiert war, was erkläre, dass Arbazakios von Geburt zwar Armenier, aber womöglich „as a young boy“ nach 
Isaurien verzogen sei, um eine militärische Laufbahn zu beginnen. Dennoch stellt der Vorschlag von GREATREX 
2000, 269, die näherliegende Lösung dar, da Eunapios im Zusammenhang mit Ossius von Córdoba ganz ähnlich 
vorgegangen ist. In Fragment 7.2 und der Übertragung in Zosimos’ Historia nea erhält der Bischof von Córdoba 
das Epitheton „Alexandriner“ bzw. „Ägypter“, mit dessen Hilfe Eunapios eine Metonymie für Geschwätzigkeit 
kreiert. In Eunapios’ Augen war Arbazakios demnach kein Isaurier, sondern ein Armenier mit den stereotypi-
schen Eigenschaften eines Isauriers: Wollust, Trunksucht und Habgier. Vgl. hierzu auch MACMULLEN 1988, 
182 f., und dem Stereotyp räuberischer Isaurier SHAW 1990 sowie ISAAC 2004, 206 f. All diese Laster tauchen 
immer dann bei Eunapios auf, wenn es darum geht, einen an sich schon unliebsamen Akteur noch negativer zu 
charakterisieren. So begegnet die promiske Eigenschaft, πλείους ἔχειν παλλακίδας τῶν στρατιωτῶν (Eunap. hist. 
fr. 76), bereits im Zusammenhang mit Leo, der genauso wie Subarmachios in Fragment 77 für seine ausufernde 
Trunksucht bekannt gewesen sei. Bei Arbazakios treibt Eunapios die Beschreibung von dessen Wollust jedoch 
auf die Spitze, indem er ihm und seinen Untergebenen unterstellt, die genaue Anzahl seine Konkubinen nicht 
mehr zu kennen. Dabei bedient sich Eunapios einer Stelle aus Plut. mor. 174b., die Plutarch dem Schwiegersohn 
von Artaxerxes II., Orontes, zuschreibt. 
1091 Kaufleuten unterstellt Eunapios eine grundsätzliche Gier und Bereitschaft zum Lügen. Ob er als Einwohner 
des lydischen Handelszentrums Sardes persönliche, negative Erfahrungen mit Händlern gesammelt hat, oder wo-
her seine Abneigung rührt, lässt sich kaum beantworten. Vgl. für Beispiele aus der Literatur vor allem Cic. 
off. 1,150 und in diesem Zusammenhang auch JOCHUM-BORTFELD 2008, 272, Demosth. or. 58,1–12 oder 
Hdt. 4,10,4, der davon ausgeht, dass sich Händler am Schmuggel beteiligen würden. Wenn ἔμπορος auch als 
Schiffsreisender verstanden werden kann, bietet sich mit Cic. fam. 16,9,4 ein weiteres Vorurteil. Vgl. zudem 
Lykurg. 15 und Diod. 20,25,2 für den Hinweis, dass Händler auch Nachrichten verbreiten, und in christlichen 
Kontexten Jak 4,13–16. Abgesehen von der Nähe zu Cicero kommt in Aristophanes’ Komödie Plutus immerhin 
ein Händler vor, der ebenso wie die Händler bei Eunapios κερδαίνειν βουλόμενός (Aristoph. plut. 521 f.). 



243 
 

Anreiz mehr darin sehen, für das Römische Reich zu streiten1092, oder dass sie sich bereitwillig 

von als Bischöfe verkleideten Barbaren überrumpeln lassen.1093 

Von barbarischen Völkerschaften vermittelt Eunapios ein besonders negatives Bild, indem er 

ihnen etwa in Fragment 37 nicht nur eine generelle Niederträchtigkeit unterstellt, sondern sie 

in Fragment 53.1 oder 60 auch mit Stereotypen belegt, die auf einen latenten Rassismus hin-

deuten: Sie besitzen eine habituelle Veranlagung für Betrug und haben stets ein tierhaftes und 

wildes Wesen.1094 Weiterhin unterliegt Eunapios in Fragment 42 der Vorstellung, dass günstige 

klimatische Bedingungen Einfluss auf die physische und psychische Verfassung von barbari-

schen Völkerschaften ausüben, weswegen ihre Nachkommen im Römischen Reich etwa vor-

schnell ins Erwachsenenalter kommen. 

Zum stereotypen Bild, das Eunapios von fremden Völkerschaften hat, trägt auch die Verwen-

dung archaisierender Synonyme bei: Aus den Goten werden in Fragment 22 Skythen und aus 

den Sassaniden in Fragment 21 Parther. Überall dort, wo sich Eunapios die Gelegenheit bot, 

auf literarische Vorlagen zurückzugreifen, wählte er archaisierende Bezeichnungen, die sein 

Geschichtswerk in die Reihe thukydideischer oder herodoteischer Traditionen eingliedern 

 
1092 Vgl. Eunap. hist. fr. 58: ἀλλὰ δεινόν γέ τι χρῆμα ταῖς τῶν ἀνθρώπων φύσεσιν ὁ θεὸς ἐγκατέμιξεν, ὥσπερ τοῖς 
ὀστακοῖς τὴν ἐπικίνδυνον χολὴν καὶ τοῖς ῥόδοις ἀκάνθας, οὕτω ταῖς ἐξουσίαις συγκατασπείρας τὴν ἡδονὴν καὶ 
ῥᾳθυμίαν, δι’ ἣν, πάντα ἐξὸν εἰς μίαν μεταστῆσαι πολιτείαν καὶ συναρμόσαι τὸ ἀνθρώπινον, αἱ βασιλεῖαι τὸ 
θνητὸν σκοποῦσαι πρὸς τὸ ἡδὺ καταφέρονται, τὸ τῆς δόξης ἀθάνατον οὐκ ἐξετάζουσαι καὶ παρεκλέγουσαι. 
Eunapios’ gewählte Exempla – Gallensaft von Hummern und Dornen an Rosen – dürften hierbei nicht dem Zu-
fall geschuldet sein, sondern auf polemische Weise auf das Unschickliche oder Unansehnliche bei Luxusgütern 
anspielen. So gelten etwa Hummer und Garnelen insbesondere in Athen. deipn. 1,7a–c als bevorzugtes Essen 
dekadenter Feinschmecker. Vgl. für Hummer – im Unterschied zum eunapianischen ὀστακός in der Literatur 
vorrangig als ἀστακός – als bevorzugtes Essen von Feinschmeckern bei Athen. deipn. 4,136b und hierzu auch 
die gute Verträglichkeit in 3,106d, dagegen als Grund für Verdauungsstörungen in Hippoc. epid. 7,82 und – im 
weiteren Sinne auch – die Beschreibung des χυμός (...) ὠχρός von Krabben bei Aristot. hist. an. 527b. 
1093 Mit Fragment 55 hat Zos. 4,30,1 f. hier das ungehinderte Überqueren der Donau und die naturgegebene Nie-
derträchtigkeit der Barbaren gemein, die den Untergang des Römischen Reiches von Anfang an beabsichtigt hät-
ten. Auch wenn gerade diese zweite zosimeische Unterstellung, wie VEH / REBENICH 1990, 345 Anm. 57, zu 
Recht schlussfolgerten, vollkommen „aus der Luft gegriffen“ ist und jeder Historizität entbehrt, unterstreicht sie 
doch den Tonfall ihrer eunapianischen Quelle. Weiterhin legt Eunapios den christlichen Glauben als Schwäche 
aus, der die Römer in die Lage bringt, nicht länger zwischen Freund und Feind unterscheiden zu können. Eben-
diese Schwäche hätten die Barbaren erkannt und mit Hilfe einer Kostümierung ausgenutzt, an der nichts 
πραγματῶδες καὶ δύσκολον (Eunap. hist. fr. 55) gewesen sei. Tatsächlich dürfte Theodosius I. bei der Entschei-
dung, ob er Athanarichs Goten in das Römische Reich aufnehmen sollte, weniger das vermeintliche Bekenntnis 
zum Christentum als vielmehr die potenzielle Schlagkraft der gotischen Militärkontingente überzeugt haben. 
Auch wenn die Situation um Fritigerns Terwingen bis 381 n. Chr. noch ungeklärt war, behielt Theodosius I. mit 
dessen Vorgänger Athanarich den gemäß LEPPIN 2003, 48, „berühmtesten Gotenherrscher in seiner Hand.“ Inso-
fern dürfte die von Eunapios geschilderte Täuschung der Römer nichts anderes als ein Mittel gewesen sein, um 
Theodosius’ I. Entscheidungskraft zu trüben und seine Herrschaft weiter abzuwerten. 
1094 Vgl. Eunap. hist. fr. 53.1: (...) λεοντώδει δὲ τῇ φωνῇ κατὰ τοῦ βασιλέως ὀργισθείς (...). Arbogast soll Valen-
tinian II. bei der Entgegennahme seines Entlassungsschreibens in Fragment 53.1 wie ein Löwe angebrüllt haben. 
In Fragment 60 präsentiert Eunapios zum einen Eriulf, den Anführer der „assimilationsfeindlichen ,Gotenpar-
tei‘“ (WOLFRAM 2009, 154), der für Eunapios ein ἀνὴρ ἡμιμανὴς (Eunap. hist. fr. 60) ist. Zum anderen schwingt 
auch im Zusammenhang mit Fravitta ein latenter Rassismus mit, zumal ihm Eunapios eine naturgegebene Nei-
gung zu sexueller Unbeherrschtheit unterstellt, die Fravitta nur durch die Hochzeit mit einer Römerin mäßigen 
kann. 



244 
 

sollten. Eunapios weicht nur dann von diesem Vorgehen ab, wenn es sich beispielsweise um 

erstmals aufkommende Völkerschaften handelt, für die sich ihm kein literarisches Vorbild bot: 

So wählt Eunapios für die Salier in Fragment 10 und für die Hunnen in Fragment 41 das zutref-

fende Ethnonym. 

Dennoch hält das Geschichtswerk nicht ausschließlich an negativen Charakterbildern von Bar-

baren fest. So stellt Eunapios den romanisierten Barbaren Fravitta in Fragment 82 als besonders 

tugendreich dar, zumal es ihm gelingt, die Pflichtvergessenheit der römischen Streitkräfte ab-

zulegen und sich erfolgreich gegen innere und äußere Bedrohungen durchzusetzen.1095 Dabei 

bedient sich Eunapios in Fragment 60 einer Anekdote über eine Meinungsverschiedenheit zwi-

schen romfeindlichen Barbaren um Eriulf und romtreuen Barbaren um Fravitta. In diesem Zu-

sammenhang gelingt es Letzterem, sich gegen Eriulf durchzusetzen, wodurch ihn das Ge-

schichtswerk zum vorbildlichen Streiter für die Tugendhaftigkeit macht. Letztlich dürfte die 

Anekdote jedoch ahistorisch sein und vielmehr der Unterscheidung zwischen den christiani-

sierten Barbaren um Eriulf und den paganen Barbaren um Fravitta dienen, die wiederum 

Eunapios’ ambivalentes Barbarenbild legitimiert.1096 

 
1095 Eunapios geht in Fragment 81 lediglich auf den Ausgang der Auseinandersetzung ein und weiß, dass Fravitta 
dem besiegten Gainas nicht nachgesetzt habe. Es mag der übrigen Parteinahme zugunsten von Fravitta geschul-
det sein, dass Eunapios das Hadern des Feldherrn als die gleiche besonnene Milde im Umgang mit unterlegenen 
Gegnern darstellt, die er auch schon bei Julian in Fragment 10 betont hat. Bei dessen Umgang mit den unterlege-
nen Saliern unterbreitet der eunapianische Julian sein machttheoretisches Konzept, demzufolge Rechtschaffen-
heit gegen den Feind ein Quell der Tugenden sei, der sogar weit entfernte Untertaten gefügig mache. Mit Fravitta 
teilt sich Julian in Fragment 22 auch die Gemeinsamkeit, für sein mildes Vorgehen mit Kritik aus den eigenen 
Reihen konfrontiert zu werden. Sowohl Fravittas als auch Julians untergebene Soldaten äußern den Wunsch, 
selbst das Kommando zu übernehmen, und können das strategische Vorgehen ihrer Feldherren nicht nachvollzie-
hen. Eunapios’ Darstellung unterscheidet sich bei beiden Fragmenten nur darin, dass er die Ablehnung von 
Fravittas Soldaten noch deutlicher ausführt. So erinnert die körperliche Reaktion, τὰς ὀφρῦς ἀνασπῶντες (Eunap. 
hist. fr. 82), an Valens’ barbarische Verhandlungspartner, die ihre Ablehnung μέχρι τοῦ κινῆσαι τὰς κόμας 
(Eunap. hist. fr. 37) zeigen. Während das Hochziehen der Augenbrauen als noch gängiger Ausdruck von Über-
heblichkeit gewertet werden kann, bietet sich für Eunapios’ Charakterisierung von Fravittas Kritikern, die er mit 
den Pejorativa ἠλίθιον καὶ πηλοῦ παχύτερον (Eunap. hist. fr. 82) belegt, eine greifbare literarische Vorlage. In 
nahezu äquivalenter Kombination tauchen die Attribute in Lucian. Alex. 9 auf. Trotz des desolaten Zustands der 
Handschrift deutet Eunapios mit τῆς νίκης ἄξιον (Eunap. hist. fr. 82,1) darauf hin, dass er Fravittas abgebrochene 
Nachstellung von Gainas hier resümiert und als weitsichtigen Sieg dargestellt haben könnte. Damit parallelisiert 
das Geschichtswerk die Entscheidung des Feldherrn erneut mit Julians Durchsetzungsvermögen gegenüber sei-
nen untergebenen Soldaten, die ihn für seine Entscheidung – sich von Ktesiphon aus auf den Heimweg zu bege-
ben – in Fragment 22,4 kritisieren. Auch hier zeigt sich Eunapios voll des Lobes für Julians Entscheidung, indem 
er ihm zuschreibt, ἐξ ἀρχῆς (Eunap. hist. fr. 22,4) im Vollbesitz logischer Berechnung gewesen zu sein. 
1096 Um Fravittas charakterliche Vorzüge gegenüber Eriulf zu betonen, unterstreicht Eunapios in Fragment 60 
sein heidnisches Bekenntnis, zu dem der Barbar offen gestanden haben soll, sowie seine – für einen Barbaren 
irritierende – exponierte Bildung in klassischer Literatur, indem er ihm die homerische Sentenz über Achilleus’ 
Hass auf Agamemnon (Hom. Il. 9,312 f.) in den Mund legt. Fravittas Tatendrang habe sogar dazu geführt, dass 
τὸ ὄνομα τῆς λῃστείας ἐκ τῆς μνείας τῶν ἀνθρώπων (Eunap. hist. fr. 80) getilgt worden sei, was an Julians strik-
ten Gerechtigkeitssinn in Fragment 16 erinnert. Mit Fravitta teilt Julian in Fragment 22 auch die Gemeinsamkeit, 
in Fragment 82 für sein mildes Vorgehen mit Kritik aus eigenen Reihen konfrontiert zu werden. Fravittas Vorge-
hen gegen die λῃστεία (Eunap. hist. fr. 80) kann in Eunapios’ Verständnis zudem auch als polemische Metony-
mie für das Christentum gestanden haben, das Fravitta aus der Erinnerung der Menschen getilgt habe, zumal im 
Satz darauf die Information erfolgt, dass er zur althergebrachten Religion gehalten habe (ἦν δὲ Ἕλλην τὴν 
θρησκείαν [Eunap. hist. fr. 80]). Vgl. diesbezüglich auch PASCHOUD 2011, 159–161 Anm. 40, der in der 



245 
 

Alles in allem kennt Eunapios also nicht nur schwarz und weiß, auch wenn er keine Gelegenheit 

auslässt, um bestimmte Charakterbilder zu transportieren. Er präsentiert moralisch unterlegene 

und überlegene Kaiser und Protagonisten. Allzu oft verschwimmt seine Beurteilung jedoch zu 

einem diffusen und widersprüchlichen Charakterbild, das entweder auf seine persönlichen Wer-

tevorstellungen zurückgeht oder aus seinen literarischen Vorlagen übernommen wurde, die er 

mal mehr mal weniger überzeugend in sein Geschichtswerk eingearbeitet hat. 

 

 

13 Literarische Vorlagen des Geschichtswerks 

Zur Verdeutlichung seiner Charakterbilder greift Eunapios immer wieder auf identifizierbare 

literarische Vorlagen zurück. Bereits bei den oben angesprochenen archaisierenden Ethnony-

men wird deutlich, dass sich Eunapios in der Tradition von Thukydides und Herodot verorten 

wollte und die Bezeichnungen für die Völkerschaften aus ihren Geschichtswerken herausprä-

pariert hat. Eine weitere wesentliche Quelle zur Moralisierung seiner Protagonisten ist Homer. 

Aus dessen Odyssee und Ilias transponiert Eunapios zahlreiche Direktzitate und legt sie seinen 

Protagonisten – Römern wie Barbaren – in den Mund. Neben Direktzitaten kommt es in Frag-

ment 22,4 auch zu sinngemäßen Transponierungen und in Fragment 28.1 zu freien Überarbei-

tungen der homerischen Vorlage. 

Weiterhin kennt Eunapios zahlreiche Beiträge aus dem Kanon aristotelischer und platonischer 

Werke, die er analog zur Homerbenutzung direkt oder abgeändert in sein Geschichtswerk ein-

arbeitet. Es kommen mal konzise, mal längere Entlehnungen aus Euripides oder Aristophanes 

hinzu, mit deren Hilfe er etwa Julians Beurteilung als Sohn des Wagenlenkergottes in Fragment 

24,2 oder die ahistorische Einbindung des Wurstverkäufers Bargos in Fragment 71 angefertigt 

hat. Gegen Ende seines Geschichtswerks nehmen dann die Entlehnungen aus der Fabelliteratur 

zu.1097 Zuvor zeigt Eunapios auch ein Interesse an der Parallelisierung von Ereignissen oder 

Protagonisten seines behandelten Zeitraums mit Exempla aus dem griechischen Mythos, wofür 

 
Formulierung und in ihrer Übernahme bei Zos. 5,20,1 eine Parallele mit Iul. mis. 40,367c sieht. Analog zu 
Eunapios weiß Zosimos ebenfalls von Fravittas religiösem Bekenntnis und der Entsendung in den Osten des Rö-
mischen Reichs durch Arkadios. Über das eunapianische Geschichtswerk hinausgehend, hat die Historia nea 
noch die Mehrinformation, dass Fravitta bereits in zahlreichen Feldzügen gegen die λῃστεία (Zos. 5,20,1) im 
Osten tätig gewesen sei, wofür sich jedoch aufgrund mangelnder historiographischer Parallelüberlieferung – Be-
kannt sind isaurische Raubzüge bis nach Palästina, nicht jedoch ihre Bekämpfung durch Fravitta. Vgl. hierzu mit 
weiteren Quellenangaben, FELD 2005, 169–173 – keine Belege finden. Daher ist es einerseits möglich, dass es 
sich um historische Feldzüge gegen die in Eunap. hist. fr. 84 und 86 thematisierten Isaurier handelt. Andererseits 
könnten hier auch Splitter eunapianischer Polemik vorliegen, die Fravitta als tatkräftigen Christengegner – bei 
Zosimos versinnbildlicht durch die λῃστεία in den frühen Kerngebieten des Christentums – präsentieren sollten. 
1097 Eine Parallele zur Fabelliteratur befindet sich etwa zwischen Fragment 83 und der Tierfabel über den Ha-
bicht und die Nachtigall, die sowohl Hes. op. 202–218 als auch Aesop. fab. 16 überliefern und den Habicht als 
unnachgiebigen Räuber und Mörder darstellen. 



246 
 

sich jedoch weniger konkrete literarische Vorlagen als vielmehr noch in der Spätantike gültiges 

Allgemeinwissen verantwortlich machen lassen. 

Quantitativ am häufigsten greift Eunapios mit Plutarch, Lukian und Flavius Philostratos jedoch 

auf kaiserzeitliche Historiographen und Biographen zurück. Aus ihren Beiträgen entnimmt er 

Sentenzen oder Moralvorstellungen und passt sie an zeitgenössische Phänomene an. Wenn Ju-

lians Himmelfahrt in Fragment 26 und die satirische Bemerkung zum Bedeutungszuwachs von 

Eseln zur Zeit von Theodosius I. in Fragment 56 hinzugezogen werden1098, überführt Eunapios 

erstaunlicherweise auch phantastisch anmutende Berichte aus christlich-jüdischen Kontexten 

in sein Geschichtswerk. Ob sich ihm abseits von exegetischen Schriften auch die Gelegenheit 

bot, auf biblische Textinhalte zuzugreifen oder ob er lediglich von mündlichen Traditionen ab-

hängig war, muss offenbleiben. 

Abgesehen vom Kanon julianischer Werke und von Libanios sowie dem vermutlich ins vierte 

Jahrhundert n. Chr. zu datierenden Heliodor scheint Eunapios im Hinblick auf singuläre Ent-

lehnungen jedoch überhaupt nicht auf bekannte zeitgenössische Werke zurückgegriffen zu ha-

ben. Dagegen ist der Einsatz des verwendeten Fremdmaterials aus anderen Zeitumständen na-

hezu unbegrenzt und begegnet ubiquitär in seinem Geschichtswerk, in das Eunapios Material 

aus sämtlichen Literaturgattungen eingearbeitet hat. Grundsätzlich legt Eunapios zwei Vorge-

hensweisen an den Tag. Zum einen wandelt er seine literarische Vorlage um und passt sie seiner 

eigenen Absicht an. Zum anderen kommt es vor, dass er die literarische Vorlage unbearbeitet 

übernimmt und vielmehr seinen eigenen Bericht manipulativ verzerrt, was sich durch die Pa-

rallelberichterstattung durch Ammianus Marcellinus oder die Autoren der EKG-Tradition nach-

weisen lässt. 

 
1098 Die in Fragment 56 geschilderte Sentenz des Philipp II. von Makedonien, der zufolge es nichts Unglückseli-
geres gebe als einen König, der sein Wohlergehen demjenigen der Esel unterzuordnen habe, dürfte auf Plut. 
mor. 178a und 790b zurückgehen, was bereits BLOCKLEY 1983, 143 Anm. 113 und PASCHOUD 2006a, 548 
Anm. 92, erkannt haben. BLOCKLEY 1983, 143 Anm. 113, vermutete, „that the asses are the rulers of the Roman 
state“. Fraglich bleibt hierbei jedoch der von Eunapios verwendete Plural ὄνοι (Eunap. hist. fr. 56), der allenfalls 
für das gesamte Kaiserkollegium aus Theodosius I., Gratian und Valentinian II. stehen könnte. Da das Fragment 
jedoch explizit auf die Zeitumstände ἐπὶ Θεοδοσίου (Eunap. hist. fr. 56), d. h. unter einem einzigen Kaiser, an-
spielt und Eunapios auch darüber hinaus – vermittelt über Zos. 4,24,4 und 4,33,1 – den Eindruck erweckt, dass 
er an Gratian nichts auszusetzen hatte, sondern ihn gar für einen tatkräftigen und ambitionierten Kaiser hielt, 
scheint sich seine Analogie nicht auf alle römischen Kaiser zu beziehen. Unabhängig davon könnte der Schlüssel 
zu Eunapios’ Esel-Metaphorik im Christentum selbst zu finden sein. So taucht der Ritt auf einem Esel zunächst 
in Za. 9,9, d. h. in der messianischen Prophezeiung des Sacharjas auf, deren Erfüllung dann durch den Einzug 
von Jesus Christus in Jerusalem am Palmsonntag eintritt, worüber Ev. Matt. 21,1–9 berichtet. Selbst wenn 
Eunapios die messianische Prophezeiung vermutlich aus der mündlichen Tradition übernommen und verändert 
hat, fügen sich die drei pagan-profangeschichtlichen und christlichen Aussagen zu einer einzigen Nachricht in 
Fragment 56 zusammen. Eunapios leitet ab, dass es seit Theodosius I. zu einer widersinnigen Interpolation von 
Wertigkeiten gekommen ist. Während bei Aristot. part. an. 663a oder Ael. nat. an. 13,25 Kriegseifer und Taten-
drang – symbolisiert durch Pferde und Elefanten – hoch im Kurs standen, galt das Christentum für Theodosius I. 
als höchstes Gut, das Eunapios durch Esel getarnt haben könnte, die, wie ihn die historischen Anekdoten lehrten, 
eigentlich weitaus weniger wert sein müssten. 



247 
 

Beide Vorgehensweisen gelingen Eunapios mal mehr, mal weniger. So zieht er mit dem home-

rischen Sprichwort „Die Ähre zeigt sich auf den Halmen“ in Fragment 7a eine kluge Parallele 

zur Herrschaftspraxis des Constantius II., die seinem Vater Konstantin I. so nahesteht. Anders 

verhält es sich bei der plutarchischen Entlehnung in Fragment 22,2, die Eunapios missinterpre-

tiert, indem er Plutarchs strategischen Nachteil einer geographischen Position in seinem Ge-

schichtswerk umdeutet und als Exemplum für Julians Sachverstand und Planungsgeist darstellt. 

Weiterhin missversteht er die Semantik seiner plutarchischen Vorlage in Fragment 14,2 und 

ordnet die exzerpierten Sentenzen den falschen Protagonisten und dem falschen Kontext zu. In 

Fragment 27 bezeichnet er Alamannen als Männer des Westens, obwohl Homer und Strabon 

diese Zuschreibung auf die Völkerschaft der Iberer übertragen. Ein anderes Beispiel bietet sich 

in Fragment 22,4, in dem er ein vermeintliches Direktzitat aus Homers Ilias abbildet, das sich 

in dieser Form nicht wiederfindet. 

Bei der Vielzahl von Eingriffen in seine literarischen Vorlagen entsteht daher der nicht unbe-

rechtigte Eindruck, dass Eunapios die entsprechenden Autoren während der Niederschrift sei-

nes Geschichtswerks in Sardes möglicherweise überhaupt nicht direkt eingesehen, sondern ihre 

Aussagen aufgrund seiner rhetorischen Ausbildung aus dem Gedächtnis oder aus mündlichen 

Berichten seiner Zeitgenossen rekonstruiert hat. Unabhängig davon beweist Eunapios durch die 

Vielzahl eingearbeiteter Vorlagen, dass er sich zeitlebens eine umfassende Kenntnis sämtlicher 

Literaturgattungen angeeignet hat und in der Lage war, das Wissen einigermaßen überzeugend 

in seinem Geschichtswerk anzuwenden. 

Besonders ist zudem, dass er die Namen seiner Quellen nur äußerst selten nennt und das Wissen 

über die Urheberschaft entweder voraussetzt oder als kreative Eigenleistungen ausgibt. Sodann 

ist all diesen singulären Entlehnungen gemein, dass sie ausnahmslos auf griechischsprachige 

Autoren zurückgehen, sofern ihre Urheber zu identifizieren sind. 

Ob Eunapios überhaupt Latein verstand und entsprechende Vorlagen in sein Geschichtswerk 

einarbeiten konnte, muss offenbleiben. Lateinischsprachige Quellen hat er zur Anfertigung sei-

nes Geschichtswerks jedoch nicht konsultiert. Allerdings tauchen in den verbliebenen Frag-

menten immer wieder Latinismen oder notdürftig übersetzte Termini auf, die auf eine lateini-

sche Provenienz hindeuten. In Fragment 7.1 berichtet Eunapios etwa von κούρσωρες, mit denen 

Konstantins I. zweite Ehefrau Fausta Umgang gepflegt haben soll, und, vermittelt über Zosi-

mos, taucht im Kontext von Fragment 22.1 ein Σουπεράντιος auf, dessen Name aus dem Latei-

nischen auch als erster „Überwinder“ der belagerten Stadt Maiozamalcha verstanden werden 



248 
 

kann. Sodann weiß Eunapios in Fragment 28.1 von sogenannten φάμωσσα, d. h. vom lateini-

schen Terminus für Schmähreden.1099 

 

 

IV Weiterführende Bemerkungen 

14 Auf den Spuren einer Hauptquelle 

Abseits singulärer Entlehnungen verrät Eunapios an keiner Stelle, auf welcher maßgeblichen 

Quelle sein Geschichtswerk fußt. Sicher ist lediglich, dass er für seinen Bericht über Julians 

Herrschaft das Memorandum des Oribasios herangezogen hat, zumal sich Eunapios für dessen 

Unterstützung und Ermutigung zur Abfassung seines eigenen Geschichtswerks in Fragment 8,1 

bedankt. Rein spekulativ muss die Benutzung von Julians βιβλίδιον bleiben, da Eunapios in 

Fragment 9 ankündigt, sich nicht durch einen zusätzlichen Bericht über die Schlacht von Ar-

gentoratum mit Julian messen zu wollen, und seine Leserschaft auf den schriftstellerischen Kai-

ser verweist. Abzüglich der Benutzung des βιβλίλδιον für den Schlachtenbericht von Argento-

ratum und abzüglich des Memorandums des Oribasios ist für den Großteil des Berichtszeit-

raums unbekannt, welche historiographische Vorlage Eunapios benutzt hat. Nicht von der Hand 

weisen lassen sich jedoch die zahlreichen Berührungen zwischen Eunapios und Zosimos sowie 

der lateinischen Geschichtsschreibung des ausgehenden vierten und beginnenden fünften Jahr-

hunderts n. Chr. Ihre Gemeinsamkeiten basieren insbesondere darauf, dass sie gegenüber den 

in der Mitte des vierten Jahrhunderts n. Chr. entstandenen Beiträgen der lateinischen Brevia-

rien-Literatur um die EKG-Tradition, d. h. Eutrop, Rufius Festus und Aurelius Victor, Korrek-

turen vornehmen, mehr geographische oder prosopographische Details bieten und besser infor-

miert wirken. Derartige Berührungen zwischen Eunapios/Zosimos und der lateinischen Histo-

riographie aus dem ausgehenden vierten und beginnenden fünften Jahrhundert n. Chr. lassen 

sich auch in den Berichten über die vorausgegangenen Jahrhunderte seit Augustus’ Herrschaft 

ausmachen. In diesem Zusammenhang rückt das erste Buch von Zosimos’ Historia nea in den 

Vordergrund, für deren Quelle noch eine wichtige Voruntersuchung zu treffen ist. 

 

 

 
1099 In Fragment 53.1 verwendet Eunapios die griechische Umschreibung des Terminus hostis publicus, zu dem 
Arbogast erklärt wird. Als die Soldaten Arkadios Fragment 64.2 begegnen, akklamieren sie nicht Σεβαστός, son-
dern Αὔγουστος, und über das gesamte Geschichtswerk hinweg finden sich sowohl griechische als auch lateini-
sche Amtsbezeichnungen sowie Mischformen – wie den griechischen ἀνθύπατος in Fragment 39 aber auch den 
lateinischen βικάριος in Fragment 86 und den griechisch-lateinischen ἔπαρχος πραιτωρίων in Fragment 30. 



249 
 

14.1 Voruntersuchung: die Quelle für das erste Buch der Historia nea 

Photios’ Besprechung der Historia nea des Zosimos und sein darin geäußerter Vorwurf – Zosi-

mos habe überhaupt kein Geschichtswerk geschrieben, sondern lediglich das des Eunapios um-

geschrieben – enthält im Hinblick auf den Beginn der Historia nea auf der einen und den Beginn 

von Eunapios’ Geschichtswerk auf der anderen Seite einen Widerspruch.1100 Schließlich be-

ginnt Letzteres bekanntermaßen erst mit dem Tod des Kaisers Claudius II. im Jahr 270 n. Chr., 

wohingegen die Historia nea mit dem Fall Trojas, also schon eintausend Jahre früher, ein-

setzt.1101 Ohne eine weitere Vorlage hat Zosimos diese Lücke mit großer Wahrscheinlichkeit 

nicht überbrücken können. 

Schon 1780 legte Reitemeier als Vorarbeit zu seiner vier Jahre später erschienenen Zosimos-

Edition Photios’ Einquellenhypothese beiseite und versuchte, die Quellen der Historia nea auf-

zudecken.1102 Nachdem er Olympiodor für die Abschnitte nach Eunapios identifiziert hatte, lei-

tete er aus Photios’ „Kurzreferat“ über Eunapios ab1103, dass Zosimos in den ersten Kapiteln 

seiner Historia nea Dexippos gefolgt sei: „Quae Claudii II. temporibus, a quibus suam historiam 

Eunapius inchoauit, priora sunt, e Dexippi libris historicis fortasse Zosimus sumsit. Dexippus 

enim, cuius historiam, uti Photius refert, Eunapius continuauit, cum Claudii secundi regno eam 

finiit.“1104 Da Eunapios als Fortsetzer von Dexippos auftritt, liege es Reitemeier zufolge kon-

sequenterweise nahe, dass Zosimos bis zum Einsetzen der Eunapios-Vorlage auf Dexippos’ 

Chronik aus dem dritten Jahrhundert n. Chr. zurückgegriffen habe. Der Hinweis auf Dexippos 

klingt zunächst plausibel, da seine Chronik spätestens mit der Rückkehr der Herakliden um 

1103/1102 v. Chr. begonnen haben dürfte1105, bis zur Herrschaft von Claudius II. reichte und 

damit für die Historia nea einen ausreichenden Ereignishorizont abgedeckt haben könnte. 

 
1100 Phot. bibl. cod. 98 = p. 84b,27–28 = Eunap. hist. t. 2: Εἴποι δ’ ἄν τις οὐ γράψαι αὐτὸν ἱστορίαν, ἀλλὰ 
μεταγράψαι τὴν Εὐναπίου (...). Vgl. hierzu insbesondere PRCHLÍK 2016, BLOCKLEY 1981, 2, ders. 1983, 129 
Anm. 3, CRACCO RUGGINI 1973, 181–183, GIROTTI 2002, 151–166, RIDLEY 1969/1970, WINKELMANN 1998, 
127–135, und ROHRBACHER 2002, 65 f. 
1101 Vgl. Eunap. hist. t. 1: Ἄρχεται μὲν τῆς ἱστορίας ἀπὸ τῆς Κλαυδίου βασιλείας, ἐς ὃν Δεξίππῳ ἡ ἱστορία 
καταλήγει, ἀποτελευτᾷ δὲ εἰς τὴν Ὁνωρίου καὶ Ἀρκαδίου τῶν Θεοδοσίου παίδων βασιλείαν, ἐκεῖνον τὸν χρόνον 
τέλος τῆς ἱστορίας ποιησάμενος ὃν Ἀρσάκιος μὲν τοῦ χρυσοῦ τῆς ἐκκλησίας στόματος Ἰωάννου ἀπελαθέντος εἰς 
τὸν ἀρχιερατικὸν θρόνον ἀνηγμένος ἱεράτευεν, ἡ δὲ τοῦ βασιλεύοντος Ἀρκαδίου γυνὴ κατὰ γαστρὸς ἔχουσα καὶ 
ἀμβλώσασα τὸν βίον ἀπέλιπεν. Den Umfang der Historia nea gibt Photios dagegen nur unzureichend wieder, 
lässt er sie doch bei Augustus und nicht mit Troja beginnen. Das durch Photios beschriebene Ende der Historia 
nea trifft dann wieder zu, vgl. Phot. bibl. cod. 98 = p. 84b,8–11. 
1102 Vgl. REITEMEIER 1780, 225–235 und ders. 1784. 
1103 Der Begriff geht auf HÄGG 1975, 9 zurück. 
1104 REITEMEIER 1780, 230. 
1105 Vgl. Dexipp. chron. fr. 12 (Martin) = Sync. 207,21–25: Ἡρακλειδῶν κάθοδος Ὕλλου τοῦ πρεσβυτέρου 
παιδὸς Ἡρακλέους ἡγουμένου τῆς κατὰ Πελοποννησίων μάχης, ἥτις ἐπεκράτησεν ἱκανοῖς ἔτεσι μεταξὺ 
Πελοποννησίων καὶ τῶν Ἡρακλειδῶν. τότε Ῥόδος ἡ νῆσος οἰκίζεται παρὰ Λακεδαιμονίων, ὡς ∆έξιππος ἱστορεῖ, 
μετοικησάντων ἐκ Πελοποννήσου διὰ τὴν τῶν Ἡρακλειδῶν ἐπίθεσιν und zum Umfang der Chronik MARTIN 
2006, 155–161. 



250 
 

Zugute kommt Reitemeier zudem, dass die Chronik ebenfalls nur in wenigen Fragmenten über-

liefert worden ist und somit gemäß Brandt Interpretationsspielraum zulässt: „Angesichts des 

schmalen auszuwertenden Textcorpus erscheint natürlich der Versuch verlockend, aus der spä-

teren Überlieferung (...) vermeintlich Dexippeisches herauszupräparieren (...)“.1106 Folgerichtig 

stieß Reitemeiers Vorschlag auf Kritik. Mehr als einhundert Jahre nach dem Erscheinen seiner 

Zosimos-Edition griff Mendelssohn die Quellenfrage erneut auf und stellte aufgrund der Paral-

lelüberlieferung von Dexippos-Material in verschiedenen Stellen der Historia Augusta fest, 

dass zwischen Dexippos und Zosimos schwerwiegende Abweichungen bestehen.1107 

Einem detaillierten Stellenvergleich mit der Historia Augusta und der Weltchronik des Geor-

gios Synkellos, in die ebenfalls Dexippos-Material floss, hält die Hypothese einer direkten Ab-

hängigkeit der Historia nea von Dexippos tatsächlich nicht stand. Ab den Berichten der Jahre 

238 n. Chr. und aufwärts – einem bewusst zum Vergleich gewählten Zeitpunkt, da hier die Pa-

rallelüberlieferung durch Herodian als mögliche Quelle der Historia Augusta endet und Letztere 

fortan maßgeblich von Dexippos abhängig ist, den sie im Übrigen auch immer wieder nament-

lich erwähnt1108 – lassen sich die auffälligsten Unterschiede zwischen dem möglichen Dexip-

pos-Material bei Zosimos einerseits und den Abschnitten der Historia Augusta und bei Geor-

gios Synkellos andererseits im Sechskaiserjahr 238 n. Chr. sowie in der Bewertung von Decius’ 

Herrschaft und der Usurpation des Trebonianus Gallus 251 n. Chr. ausmachen.1109 

Während es im Zusammenhang mit der Erhebung der beiden Gordiane in Africa 238 n. Chr. 

sowohl bei Zosimos als auch in der Historia Augusta zur Bildung des senatorischen Gremiums 

der vigintiviri kommt, liegt der Unterschied in der Berichterstattung beider Dexippos-Exzerpte 

darin, dass das Gremium bei Zosimos schon zusammentritt, sobald die Gordiane ihren Herr-

schaftsanspruch gegenüber Maximinus Thrax geltend machen. In der Historia Augusta kommt 

es erst zur Bildung der vigintiviri, nachdem der numidische Statthalter, Capelianus, Gordian II. 

in der Schlacht besiegt und Gordian I. aus Verzweiflung Selbstmord begangen hat.1110 

 
1106 BRANDT 1999, 173. 
1107 Vgl. MENDELSSOHN 1887, XXXIV. 
1108 Allein in der Vita der drei Gordiane vier Mal, vgl. Hist. Aug. Gord. 2,1, 9,6, 19,9 und 23,1. 
1109 Vgl. MECELLA 2007, 505, und für eine ausführliche Analyse des Dexippos-Materials für das Jahr 238 n. Chr. 
MAZZARINO 1966, 282–288. 
1110 Vgl. Zos. 1,14,2: ἐπεὶ δὲ πᾶσι ταῦτα ἐδόκει, προχειρίζονται τῆς βουλῆς ἄνδρας εἴκοσι στρατηγίας ἐμπείρους: 
ἐκ τούτων αὐτοκράτορας ἑλόμενοι δύο, Βαλβῖνον καὶ Μάξιμον, προκαταλαβόντες τὰς ἐπὶ τὴν Ῥώμην φερούσας 
ὁδοὺς ἕτοιμοι πρὸς τὴν ἐπανάστασιν ἦσαν und Hist. Aug. Maximin. 32,3: addidit Dexippus, tantum odium fuisse 
Maximini, ut interfectis Gordianis viginti viros senatus creaverit, quos opponeret Maximino. 



251 
 

Im Gegensatz zu Georgios Synkellos überschreiten die Goten bei Zosimos 251 n. Chr. dann 

auch nicht die Donau, sondern den Don.1111 Daraus ergibt sich der Folgefehler, dass Decius und 

Trebonianus Gallus ebenfalls um einige hundert Kilometer in die Region um das Asowsche 

Meer verlagert werden, um die besiegten Barbaren an der Heimkehr zu hindern.1112 Folgen-

schwerer ist jedoch, dass der zosimeische Decius ausnahmslos siegreich aus den Schlachten mit 

den Goten hervorgeht und erst durch einen Hinterhalt des Trebonianus Gallus bei Abrittus zu 

Tode kommt. Von der verheerenden Plünderung von Philippopolis ist keine Rede. Dagegen 

weist Georgios Synkellos, der Dexippos hier namentlich hervorhebt und ihm damit sicher folgt, 

Decius sowohl die Schuld für die gotische Einnahme von Philippopolis als auch für die Nieder-

lage in der Schlacht bei Abrittus zu.1113 

Beide Kurzvergleiche machen deutlich, dass die Diskrepanzen in der Darstellung und Anord-

nung der Ereignisse zwischen den sicheren Dexippos-Benutzern Georgios Synkellos und der 

Historia Augusta einerseits und Zosimos andererseits zu groß sind, als dass von einer direkten 

Abhängigkeit des Zosimos von Dexippos die Rede sein kann. Während die Historia Augusta 

und Georgios Synkellos sicher mit Dexippos zusammenhängen, machen die markanten Unter-

schiede bei Zosimos deutlich, dass dem Historiker das Dexippos-Material allenfalls über eine 

Zwischenquelle vermittelt worden sein kann. Mendelssohn ging dann davon aus, dass die His-

toria nea zwar mit Dexippos zusammenhängt, jedoch nicht mit der Chronik, sondern mit den 

Scythica, einem weiteren Geschichtswerk des gleichen Historikers. Diese habe er allerdings 

ebenfalls nicht direkt eingesehen, sondern sei ihm „ex fonte aliquo“ übermittelt worden.1114 Da 

die Scythica wie Dexippos’ Chronik nur fragmentarisch überliefert wurden, hatte Mendels-

sohns Vermutung bis vor kurzem durchaus ihre Berechtigung. Doch mit der Entdeckung neuer 

Scythica-Fragmente auf vier Blättern innerhalb des Cod. Vind. hist. gr. 73 dürfte die These 

verworfen werden.1115 Fol. 194r,29–195r,30 legen nicht nur nahe, dass der dexippeische Decius 

die Niederlage bei Philippopolis einräumt, sondern dass er vor seinem Ableben bei Abrittus ἐν 

τῷ πεδίῳ (Fol. 194v,22 f.) eine weitere, nicht näher lokalisierbare Niederlage hinnehmen 

 
1111 Vgl. Zos. 1,23,1 f.: Σκύθαι τὸν Τάναϊν διαβάντες ἐλῄζοντο τὰ περὶ τὴν Θρᾴκην χωρία und Sync. 459,5 f.: 
Σκύθαι περαιωθέντες οἱ λεγόμενοι Γότθοι τὸν Ἴστρον ποταμὸν ἐπὶ ∆εκίου πλεῖστοι τὴν Ῥωμαίων ἐπικράτειαν 
κατενέμοντο. 
1112 MECELLA 2007, 490 f., geht von einem wahren Kern des Zosimos-Berichts aus, der jedoch falsch in die Er-
eignisfolge eingearbeitet worden sei. Sie betont, dass die Goten unter Kniva tatsächlich die Region um das 
Asowsche Meer und den römischen Klientelstaat, das Bosporanische Reich, heimgesucht hätten. 
1113 Vgl. Zos. 1,23,2 f. und Sync. 459,5–16. 
1114 MENDELSSOHN 1887, XXXIV. 
1115 Vgl. MARTIN / GRUSKOVÁ 2014 und GRUSKOVÁ / MARTIN 2014. Da die Textstücke noch keine Fragment-
Nummerierung erhalten haben, erfolgt ihre Zitation hier anhand der Manuskriptfolien. 



252 
 

musste.1116 Von Decius zeichnet Dexippos in seinen Scythica also ein anderes Bild als die His-

toria nea, die den Kaiser als Allsieger präsentiert. Demnach werden die Scythica nicht Zosimos’ 

Vorlage gewesen sein – wahrscheinlicher ist dagegen wieder die indirekte Nutzung der Chronik 

über eine Zwischenquelle. 

Nach Mendelssohn veröffentlichte Gräbner zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts einen Auf-

satz, in dem er versuchte, die direkte Dexippos-Benutzung durch Zosimos zu widerlegen, und 

die Hypothese von der sogenannten „Zosimosquelle“ formulierte.1117 Gräbner fielen Gemein-

samkeiten zwischen Zosimos und anderen Geschichtswerken wie der EKG und der Epitome de 

Caesaribus auf, die von der Herrschaft des Philippus Arabs bis Diokletian reichten, und schluss-

folgerte, dass ihre gemeinsame Quelle – mit zwei Ausnahmen in Form der Eunapios-Fragmente 

2 und 3 – die einzige Vorlage für das gesamte erste Buch der Historia nea bildete. Zudem wür-

den die „nachweislichen Dexipposberichte“ in der Parallelüberlieferung „zum Teil keine klare 

Verwandtschaft mit Zosimos aufweisen, zum Teil ihm geradezu widersprechen“.1118 Gräbners 

Zosimosquelle schuf neue Denkanreize für die Forschung, deckte sie doch erstmals Parallelen 

mit der Geschichtsschreibung des vierten Jahrhunderts n. Chr. auf und bot ein Erklärungsmo-

dell für die Herkunft einiger Kapitel der Historia nea, die noch nicht von Eunapios’ Geschichts-

werk abhängen konnten. Gleichzeitig hatte seine Hypothese mindestens drei Schwachstellen: 

Erstens ließ er die ersten 20 Kapitel des ersten Historia nea-Buchs bei seiner Untersuchung aus 

und blieb eine Antwort zu deren Herkunft schuldig. Zweitens sprach er Zosimos eine „Konta-

minationstätigkeit“ zu, indem er davon ausging, dass der Historiker sowohl der anonymen Zo-

simosquelle als auch an zwei Stellen Eunapios gefolgt sei.1119 In Anbetracht des abbruchartigen 

Übergangs im fünften Buch und der kritiklosen Übernahme seiner sich stilistisch wie seman-

tisch widersprechenden Vorlagen, Eunapios und Olympiodor, dürfte er Paschoud zufolge mit 

einer derartigen Fähigkeit jedoch nicht gesegnet gewesen sein: „La comparaison entre les par-

ties eunapienne et olympiodorienne de l’Histoire nouvelle montre que Zosime n’a pas la capa-

cité de combiner ou d’harmoniser même deux sources.“1120 Zudem stellt sich die Frage, ob 

Gräbner weitere Stellen in der Historia nea ausfindig gemacht hätte, die er nicht der Zosimos-

quelle zugeordnet hätte, wenn von Eunapios’ Geschichtswerk weitere Fragmente übrig geblie-

ben wären. Drittens lassen sich die Parallelen zu Dexippos’ Chronik auch nicht so leicht von 

der Hand weisen, selbst wenn sich in der Historia nea Ungenauigkeiten und Unterschiede in 

 
1116 Das Fragment ist ediert und mit einer englischen Übersetzung versehen, vgl. MARTIN / GRUSKOVÁ 2014, 
734–737. 
1117 Vgl. GRÄBNER 1905. 
1118 Vgl. ebd., 156. 
1119 Vgl. PASCHOUD 1972, 813. 
1120 Ders. 2003, 83. 



253 
 

der Chronologie eingeschlichen haben, die Dexippos auf den ersten Blick widersprechen. Eine 

Vermittlung der Chronik über eine Zwischenquelle ist daher nicht ausgeschlossen. 

Bis weit in die zweite Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts hatte sich die Forschung damit ab-

gefunden, Zosimos’ Quelle für die ersten 46 Kapitel des ersten Buchs der Historia nea nicht 

näher bestimmen zu können. Es blieb dabei, dass der Historiker des fünften Jahrhunderts n. Chr. 

mindestens eine unbekannte Vorlage benutzt habe, die wiederum aus einer oder mehreren Quel-

len wie z. B. Dexippos oder der EKG geschöpft habe. 1984 erschien die Untersuchung von 

Baldini, in der er die Form und das Ausmaß der heute verlorenen ersten Fassung von Eunapios’ 

Geschichtswerks herausarbeitete und dafür plädierte, dass sie nicht – wie Photios nahelegt1121 

– den gleichen Zeitraum wie die vorliegende zweite Fassung, also von Claudius II. bis Arkadios 

und Honorius, sondern schon die Zeit ab Augustus abgedeckt habe.1122 Baldinis weitreichendste 

Aussage beinhaltet jedoch die These, dass diese erste Fassung Zosimos bei der Niederschrift 

der ersten Historia nea-Kapitel zur Verfügung gestanden habe. Die Historia nea sei daher nicht 

„una somma di Dexippo + Eunapio + Olympiodoro“1123, sondern habe bis zum Quellenwechsel 

im fünften Buch ausschließlich auf eine „matrice eunapiana“1124 in Form von dessen erster und 

zweiter Fassung zurückgegriffen. Hinweise darauf fand Baldini unter anderem in der einheitli-

chen stilistischen Gestaltung des ersten Buchs. Schließlich deute nichts darauf hin, dass Zosi-

mos in Kapitel 46 – dem forschungshistorisch postulierten Übergang auf Eunapios – einen 

Quellenwechsel vollzieht. Vielmehr konnte Baldini nachweisen, dass Zosimos über alle Kapitel 

des ersten Buchs hinweg eine einzige zusammenhängende Struktur verwendet und zudem eine 

Sprache benutzt, die Bezüge zu den Briefen und Werken Julians zulässt und demnach auf 

Eunapios zurückgeht.1125 So bezeichnet Zosimos – äquivalent zu Julian in seinen Caesares – 

die Brüder Marcus Aurelius und Lucius Verus als τῶν ἀδελφῶν συνωρὶς1126 und der zosimei-

sche Philippus Arabs bedient sich gegenüber Decius des „thessalischen Zwanges zum Gehor-

sam“, der ansonsten nahezu unverstanden bleiben müsste, wenn er nicht ebenfalls durch ver-

schiedene Passagen bei Julian und Eunapios’ Vitae Sophistarum überliefert worden wäre.1127 

Der zeitliche Abstand zwischen Julians Werken und Zosimos einerseits und die „caratteristiche 

 
1121 Vgl. Eunap. hist. t. 1: Δύο δὲ πραγματείας τὴν αὐτὴν περιέχουσας ἱστορίαν συνεγράψατο (...). 
1122 Vgl. BALDINI 1984 sowie für eine Komprimierung seiner Thesen ders. 1986 und zuletzt auch den gemeinsa-
men Beitrag, ders. / PASCHOUD 2014. 
1123 BALDINI / PASCHOUD 2014, 32. 
1124 BALDINI 1984, 224. 
1125 Vgl. ebd., 179–230. 
1126 Vgl. Zos. 1,7,1 und Iul. Caes. 312a: ἐπεισελθούσης δὲ αὐτῷ τῆς τῶν ἀδελφῶν ξυνωρίδος, Βήρου καὶ 
Λουκίου (...), oder Synes. ep. 94: δὸς τῇ Κυρήνῃ τὴν συνωρίδα τῶν ἀδελφῶν. 
1127 Vgl. Zos. 1,21,2: (Übers. Veh): (...) τῇ Θετταλικῇ λεγομένῃ πειθανάγκῃ χρησάμενος, sowie Iul. or. 1,32a 
und ad Ath. 274c oder Eunap. vit. soph. 23,2,3. Thessalischer Zwang ist laut WRIGHT 1913, 83 Anm. 1 „a pro-
verb for necessity disguised as a choice.“ 



254 
 

intellettuali“ des Letzteren andererseits machen es gemäß Baldini jedoch unwahrscheinlich, 

dass „proprio Zosimo abbia improntato la sua prosa a quella di Giuliano“.1128 Es sei wahrschein-

licher, dass hier der Einfluss Julians auf Eunapios durchscheine, der im Anschluss auf Zosimos 

abgestrahlt habe. Für Baldini ergab sich daraus jedoch die Konsequenz, dass Zosimos alles aus 

Eunapios geschöpft und darüber hinaus nichts Eigenständiges eingearbeitet haben dürfte, in-

klusive der Bezugnahme auf Polybios im Proömium, der providentialistischen Sichtweise und 

des antimonarchischen Diskurses in den ersten Kapiteln der Historia nea. Gerade die ersten elf 

Kapitel waren von der englischsprachigen Forschung immer wieder als Zosimos’ Eigenleistung 

ausgemacht worden, da sich keine Quellenvorlagen finden ließen.1129 Baldinis innovative, wenn 

auch radikale Sichtweise stieß daher nicht nur auf Akzeptanz. Banchich schloss seine Buchbe-

sprechung damit, dass Baldinis Argumentation „rests on the suspect combination of a hypothe-

tical fourth-century ‚Weltanschauung‘ with a subjective application of source criticism“, wes-

wegen sie nicht zur Lösung des Zosimosproblems beitrage, sondern „unlikely to do more than 

confirm others in their convictions.“1130 Noch 2011 ging Kuhoff davon aus, dass „von einer 

sklavischen Abhängigkeit“ des Zosimos von Eunapios „jedenfalls keine Rede“ sein könne, und 

Meier plädierte dafür, dass die Untergangskonzeption des Weströmischen Reichs in der Histo-

ria nea allein auf Zosimos zurückgehe, da der Historiker die Ereignisse bereits ex eventu ge-

deutet habe.1131 Dagegen ließen sich Bleckmann und Paschoud nacheinander von Baldinis 

Überlegung – die erste Fassung setzte mit Augustus ein und stand Zosimos zur Verfügung – 

überzeugen.1132 Während Paschoud zusätzlich die Ansicht übernahm, dass Zosimos nicht in der 

Lage gewesen sei, verschiedene Quellenstränge miteinander zu kombinieren, und daher wie 

Photios davon ausging, dass sämtliche Inhalte und Konzeptionen aus Eunapios’ Feder stamm-

ten, äußerte sich Bleckmann diesbezüglich zurückhaltender.1133 Baldini hat Zosimos zwar von 

jeder Eigenleistung freigesprochen und damit in gewisser Weise entlastet. Die Forschungsdis-

kussion ist damit jedoch noch längst nicht beendet. Schließlich wirken sich seine Thesen umso 

folgenschwerer auf eine Untersuchung von Eunapios’ Geschichtswerk aus, zumal sich die 

 
1128 BALDINI / PASCHOUD 2014, 33. 
1129 Vgl. BLOCKLEY 1980b, 398: „I prefer to regard the whole of the first part of book I down to 11, 1 as Zo-
simus’ own, on the grounds that the text is very brief, containing nothing that could not have come from a gene-
ral knowledge of Roman history, and that is full of grave errors.“ BAKER 1987, 70, ging noch weiter und be-
zeichnete die ersten 19 Kapitel als zosimeisch. 
1130 BANCHICH 1988, 75. 
1131 KUHOFF 2011, 1542, und vgl. MEIER 2003. 
1132 Vgl. zusammengefasst in BALDINI / PASCHOUD 2014, 34, und BLECKMANN 1992, 404 f., aber auch Anm. 38. 
1133 Vgl. PASCHOUD 1985a, 250 f., und ders. 1991, 226 mit Anm. 37, BLECKMANN 1992, 404 Anm. 38: „Eine 
selbständige, aber verunglückte Benutzung von Quellen durch Zosimos ist m. E. nicht ganz auszuschließen. 
Möglicherweise wurde ihm dieses Verfahren bald zu anstrengend, so daß er sich ab I 47 oder mit dem Beginn 
des II. Buchs nur noch an Eunapios orientierte.“ 



255 
 

ursprüngliche Debatte um die Zosimosquelle nun auf Eunapios verlagert, dessen erste Fassung 

selbst verlorengegangen ist und nur noch als Exzerpt im ersten Buch der Historia nea überlebt 

hat. Die Hypothese, dass die vermeintlich voreunapianischen Kapitel der Historia nea nun auch 

zur Identifikation des Charakters von Eunapios’ Hauptquelle herangezogen werden können, 

gestattet den Blick auf weitere Berührungen zwischen Eunapios/Zosimos auf der einen und der 

lateinischen Historiographie des ausgehenden vierten und beginnenden fünften Jahrhun-

derts n. Chr. auf der anderen Seite. 

 

 

14.1.1 Augustus und der Stoiker Athenodoros 

Nach seinem monarchiekritischen Exkurs fasst Zosimos Augustus’ Herrschaft zusammen.1134 

Obwohl er ihn für viele Übel verantwortlich macht, die bis in seine eigene Zeit nachwirken, 

gesteht ihm Zosimos zu, dass er dennoch durchaus maßvoll regiert habe, zumindest, seitdem er 

auf die Ratschläge des Stoikers Athenodoros gehört habe.1135 Den Philosophen in Augustus’ 

Umfeld zu verorten, ist keine Besonderheit, auf die erst Zosimos verwiesen hat. Besonders ist 

jedoch, dass die Historia nea bzw. Eunapios’ erste Fassung, auf keine bekannte historiographi-

sche Vorlage ihrer eigenen Zeitumstände zurückgegriffen haben kann, da Athenodoros sowohl 

in der Kirchengeschichtsschreibung unbekannt ist, die sich – den Zeitumständen geschuldet – 

vorrangig mit den Ereignissen um die Geburt von Jesus Christus beschäftigen, als auch bei den 

Autoren, die in der Tradition der EKG stehen. Gerade Letztere nutzen den der Gattung der 

Breviarien-Literatur geschuldeten knapp bemessenen Raum zur Darstellung eines Kaisers eher, 

um Augustus’ moralische Veranlagung oder seine militärischen Aktivitäten zu thematisie-

ren.1136 Aurelius Victor weiß zwar, dass es einige Gelehrte gab, die Augustus förderte, nennt 

jedoch keine Namen. Eutrop hebt dagegen hervor, dass der Kaiser in Friedenszeiten besonders 

maßvoll und in der Gesamtheit seiner Herrschaft sehr leutselig war1137: Er förderte insbesondere 

 
1134 Einen solchen monarchiekritischen Exkurs könnte Zosimos im Proömium des eunapianischen Geschichts-
werks gefunden haben. Über die Aussage, ἐξουσία ἐστὶ (...) πονηρᾶς (Eunap. hist. fr. 1,3,6), vermutete PA-
SCHOUD 1989, 199, mit Bezug zu Zos. 1,5, dass sie den Kern für „le célèbre développement antimonarchique du 
préambule“ von Zosimos’ Historia nea bildete. Vgl. hierzu auch den Kommentar von ders. 1971, 13 Anm. 12 
und 131 f. Anm. 12 sowie ders. 1975, 1–23 und zuletzt in ders. 2006c 494: „La préface (...) contenait dans sa 
partie finale (...) une attaque contre le système monarchique qui se reflète chez Zosime (...)“, und VEH / REBEN-
ICH 1990, 282 Anm. 11, MAZZA 1997. 
1135 Vgl. Zos. 1,6,1 f.: (...) καὶ προσέτι γε ἕτερα πολλῶν αἴτια γεγονότα μέχρι τοῦδε κακῶν. (2) Ὀκταβιανοῦ δὲ 
ὅμως δόξαντος μετρίως μεταχειρίζεσθαι τὴν ἀρχήν, ἐξ οὗ μάλιστα ταῖς Ἀθηνοδώρου τοῦ Στωικοῦ συμβουλαῖς 
ἐπείσθη (...). 
1136 Letztere kommen bspw. bei Ruf. Fest. 19 vor. 
1137 Vgl. Aur. Vict. Caes. 1,5: (sc. Augustus) doctorum, qui abunde erant, necessariorumque percultor (...) und 
Eutr. 7,8,4: (...) civilissime vixit, in cunctos liberalissimus, in amicos fidissimus, quos tantis evexit honoribus, ut 
paene aequaret fastigio suo. 



256 
 

seine Freunde und verschaffte ihnen die wichtigsten Ämter. Dem Urteil über Augustus’ Milde 

schließt sich auch die Epitome de Caesaribus in einem längeren Kapitel an1138, verlässt dann 

jedoch ihre Vorlage der positiven Augustus-Schilderung und weist nach Sueton als erste latei-

nische Quelle überhaupt auf die Laster des Kaisers hin1139: Augustus sei nicht nur ungeduldig 

und leicht reizbar gewesen, sondern auch eifersüchtig und einfältig. Zudem habe er sich mit 

Lustknaben und jungen Mädchen umgeben sowie verheiratete Frauen begehrt.1140 

Kritische Stimmen erhebt dann auch Zosimos gegen Augustus – jedoch auf einer anderen 

Grundlage. Bei ihm trägt der Kaiser die Verantwortung für alle Übel, die bis in Zosimos’ Zeit 

nachhallen. Ein Beispiel für die beginnende Dekadenz des Römischen Reichs seit der Einfüh-

rung der Monarchie durch Augustus stellt für Zosimos der Pantomimentanz dar, mit dem sich 

zu dieser Zeit Pylades und Bathyllos zum ersten Mal befasst haben sollen.1141 Die merkwürdige 

und sicher anachronistische Hervorhebung der Einführung des Pantomimentanzes1142 verstärkt 

den Eindruck, dass Zosimos’ bzw. Eunapios’ Beitrag von der unmittelbar vorangegangenen 

Historiographie losgelöst ist und sich auch von der Epitome de Caesaribus unterscheidet, mit 

der Zosimos nur gemein hat, dass beide auch kritische Seiten des Kaisers hervorheben. Hinzu 

kommt, dass der Kaiser bei Zosimos und Eunapios nicht von sich aus milde ist, sondern erst in 

der Lage ist, sich zu beherrschen, seitdem er den Ratschlägen des Philosophen Athenodoros 

Gehör schenkt, der bei den unmittelbaren Vorgängern von Eunapios wiederum keine Rolle 

spielt. Dass Athenodoros aus Tarsus tatsächlich einige Zeit in Rom gelebt hat und zudem Au-

gustus’ Philosophielehrer war, weiß bereits dessen Zeitgenosse und Freund Strabon, der sich 

ausführlich mit dem Philosophen auseinandersetzt.1143 Den größten Teil seines Berichts widmet 

Strabon jedoch dem Lebensabschnitt, den Athenodoros wieder in seiner Heimat verbrachte, um 

eine lokalpolitische Laufbahn zu beginnen, nachdem ihn der Kaiser entlassen hatte. Über seinen 

 
1138 Vgl. Epit. Caes. 1. 
1139 SCHLUMBERGER 1974, 26 f. sieht als Vorlage der Epitome de Caesaribus Parallelen zu Suetons Augustus-
Vita, meint ebd., 27 im Hinblick auf die Laster des Augustus jedoch: „Ob die einzelnen Züge aus einer anderen 
Quelle übernommen sind oder ob sie von mißgünstigen Augen aus dem Text Suetons herausgelesen sind, ist 
nicht zu entscheiden.“ 
1140 Vgl. Epit. Caes. 1,21–23: Nec tamen vir tantus vitiis caruit. Fuit enim paululum impatiens, leniter iracundus, 
occulte invidus, palam factiosus, porro autem dominandi supra quam aestimari potest cupidissimus, studiosus 
aleae lusor. (22) Cumque esset cibi ac vini multum, aliquatenus vero somni abstinens, serviebat tamen libidini 
usque ad probrum vulgaris famae; nam inter duodecim catamitos totidemque puellas accubare solitus erat. (23) 
Abiecta quoque uxore Scribonia amore alienae coniugis possessus, Liviam quasi marito concedente sibi coni-
unxit (...). 
1141 Vgl. Zos. 1,6,1: ἥ τε γὰρ παντόμιμος ὄρχησις ἐν ἐκείνοις εἰσήχθη τοῖς χρόνοις, οὔπω πρότερον οὖσα, 
Πυλάδου καὶ Βαθύλλου πρώτων αὐτὴν μετελθόντων (...). 
1142 Vgl. die Kommentare zur Einführung der παντόμιμος ὄρχησις bei PASCHOUD 1971, 132 f. und VEH / REBEN-
ICH 1990, 282 f. Ein Pantomimentänzer namens Pylades taucht zudem zur Zeit von Didius Julianus im Bericht 
des Cass. Dio 73,13,1 auf. 
1143 Vgl. Strab. 14,5,14: (...) ὁ (sc. Athenodoros) δὲ τοῦ Σάνδωνος, ὃν καὶ Κανανίτην φασὶν ἀπὸ κώμης τινός, 
Καίσαρος καθηγήσατο καὶ τιμῆς ἔτυχε μεγάλης (...). Siehe auch ENGELS 2008, 122–126. 



257 
 

Aufenthalt in Rom weiß Strabon lediglich, dass Athenodoros Lehrer gewesen sei. Andere Zeit-

genossen und spätere Autoren erwähnen Athenodoros ebenfalls.1144 

Insbesondere überliefert Plutarch eine Anekdote über den Abschied zwischen Augustus und 

Athenodoros1145: Weil Letzterer auf sein hohes Alter verwies und, um in seine Heimat zurück-

zukehren, entlassen werden wollte, gewährte ihm Augustus sein Gesuch. Als Athenodoros dem 

Kaiser beim Abschied jedoch nahelegte, bei jedem Anflug von Zorn innerlich die 24 Buchsta-

ben des Alphabets zu rezitieren, änderte Augustus seine Meinung und behielt den Philosophen 

ein weiteres Jahr bei sich. 

Als Historiker des dritten Jahrhunderts n. Chr. widmet sich daraufhin Cassius Dio an zwei Stel-

len ebenfalls dem Verhältnis zwischen Athenodoros und dem Kaiser. Im 52. Buch legt er  

Maecenas beschwichtigende Worte in den Mund: Augustus müsse bei der Ausübung seiner 

Herrschaft auch gegenüber den Philosophen wachsam sein. Nur weil er dank Areius und 

Athenodoros gute Philosophen kennengelernt habe, bedeute dies nicht, dass alle, die sich selbst 

als Philosophen bezeichnen, von gleicher Natur sind. Solche seien doch eher Demagogen und 

stachelten die Bevölkerung zum Umsturz an.1146 Hinter der zweiten Cassius-Dio-Stelle verbirgt 

sich eine weitere Anekdote über das Verhältnis zwischen Augustus und Athenodoros.1147 Zu-

nächst fasst Cassius Dio die Tugenden zusammen, die den Kaiser besonders auszeichneten. 

Neben seiner Freigebigkeit und Milde soll Augustus vor allem besonnen gewesen sein. Dies 

stellte Athenodoros auf die Probe und ließ sich in einer verhüllten Sänfte umhertragen, sprang 

dann jedoch mit einem gezückten Schwert hervor und rief Augustus entgegen, ob er denn nicht 

 
1144 Cicero nennt ihn in zwei Atticus-Briefen zwar nicht als Augustus’ Erzieher, aber immerhin als gelehrten Phi-
losophen, auf dessen Rat er sich selbst gerne verließ. Im ersten Brief schreibt Cicero, dass sich ihm im Zusam-
menhang mit der Abfassung seiner Schrift De officiis noch Fragen zu den Details seiner Quellen ergeben und er 
daher Athenodoros gebeten habe, die κεφάλαια (Cic. Att. 16,11,4) der Quellen zusammenzufassen. Im zweiten 
Brief berichtet er, dass ihm Athenodoros ein bellum ὑπόμνημα (Cic. Att. 16,16,4) zugeschickt habe. Zur Zeit von 
Nero zitiert dann Seneca aus einem verlorenen philosophischen Werk des Athenodoros und kritisiert ihn an spä-
terer Stelle dafür, dass er sich zu früh zur Ruhe gesetzt habe, bezeichnet ihn jedoch nicht explizit als Gewährs-
mann des Augustus. Vgl. das längere Athenodoros-Fragment bei Sen. tranq. 3 und 4,1 (Mihi, carissime Serene, 
nimis videtur summisisse temporibus se Athenodorus, nimis cito refugisse.) für die Kritik am Philosophen. Als 
solcher taucht Athenodoros im weiteren Verlauf des ersten und zweiten Jahrhunderts n. Chr. erst wieder bei 
Claudius Aelianus und Dion Chrysostomos auf. Beide schreiben, dass er Augustus von großem Nutzen war. Vgl. 
Dio Chrys. or. 33,48 und Ael. var. hist. 12,25. Bisweilen wird im Zusammenhang mit Athenodoros auch Suet. 
Claud. 4 angeführt. Aufgrund des hohen Alters des Philosophen kann Sueton jedoch nicht Augustus’ Lehrer mei-
nen, wenn er ihn an ebenjener Stelle ebenfalls zum Erzieher des Tiberius machen will. Einen solchen „zweiten“ 
Athenodoros kennt später auch Hieronymus, der dessen Blütezeit in das Jahr 8 n. Chr. platziert (Hier. chron. 
a. 8 = 170,19 f.). Wenn ihn Cicero jedoch schon vor seiner eigenen Beseitigung 43 v. Chr. als berühmten Philo-
sophen gekannt haben will, dürfte er zum Zeitpunkt der Hieronymus-Platzierung zu alt gewesen sein, um in sei-
ner Heimat noch eine politische Laufbahn einschlagen zu können. In anderen Zusammenhängen erwähnen die-
sen ursprünglichen Athenodoros auch Plin. ep. 7,27,7 (als Käufer des Spukhauses von Athen) und Plut. Publ. 17 
(als Verfasser eines Werks, das er Augustus’ Schwester, Octavia, gewidmet hat). Vgl. die Diskussion um die 
verschiedenen Athenodori bereits bei CLINTON 1830, 623. 
1145 Vgl. Plut. mor. 207c. 
1146 Vgl. Cass. Dio 52,36,3 f. 
1147 Vgl. Cass. Dio 56,43,2. 



258 
 

Angst habe, dass ihn einmal jemand auf diese Weise beseitigen könne. Offensichtlich zeigte 

sich Augustus jedoch unbeeindruckt und dankte seinem Lehrer für die Darbietung.1148 

Bis weit in das dritte Jahrhundert n. Chr. hinein war Athenodoros also als Philosoph bekannt 

und in irgendeiner Weise mit Augustus und dem Kaiserhaus verbunden. Nach Cassius Dios 

Bericht verlieren sich dann jedoch die Spuren einer Beziehung zwischen dem Philosophen und 

Augustus.1149 Mit einer einzigen Ausnahme ist dann Zosimos’ Eunapios-Exzerpt zu Beginn des 

sechsten Jahrhunderts n. Chr. der erste Beitrag, der Athenodoros erneut ins Spiel bringt und 

diesen auch noch für Augustus’ Beherrschung verantwortlich macht.1150 Die Ausnahme bildet 

die Epitome de Caesaribus, die die Anekdote, beim Auftreten von Zorn innerlich die 24 Buch-

staben des Alphabets zu rezitieren, ebenfalls kennt. Allerdings erwähnt der Verfasser die Anek-

dote nicht im Zusammenhang mit seiner Augustus-Biographie, sondern erst in seinem Schluss-

kapitel über Theodosius I., und lässt zudem auch Athenodoros’ Namen weg.1151 Aus welcher 

Quelle Zosimos bzw. Eunapios an dieser Stelle geschöpft haben könnten, bleibt trotz der 

Athenodoros-Hinweise der vorangegangenen Geschichtsschreibung ungewiss. Dass die Erwäh-

nung des Philosophen aber auch keine Eigenleistung der ersten Fassung sein kann, machen 

sowohl die Epitome de Caesaribus als auch die viel spätere Geschichtsschreibung deutlich, die 

– in Anlehnung an Eunapios’ negatives Augustus-Bild – noch viel ausführlicher über das Ver-

hältnis zwischen Athenodoros und Augustus berichtet als Eunapios. Das Suda-Lemma α 735 

(Ἀθηνόδωρος) wirkt auf den ersten Blick wie eine Paraphrase der zosimeischen Augustus-Dar-

stellung, weicht in Details dann jedoch ab und ist zudem auch ausführlicher1152: Im Gegensatz 

zu Zosimos kann die Suda nämlich noch die Gründe nennen, weshalb Augustus erst dank 

Athenodoros’ mäßigenden Einflusses regieren kann: Zuvor habe er sich ganz seinem zügellosen 

Machtstreben hingegeben. Zosimos weiß von Schmeichlern, die um Augustus’ Aufmerksam-

keit buhlen und sich so die wichtigsten Ehren und Geschenke verschaffen.1153 Dagegen treten 

 
1148 Vgl. hierzu insb. MANUWALD 1979, 143 Anm. 51. 
1149 Eine Ausnahme bildet im vierten Jahrhundert Iul. Caes. 326a, der Athenodoros in seiner Satire wiederum als 
Erzieher des Augustus hervorhebt. Vgl. für einige Überlegungen, welche Quellen Julian für die Satire benutzt 
haben könnte, KAEGI 1978. 
1150 PASCHOUD 1971, 133, vermutet hier, dass Zosimos an dieser Stelle den Eindruck erwecken will, dass 
Athenodoros nicht nur Philosophielehrer, sondern auch politischer Berater des Kaisers war. 
1151 Vgl. Epit. Caes. 48,14 f. 
1152 Vgl. Suda α 735: Στωϊκὸς φιλόσοφος, ἐπὶ Ὀκταουϊανοῦ βασιλέως Ῥωμαίων: ἐφ’ οὗ πᾶσα ἀνάγκη κοινὸν 
εἶναι δυστύχημα τὴν τοῦ κράτους ἄλογον ἐξουσίαν, ἐξ οὗ δὴ μάλιστα ταῖς Ἀθηνοδώρου τούτου συμβουλίαις 
ἐπείσθη. καὶ διαδέχεται Τιβέριος τὴν βασιλείαν. τότε γὰρ οἱ κόλακες παρὰ τοῦ βασιλέως δωρεῶν καὶ τιμῶν 
ἀξιούμενοι μεγίστων ἀρχῶν ἐπέβαινον, οἵ τε ἐπιεικεῖς καὶ ἀπράγμονες μὴ τὸν αὐτὸν ἐκείνοις αἱρούμενοι βίον 
εἰκότως ἐσχετλίαζον, οὐ τῶν αὐτῶν ἀπολαύοντες. ὥστε ἐκ τούτου τὰς μὲν πόλεις στάσεων πληροῦσθαι καὶ 
ταραχῶν τὰ δὲ πολιτικὰ κέρδους ἥττοσιν ἄρχουσιν ἐκδιδόμενα, τὸν μὲν ἐν εἰρήνῃ βίον λυπηρὸν καὶ ὀδυνηρὸν 
τοῖς χαριεστέροις ἐποίουν, τὴν δὲ ἐν τοῖς πολέμοις προθυμίαν ἐξέλυον. κατὰ δὲ τοὺς καιροὺς ἐκείνους καὶ ἡ 
παντόμιμος ὄρχησις εἰσήχθη οὔπω πρότερον οὖσα: καὶ προσέτι γε ἕτερα πολλῶν κακῶν αἴτια γεγονότα. 
1153 Vgl. Zos. 1,5,4. 



259 
 

diese Schmeichler in der Suda erst zur Zeit des Tiberius auf. Außerdem kommt es in der Suda, 

die neben Pylades als weiteren Urheber noch den ansonsten unbekannten Bakchylides 

nennt1154, ebenfalls erst zur Zeit von seinem Nachfolger zur Einführung des Pantomimentanzes. 

Beide Berichte weisen zwar große Parallelen auf, ihre Abweichungen deuten jedoch darauf hin, 

dass sie nur mittelbar voneinander abhängen können. Dass sich Eunapios selbst auf eine aus-

führlichere Quelle berufen haben muss, wird durch einen exemplarischen Blick auf die mittel-

byzantinische Geschichtsschreibung noch deutlicher, da Athenodoros hier wieder vermehrt 

vorkommt und sein Einfluss auf Augustus noch ausführlicher behandelt wird, auch wenn sich 

im Laufe der Zeit Fehler, wie z. B. eine alexandrinische Herkunft des Philosophen, eingeschli-

chen haben. Der salmasische Johannes Antiochenus paraphrasiert beide Anekdoten zu Atheno-

doros, die Cassius Dio und Plutarch überliefern, fällt jedoch kein moralisches Urteil über Au-

gustus.1155 Davon unabhängig scheinen Johannes Zonaras, Leon Grammatikos sowie Symeon 

Logothetes zu sein. Während Johannes Zonaras nur Cassius Dios Anekdote wiedergibt1156, pa-

raphrasieren die letzteren beiden Autoren Plutarchs Anekdote und schreiben Athenodoros eine 

Rolle zu, in der er den Kaiser bei seinen „schändlichsten Taten“ zurechtweist und ihm zu einem 

besseren Leben verhilft.1157 Der anonyme Logos Nouthetetikos aus dem elften Jahrhun-

dert n. Chr. steht ebenfalls in der Tradition der negativen Augustus-Darstellung und ist an die-

ser Stelle insofern noch ausführlicher, als er zwischen dem Kaiser und Athenodoros einen breit-

angelegten Dialog entwickelt: Der Kaiser gesteht sich ein, dass er ohne einen Erzieher nicht 

tugendsam sein kann, und lässt daher den als „Bettler“ bezeichneten Athenodoros aus Alexan- 

dria kommen. Weil er gehört habe, dass Athenodoros in der Lage ist, jemanden durch gute 

Ratschläge und Lehren zu einem tugendsamen Mann zu machen, will er sich von ihm unter-

weisen lassen. Athenodoros entgegnet, dass er ihm in dieser Hinsicht ein guter „Arzt“ sein 

werde.1158 

Ein wenig später nahm Georgios Kedrenos wieder beide Athenodoros-Anekdoten von Plutarch 

und Cassius Dio in seine Weltchronik auf, entschied sich – im Gegensatz zum salmasischen 

Johannes Antiochenus – jedoch dafür, ebenfalls ein augustuskritisches Bild einzuarbeiten.1159 

Zusätzlich zu Leon Grammatikos und Symeon Logothetes betont Georgios Kedrenos noch das 

adulterium des Augustus, den Konstantin Manasses mit dem Adjektiv ἐρωτοκράτητος (Const. 

Man. 1872) charakterisiert. Von insgesamt 103 Versen, die er der Herrschaft des Augustus 

 
1154 Vgl. Suda ο 671. 
1155 Vgl. Ioh. Antioch. fr. 78,6 f. Müller. 
1156 Vgl. Zonar. 10,38 = 455,19–456,10 sowie hierzu auch MANUWALD 1979, 143 Anm. 51. 
1157 Vgl. Leo Gramm. 56,10–57,1 und Sym. Log. 79 f. 
1158 Vgl. Log. nouthet. 100,25–101,21. 
1159 Vgl. Cedren. 340. 



260 
 

widmet, befassen sich allein 38, also fast vierzig Prozent, mit Athenodoros, der einen mäßigen-

den Einfluss auf den lüsternen und jähzornigen Kaiser ausübt.1160 

Schon der knappe Einblick in die mittelbyzantinische Geschichtsschreibung verdeutlicht, dass 

Athenodoros auch noch in der späteren Rezeption eine wichtige Rolle gespielt hat. Ihre aus-

führlicheren Darstellungen und inhaltlichen Abweichungen legen insgesamt jedoch nahe, dass 

sie weder direkt von Eunapios noch von dessen Paraphrase in Zosimos’ Historia nea abhängen, 

sondern auf eine andere, viel ausführlichere Quelle zurückgegriffen haben müssen, die die bei-

den Athenodoros-Anekdoten von Cassius Dio und Plutarch beinhaltete und gegenüber Au-

gustus grundsätzlich negativ eingestellt war. Mit großer Wahrscheinlichkeit sind auch Eunapios 

und die Epitome de Caesaribus von dieser Quelle abhängig, da sie seit Cassius Dio erstmals 

wieder die Anekdote um Athenodoros ins Spiel bringen und auch erste kritische Stimmen gegen 

Augustus erheben. Insgesamt muss ihre Quelle Maßstäbe gesetzt haben, da sie für einen Wandel 

des positiven Augustusbilds gesorgt hat. Schließlich wird der Kaiser in der späteren Rezeption 

nahezu ausnahmslos als lüstern und unbeherrscht dargestellt, der sich zudem noch in die Obhut 

eines Erziehers begibt. Ein solcher Bedeutungswandel könnte frühestens im späten vierten oder 

frühen fünften Jahrhundert n. Chr. eingesetzt haben, zumal sich bei den Autoren der EKG-Tra-

dition noch keine explizite Kritik am Kaiser findet. Wirklich ausführlich wird die Kritik an 

Augustus erst dank einer späteren Quelle, die Athenodoros wieder ins Spiel brachte und 

Eunapios/Zosimos sowie der Epitome de Caesaribus an dieser Stelle als Vorlage diente. Mög-

licherweise handelt es sich beim Athenodoros-Eintrag in der Suda um einen Splitter ebendieser 

Quelle. 

 

 

14.1.2 Eine Verschwörung um Domitian 

Im Zusammenhang mit der Ermordung Domitians 96 n. Chr. erwähnt Zosimos als Exzerptor 

der ersten Fassung von Eunapios’ Geschichtswerk den Freigelassenen Stephanus, der den als 

überaus negativ charakterisierten Kaiser getötet und der Gerechtigkeit zugeführt haben soll.1161 

Auch wenn sich die tatsächlichen Urheber und Teilnehmer sowie der tatsächliche Ablauf des 

Anschlags nicht endgültig rekonstruieren lassen, lässt Zosimos dennoch einige sichere Details 

über das konspirative Vorgehen aus, das besonders ausführlich von Sueton beschrieben wird.1162 

 
1160 Vgl. Const. Man. 1869–1907. 
1161 Zos. 1,6,3: Δομιτιανὸς (...) ἀναιρεθεὶς ὑπὸ Στεφάνου τῶν ἀπελευθέρων ἑνὸς (...). Vgl. zum Zeitalter Domitians 
auch LEY 2016, LEITHOFF 2014, GERING 2012 und SCHALL 2011. 
1162 Vgl. Suet. Dom. 17,1 f.: De insidiarum caedisque genere haec fere divulgata sunt. Cunctantibus conspiratis, 
quanto et quo modo, id est lavantemne an cenantem adgrederentur, Stephanus, Domitillae procurator et tunc 
interceptarum pecuniarum reus, consilium operamque optulit. Ac sinisteriore brachio velut aegro lanis 



261 
 

Bei Sueton ist Stephanus Verwalter von Domitians Nichte, Flavia Domitilla, deren Vetter und 

Gatte Titus Flavius Clemens gemeinsam mit anderen Familienmitgliedern zuvor von Domitian 

beseitigt worden war. Im Gegensatz zu Zosimos ist der suetonische Stephanus bei der Aus-

übung der Tötung jedoch nicht allein, sondern wird durch den Gefreiten Clodianus, den Ober-

kammerdiener Satur, einen Gladiator sowie durch Maximus, einen Freigelassenen des Parthe-

nius, unterstützt. Letzterer wird in Cassius Dios Bericht selbst als Mitverschwörer und Käm-

merer bezeichnet, während dessen Freigelassener Maximus gar nicht erwähnt wird.1163 Eben-

falls benennt Cassius Dio anstelle von Clodianus und Satur den Kämmerer Sigerius, dem gerade 

erst erlaubt worden war, ein Schwert zu führen, sowie den Verwalter, Entellus, als Teilnehmer 

am Mordkomplott. Zudem sollen auch Domitians Ehefrau, Domitia Longina, sowie die Präto-

rianerpräfekten, Norbanus und Petronius Secundus vom Komplott gewusst haben. Gemeinsam 

ist Sueton und Cassius Dio zudem, dass beide Stephanus erwähnen, den Cassius Dio – wie 

Zosimos – als ἀπελεύθερος (Cass. Dio 67,15,1) bezeichnet. 

Abgesehen von der Epitome de Caesaribus sind die Namen der Verschwörer bei den Autoren 

des vierten Jahrhunderts n. Chr., die sich für diesen Abschnitt auf Sueton berufen, ausgefal-

len.1164 Am Ende des vierten Jahrhunderts n. Chr. kann erst wieder die Epitome de Caesaribus 

ausführlichere Details über den Ablauf der Verschwörung berichten: Aus Furcht vor Domitians 

Unbarmherzigkeit verschworen sich der Aufseher der Kammerdiener Parthenius, Stephanus 

und Clodianus – gegen den ein Verfahren wegen Untreue lief – gegen den Kaiser und weihten 

 
fasciisque per aliquot dies ad avertendam suspicionem obvoluto, sub ipsam horam dolonem interiecit; professus-
que conspirationis indicium et ob hoc admissus legenti traditum a se libellum et attonito suffodit inguina. (2) 
Saucium ac repugnantem adorti Clodianus cornicularius et Maximus Partheni libertus et Satur decurio cubicu-
lariorum et quidam e gladiatorio ludo vulneribus septem contrucidarunt. Puer, qui curae Larum cubiculi ex 
consuetudine assistens interfuit caedi, hoc amplius narrabat, iussum se a Domitiano ad primum statim vulnus 
pugionem pulvino subditum porrigere ac ministros vocare, neque ad caput quidquam excepto capulo et 
praeterea clausa omnia repperisse; atque illum interim arrepto deductoque ad terram Stephano colluctatum diu, 
dum modo ferrum extorquere, modo quanquam laniatis digitis oculos effodere conatur. Tacitus’ Historien dürf-
ten ebenfalls über die Verschwörung berichtet haben, sind jedoch für die entsprechende Stelle nicht überliefert, 
da sie im sechsundzwanzigsten Kapitel des Fünften Buchs, d. h. nach etwa einem Viertel – geht man von jeweils 
durchschnittlich neunzig Kapiteln bei den vollständigen vier Büchern davor aus – abbrechen. Vgl. zum Ablauf 
der Verschwörung auch LEY 2016, 31–36, sowie SCHALL 2011, 283–290. 
1163 Vgl. Cass. Dio 67,15. 
1164 Aurelius Victor und Eutrop berichten zwar einvernehmlich, dass Domitian durch den Entschluss seiner Frei-
gelassenen (Aur. Vict. Caes. 11,7) bzw. suorum coniuratione (Eutr. 7,23,6) umgekommen ist, führen die jeweili-
gen Umstände jedoch nicht aus. Dass ihre gemeinsame Vorlage, die EKG, ebenfalls keine Verschwörer genannt 
haben könnte, deutet auch der Verweis auf Hieronymus an, der an sich eine Übersetzung von Eusebius’ Chro-
nicon bietet, zugunsten der Chronologie aber immer wieder auf die EKG zurückgegriffen und Eusebius von Cae-
sarea an einigen Stellen verbessert hat. Hier folgt Hieronymus jedoch mit einiger Sicherheit dem Chronicon, da 
er die Verschwörung ganz ausfallen lässt und nur den Hinweis bietet, dass Domitian in seinem Palast getötet 
wurde. Vgl. Hier. chron. a. 96 = 192,22: Domitianus occisus in Palatio. Die Nähe zu Eusebius von Caesarea 
ergibt sich an dieser Stelle durch das Parallelzeugnis mit Michael Syrus, der das Chronicon ins Aramäische über-
setzt hat und in seiner eigenen Chronik verarbeitet hat, in der er den gleichen Bericht über Domitians Ableben 
hat. Vgl. Mich. Syr. 6,3. Dies weiß auch Laktanz, der die Verschwörung gegen den Kaiser mit traditus in manus 
inimicorum (Lact. mort. pers. 3,2) allenfalls andeutet. 



262 
 

Domitia Longina in ihr Vorhaben ein.1165 Die Erwähnung der handelnden Personen und ihrer 

Motivationen rückt die Epitome de Caesaribus zwar in die Nähe von Sueton1166 – und eben 

nicht in die von Cassius Dio, zumal der Epitomator andere Verschwörer nennt. Eine direkte 

Benutzung Suetons durch den Epitomator kann jedoch aus drei Gründen ausgeschlossen wer-

den: Bei Sueton läuft nicht gegen Clodianus ein Verfahren wegen Untreue, sondern gegen Ste-

phanus. Sodann spielt Parthenius bei Sueton zwar eine untergeordnete Rolle, zählt jedoch kei-

neswegs zu den Verschwörern und Domitia Longina wird ebenfalls nicht eingeweiht. Die Ab-

weichungen und Ergänzungen lassen sich zufriedenstellend also nicht durch eine nachlässige 

Exzerpier-Tätigkeit des Epitomators erklären1167, sondern deuten vielmehr daraufhin, dass die 

Epitome de Caesaribus hier einer anderen Quelle gefolgt sein muss, die Sueton-Material durch-

aus verarbeitet haben kann, wesentliche Details jedoch schon anders dargestellt haben muss. 

Da die Epitome de Caesaribus dank ihres reichhaltigen Berichts allerdings auch von den wenig 

ergiebigen Darstellungen der übrigen Breviarienliteratur abweicht, kann für den Bericht über 

die Domitian-Beseitigung auch eine exhaustive Benutzung der EKG ausgeschlossen werden. 

Dass wesentliche Details der Verschwörung in der Historiographie des vierten Jahrhun-

derts n. Chr. verlorengegangen und erst in der Epitome de Caesaribus und durch Eunapios/Zo-

simos wiederbelebt worden sind, könnte darauf hindeuten, dass sich die Autoren auf eine reich-

haltigere und vor allem spätere Quelle berufen konnten, die Aurelius Victor, Eutrop und den 

übrigen Autoren der EKG-Tradition noch nicht zur Verfügung stand. Unbestreitbar finden sich 

in der Domitian-Vita zwischen der Epitome de Caesaribus und der EKG-Tradition insgesamt 

mehr Parallelen als tatsächliche Unterschiede, bspw. in der Bezeichnung Domitians als 

„Fliege“, in der Schilderung seiner Wollust oder der anschließenden damnatio memoriae durch 

den Senat.1168 Ihre feinen Unterschiede und Zusätze machen jedoch deutlich, dass es zu kurz 

greifen würde, die Herkunft der gesamten Vita auf die EKG zurückzuführen. Wie schon im 

Zusammenhang mit Augustus und Athenodoros wirkt die Epitome de Caesaribus auch hier bes-

ser informiert als Eutrop und Aurelius Victor. Dementsprechend deutet vieles darauf hin, dass 

der Epitomator neben der EKG eine weitere Quelle zurate gezogen hat, die über zusätzliche 

Details verfügte oder Fehler in der vorangegangenen Historiographie korrigierte. Da Zosimos’ 

 
1165 Vgl. Epit. Caes. 11,11: Igitur metu crudelitatis et conscientiae suae coniuravere plerique, impulsoribus 
Parthenio procurante cubiculum et Stephano et, tum ob fraudem interceptae pecuniae supplicium suspectante, 
Clodiano, ascita etiam in consilium tyranni uxore Domitia ob amorem Paridis histrionis a principe cruciatus 
formidante. 
1166 SCHLUMBERGER 1974, 54 und ebd., Anm. 175 mit dem Verweis auf SCHÖN 1953 geht von einer „Vorlage 
aus vorrangig suetonischem Material“ aus. 
1167 So SCHLUMBERGER 1974, 54 Anm. 173. 
1168 Vgl. Epit. Caes. 11,7 und Aur. Vict. 11,5 für den gleichen Bericht über Domitians Wollust und Epit. 
Caes. 11,13 und Aur. Vict. 11,8 für den Senatsbeschluss zur Tilgung des Namens. 



263 
 

Eunapios-Exzerpt an dieser Stelle so abgeschliffen ist, bleibt es Spekulation, ob sich Eunapios 

und die Epitome de Caesaribus auf die gleiche Quelle berufen haben. 

Nahe liegt es dennoch, da beide Autoren durch die namentliche Nennung der Hauptverschwörer 

mehr Informationen bieten als die Historiographen des vierten Jahrhunderts n. Chr., die ihre 

Beiträge vor der Epitome de Caesaribus veröffentlicht haben. Wenig wahrscheinlich ist schließ-

lich auch, dass beide Verfasser unabhängig voneinander aus der frühesten Historiographie ge-

schöpft haben und beiden zufällig daran gelegen war, eine reichhaltigere Berichterstattung über 

Domitians Beseitigung zu liefern als die vorangegangenen Geschichtsschreiber der EKG-Tra-

dition. 

 

 

14.1.3 Marcia und Commodus 

Als nächsten Kaiser, der nach Domitian durch einen Mordanschlag ums Leben kommt, nennt 

Zosimos den fast einhundert Jahre später regierenden Commodus um 192 n. Chr. Nachdem 

dieser außerordentlich grausam geherrscht haben soll, wird er von seiner Konkubine Marcia 

beseitigt.1169 Wie schon bei der Berichterstattung über Domitians Ende lässt Zosimos wesent-

liche Details aus, im Fall von Commodus, dass der durch Marcia verübte Anschlag – d. h. ver-

abreichtes Gift – vermutlich nicht tödlich war und noch der Athlet Narcissus herbeigeschafft 

werden musste, um den Kaiser zu strangulieren. Diesen ausführlicheren Bericht liefert Cassius 

Dio, der der Konkubine auch gar nicht die Initiative zum Anschlag zuschreibt: Vielmehr sollen 

der Prätorianerpräfekt Quintus Aemilius Laetus und der Oberkammerdiener Eclectus den Mord 

geplant und Marcia mit der Ausführung beauftragt haben. Die Konkubine erschleicht sich da-

raufhin das Vertrauen des Kaisers und bietet ihm ein vergiftetes Stück Fleisch an.1170 Neben 

Cassius Dio hat mittlerweile auch Herodians Bericht eingesetzt, der damit ebenfalls als mögli-

che Vorlage für Eunapios’ Quellengrundlage in Betracht käme. Bei Herodian handelt Marcia 

ebenfalls nicht allein. Auch wenn ihr als Erste überhaupt bewusst wird, dass sie gemeinsam mit 

Laetus und Eclectus ganz oben auf einer Proskriptionsliste des Kaisers steht und noch am 

Abend beseitigt werden soll, schmieden am Ende jedoch alle drei Geächteten den Anschlag.1171 

Im Unterschied zu Cassius Dio gibt Herodians Marcia das Gift in den Wein des Kaisers. Doch 

 
1169 Zos. 1,7,1: Κομμόδου δὲ τοῦ Μάρκου παιδὸς τὴν βασιλείαν παραλαβόντος, καὶ οὐ τυραννίδι μόνον ἀλλὰ καὶ 
πράξεσιν ἑαυτὸν ἀλλοκότοις ἐκδόντος, εἶτα ὑπὸ Μαρκίας τῆς παλλακῆς φρόνημα ἀνδρεῖον ἀνελομένης 
ἀναιρεθέντος (...). 
1170 Vgl. Cass. Dio 72,22,4–6. 
1171 Vgl. Hdn. 1,17,5–12. 



264 
 

da das Gift hier ebenfalls nicht ausreicht, um Commodus zu töten, wird Narcissus auch hier 

damit beauftragt, den Kaiser zu strangulieren. 

Analog zur Berichterstattung über die Beseitigung Domitians wissen die Autoren der EKG-

Tradition von einer Verschwörung gegen den Kaiser, können jedoch ebenfalls keine Namen 

der Beteiligten nennen.1172 Genauso kongruent zur Beseitigung Domitians weiß dann wieder 

die später verfasste Epitome de Caesaribus von den Tätern, in diesem Fall Marcia, die das 

Komplott ausführt. Im Gegensatz zu den Zeugnissen von Cassius Dio und Herodian tauchen in 

der Epitome allerdings weder konkrete Verschwörungspläne – sondern nur die Durchführung 

an sich –, noch weitere Hintermänner neben Marcia auf, was ihren Bericht insgesamt in die 

Nähe von Zosimos’ Eunapios-Exzerpt bzw. dessen Vorlage rückt.1173 Ganz gleich sind ihre 

Berichte dennoch nicht. Während die zosimeische Marcia bei der Ausführung des Anschlags 

„männlichen Mut“ beweist1174, setzt die Konkubine des Epitomators ihre weiblichen Reize ein, 

um dem Kaiser den vergifteten Wein einzuflößen. Zudem ist der Wein in der Epitome de Cae-

saribus wieder nicht tödlich, weswegen zur Strangulation des Kaisers ein palaestrita (Epit. 

Caes. 17,6) herbeigeschafft werden muss. 

Tatsächlich wirkt die Epitome de Caesaribus an dieser Stelle wie eine Paraphrase der ausführ-

licheren, aber vermutlich später erschienenen Commodus-Vita der Historia Augusta: Hier be-

merkt der Kämmerer Eclectus, wie der Kaiser seine Kämmerer beseitigt, und schmiedet ein 

Mordkomplott gegen den Kaiser.1175 Der Anschlag findet dann unter Beteiligung des Präfekten 

Laetus und der Konkubine Marcia statt, indem Commodus zunächst Gift verabreicht und zu 

dessen finaler Strangulation ein Ringer herbeigeholt wird.1176 Insgesamt liefert die Historia Au-

gusta den gleichen Bericht wie die Epitome de Caesaribus, bietet darüber hinaus jedoch noch 

Einblicke in die Planung des Komplotts. Beide dürften dementsprechend aus der gleichen 

Quelle geschöpft haben. 

 
1172 Aurelius Victor kennt die Verschwörung und den ungefähren Ablauf, reduziert die Urheber des Komplotts 
jedoch lediglich auf Personen, die dem Kaiser am nächsten standen, ohne konkrete Namen zu nennen. Vgl. Aur. 
Vict. Caes. 17,7: Quis rebus cum insatiabilem sanguinis cuncti horrescerent, coniuravere {ne} in eum maxime 
proximus (...) et Commodum quidem primo occultatius veneno petivere (...). Eutrops Bericht ist sogar noch va-
ger. Er berichtet, Commodus sei so schnell verstorben, dass vermutet wurde, der Kaiser könne stranguliert oder 
vergiftet worden sein. Vgl. Eutr. 8,15: obiit morte subita atque adeo, ut strangulatus vel veneno interfectus puta-
retur (...). Dass beide Autoren eine Antwort auf die Verantwortlichen der Kaiserbeseitigung schuldig bleiben, 
legt wieder nahe, dass ihre gemeinsame Quelle die Namen ebenfalls nicht hatte. 
1173 Epit. Caes. 17,5: Huic Marcia, generis libertini, forma tamen meretriciisque artibus pollens, cum animum 
eius penitus devinxisset, egresso e balneo veneni poculum obtulit. 
1174 Zos. 1,7,1 (Übers. Veh): (...) εἶτα ὑπὸ Μαρκίας τῆς παλλακῆς φρόνημα ἀνδρεῖον ἀνελομένης ἀναιρεθέντος 
(...). 
1175 Vgl. Hist. Aug. Comm. 15,1: Eclectus cubicularius cum videret, eum tam facile cubicularios occidere, 
praevenit eum et factioni mortis eius interfuit. 
1176 Vgl. Hist. Aug. Comm. 17,1: His incitati (...) Quintus Aemilius Laetus praef. et Marcia concubina eius inie-
runt coniurationem ad occidendum eum. primumque ei venenum dederunt; quod cum minus operaretur, per ath-
letam, cum quo exerceri solebat, eum strangularunt. 



265 
 

Ob diese Quelle Eunapios bei der Zusammenstellung seiner ersten Fassung ebenfalls zur Ver-

fügung gestanden hat, kann vorsichtig bejaht werden, da er im Exzerpt des Zosimos – durch die 

namentliche Erwähnung der Marcia – ebenfalls wieder mehr Informationen zu bieten hat als 

die übrige Geschichtsschreibung des vierten Jahrhunderts n. Chr., auch wenn die Historia nea 

wie schon beim Bericht über Domitians Beseitigung wesentliche Details über die Mitverschwö-

rer der Marcia und den genauen Tathergang auslässt. Dass Marcias φρόνημα ἀνδρεῖον 

(Zos. 1,7,1) in der Epitome de Caesaribus ins geschlechtliche Gegenteil gekehrt ist, könnte je-

doch dafür sprechen, dass Eunapios die gemeinsame Quelle mit der Epitome de Caesaribus und 

der Historia Augusta noch überarbeitet und eben nicht unkommentiert in seine erste Fassung 

aufgenommen hat. Am Rande sei erwähnt, dass sich hinter Zosimos’ mannhafter Marcia ein 

weiterer Beleg für die Benutzung von eunapianischem Quellenmaterial in den ersten 46 Kapi-

teln der Historia nea verbirgt. So bezeichnet Fragment 101 des eunapianischen Geschichts-

werks eine nicht näher bestimmbare Frau als mannhaft, da sie eine edelmütige und tugendhafte 

Tat vorangetrieben habe.1177 

Den Berichten der Epitome de Caesaribus, der Historia Augusta und der Historia nea über die 

Beseitigung der Kaiser Domitian und Commodus ist gemein, dass sie mehr über den jeweiligen 

Tathergang wissen als die früheren, von der EKG abhängigen Autoren. Namen beteiligter Per-

sonen und andere Details scheinen bis ins vierte Jahrhundert n. Chr. verlorengegangen zu sein. 

Erst am Ende des gleichen Jahrhunderts könnte eine Quelle zu den Anfängen der Berichterstat-

tung über den beseitigten Kaiser – d. h. Cassius Dio oder Herodian – zurückgekehrt sein und 

ihre Erzählung wieder mit Informationen angereichert haben. Als solche reichhaltigere Quelle 

könnte sie dann den Autoren der Historia Augusta und der Epitome de Caesaribus zur Verfü-

gung gestanden haben und dürfte, in welcher Form auch immer vermittelt, über Eunapios bis 

zu Zosimos vorgedrungen sein. 

 

 

14.1.4 Ein käufliches Kaisertum unter Didius Julianus 

Im Zusammenhang mit Didius Julianus berichtet Zosimos, dass die Herrschaft über das Römi-

sche Reich käuflich zu erwerben war, der Prätendent Didius Julianus durch seine Ehefrau 

 
1177 Vgl. Eunap. hist. fr. 101. Das würdigende Element einer mannhaften Frau taucht dann auch im Zusammen-
hang mit der Zenobia-Darstellung in Zos. 1,39,2, also ebenfalls im voreunapianischen Zosimos, auf. Möglicher-
weise bezieht sich das Eunapios-Fragment selbst auf Zenobia und könnte damit einen Splitter der ersten Fassung 
darstellen. Aber auch eine Platzierung in der zweiten Fassung ist denkbar, da Zenobia in den Handlungszeitraum 
dieser zweiten Fassung hineinwirkt. 



266 
 

Manlia Scantilla veranlasst wird, am meisten zu bieten, und dann „mehr noch durch Torheit als 

auf Grund vernünftiger Überlegung“ nächster Kaiser nach Pertinax wird.1178 

Als älteste Zeugen berichten wieder Cassius Dio und Herodian am ausführlichsten über die 

Proklamation des neuen Kaisers. Unmittelbar, nachdem Pertinax’ Tod bekannt wurde, eilt sein 

Schwiegervater Titus Flavius Claudius Sulpicianus in Cassius Dios Bericht in die Prätorianer-

kaserne und bietet sich den Soldaten als Nachfolger an. Zur gleichen Zeit kehrt Didius Julianus, 

der von Commodus in seine Heimatstadt Mailand verbannt worden war, zurück nach Rom, 

lagert vor der Prätorianerkaserne und unterbreitet ebenfalls das Angebot, Nachfolger des Per-

tinax zu werden. Daraufhin leisten sich Julianus und Sulpicianus einen Bieterwettstreit um den 

Kaiserthron. Da Didius Julianus 25.000 Sesterzen pro Soldat verspricht, wird er am Ende zum 

Kaiser ausgerufen.1179 In Herodians Bericht kommt es zunächst zu einem zweitägigen Interreg-

num, bevor die Prätorianer von der Mauer der Kaserne herab verkünden lassen, dass sie die 

Herrschaft demjenigen übertragen würden, der ihnen am meisten dafür bietet. Im Unterschied 

zu Cassius Dio gelangt Didius Julianus hier noch vor Sulpicianus zur Prätorianerkaserne, nach-

dem ihm seine Frau und Tochter zuvor nahegelegt haben, sich als Nachfolger ins Spiel zu brin-

gen. Zudem kommt es bei Herodian zu keinem Bietergefecht. Didius Julianus wird zum Kaiser 

bestellt, da er den Soldaten Geldgeschenke in Aussicht stellt, und weil die Prätorianer befürch-

ten, Sulpicianus könnte sich eines Tages aufgrund des Verwandtschaftsverhältnisses zu Per-

tinax an ihnen rächen.1180 

Die Autoren der EKG-Tradition weisen in Bezug auf die gesamte Herrschaft von Didius Julia-

nus erneut große sprachliche und inhaltliche Gemeinsamkeiten miteinander auf. Sowohl bei 

Aurelius Victor und Eutrop als auch in der Epitome de Caesaribus ist der Prätendent ein Ver-

treter der Nobilität und Rechtsgelehrter.1181 Auch wenn sein Charakter grundsätzlich negativ 

gezeichnet wird und ihm Eutrop sogar unterstellt, er sei ein Usurpator, nutzen die Autoren nicht 

die Möglichkeit, die ihnen Cassius Dios Bericht bietet, nämlich auf Didius Julianus’ Korruption 

in der Prätorianerkaserne hinzuweisen.1182 Offensichtlich war der Bieterwettkampf ihrer ge-

meinsamen Vorlage unbekannt. Von Aurelius Victor und Eutrop weicht dann die später 

 
1178 Zos. 1,7,2 (Übers. Veh): ὠνίου δὲ τῆς ἀρχῆς προτεθείσης Δίδιος Ἰουλιανὸς ὑπὸ τῆς γυναικὸς ἐπαρθείς, ἀνοίᾳ 
μᾶλλον ἢ γνώμῃ φρενήρει, χρήματα προτείνας ὠνεῖται τὴν βασιλείαν, θέαμα δοὺς ἰδεῖν ἅπασιν οἷον οὔπω 
πρότερον ἐθεάσαντο. 
1179 Vgl. Cass. Dio 73,11 f. 
1180 Vgl. Hdn. 2,6,4–11. Die Geldgeschenke erweisen sich später als falsches Versprechen, da Didius Julianus 
kein Geld zur Verfügung steht und die Staatskasse aufgrund der Verschwendungssucht des Commodus leer ist, 
vgl. Hdn. 2,7,2. 
1181 Vgl. Aur. Vict. Caes. 19,2: genus ei pernobile iurisque urbani praestans scientia, Eutr. 8,17: vir nobilis et 
iure peritissimus und Epit. Caes. 19,1: vir nobilis, iure peritissimus. 
1182 Vgl. Eutr. 8,17. Nur Aur. Vict. Caes. 19,1 deutet mit promissis magnificentioribus eine Bestechung an. Von 
einem Bieterwettbewerb ist jedoch keine Rede. 



267 
 

entstandene Epitome de Caesaribus noch insofern ab, als sie mehr Informationen über das Ende 

des Kaisers nennen kann als die früheren Autoren. Die Epitome de Caesaribus hat den Bericht, 

Didius Julianus sei in der Entscheidungsschlacht gegen dessen Nachfolger Septimius Severus 

an der Milvischen Brücke besiegt und kurze Zeit später im Palast ermordet worden.1183 Dage-

gen soll Septimius Severus den Kaiser in ein abgelegenes Bad geführt und damnatorum modo 

(Epit. Caes. 19,3) enthauptet haben. Da auch Cassius Dio und Herodian keine „entsprechende 

Parallele“ für Didius Julianus’ Ende bieten, vermutete Schlumberger, dass sich die Quelle der 

Epitome de Caesaribus der verlorenen Biographiensammlung des Marius Maximus bedient ha-

ben könnte.1184 

Ob die Historia Augusta in der Julianus-Vita ebenfalls auf diese Quelle zurückgegriffen haben 

könnte, ist kaum zu bestimmen. Einerseits bietet die Historia Augusta wieder mehr Informati-

onen als die Breviarien-Literatur des vierten Jahrhunderts n. Chr. und hat die EKG daher mit 

großer Wahrscheinlichkeit nicht für ihren Bericht benutzt, was sie in die Nähe von Marius Ma-

ximus rückt. Andererseits nennt sie wieder den Bieterwettstreit um den Kaiserthron und greift 

damit entgegen dem Bericht in der Epitome de Caesaribus eindeutig Elemente aus der griechi-

schen Historiographie des dritten Jahrhunderts n. Chr. auf: Um sich zum Kaiser ausrufen zu 

lassen, macht Didius Julianus den Prätorianern von der Mauer der Kaserne herab überbordende 

Versprechen und zahlt jedem Soldaten am Ende 30.000 Sesterze aus. Durch einen Senatsbe-

schluss wird er anschließend zum Kaiser ernannt.1185 Obwohl die Historia Augusta wieder auf 

die Kaiserpromotion eingeht, lässt sich nicht eindeutig bestimmen, ob sie entweder auf Cassius 

Dio oder auf Herodian zurückgegriffen hat. Tatsächlich hat sie Elemente von beiden Autoren 

verarbeitet. So hat sie im Gegensatz zu Cassius Dio die herodianische Zusatzinformation, dass 

Sulpicianus zu dieser Zeit Stadtpräfekt ist, folgt bei der konkreten Nennung eines Geldbetrags 

aber wieder Cassius Dio.1186 Dass die Historia Augusta Cassius Dio und Herodian hier jedoch 

nicht eigenständig kompiliert hat, sondern eine Zwischenquelle benutzt und mit eigenen Urtei-

len überarbeitet haben dürfte, die die griechische Historiographie des dritten Jahrhun-

derts n. Chr. bereits zurate gezogen hatte, macht der Verweis auf Zosimos deutlich, dessen 

 
1183 Vgl. Aur. Vict. Caes. 19,4: Septimius Severus (...) pontem proxime Mulvium acie devicit. missique, qui fu-
gientem insequerentur, apud palatium Romae obtruncavere und Eutr. 8,17: victus est a Severo apud Mulvium 
pontem, interfectus in palatio. 
1184 Vgl. SCHLUMBERGER 1974, 113. 
1185 Vgl. Hist. Aug. Did. Iul. 2,6 und 3,2 f. 
1186 KOLB 1972, 57 folgerte daraus, dass die Historia Augusta „die Darstellungen Dios und Herodians verwertet 
hat, und zwar so, daß sie bald aus diesem, bald aus jenem eine Einzelheit übernahm. Dabei hat sie bisweilen 
wörtlich übersetzt, bisweilen aber auch umgeformt und transponiert und gegen die Iulian feindlichen Äußerun-
gen der beiden griechischen Historiker polemisiert.“ Die Polemik äußere sich bspw. darin, dass Didius Julianus 
nicht nur Dios 25.000 Sesterzen gestiftet, sondern sogar 30.000 gegeben habe. 



268 
 

Eunapios-Exzerpt ebenfalls Spuren von Herodian und Cassius Dio aufweist. So weiß Zosimos 

wie Herodian, dass Didius Julianus von seiner Frau angestiftet wurde, um sich für die Pertinax-

Nachfolge ins Spiel zu bringen. Dagegen legt Zosimos’ Einschätzung, das Bietergefecht um 

den käuflichen Kaiserthron habe ein denkwürdiges Schauspiel geboten, nahe, dass sein Bericht 

hier auf Cassius Dio zurückgeht. Abgesehen von den Gemeinsamkeiten zwischen der Historia 

Augusta und Eunapios/Zosimos – d. h. die Betonung des Bieterwettkampfs und die Kompila-

tion aus Cassius Dio und Herodian – unterscheiden sich beide Autoren allerdings in der Dar-

stellung von Didius Julianus’ Ende. Während der Kaiser in der Historia Augusta durch einen 

einfachen Soldaten getötet wird, der von Abgesandten des Senats ausgeschickt wurde, wird 

Didius Julianus bei Zosimos von denjenigen Prätorianern beseitigt, die ihm kurz zuvor erst den 

Purpur umgelegt haben.1187 

 

 

14.1.5 Ein Epitropos für Caracalla und Geta 

Im Zusammenhang mit dem Herrschaftsantritt der Söhne des Septimius Severus, Caracalla und 

Geta, im Jahr 211 n. Chr. erwähnt Zosimos den praefectus praetorio Papinianus. Diesen soll 

Septimius Severus zum Vormund seiner Söhne bestimmt haben, die daraufhin das Erbe ihres 

Vaters antreten. Caracalla stellt seinem Bruder nach und bemerkt, dass Papinianus von seinem 

Argwohn gegenüber Geta weiß, und lässt daher zunächst seinen Vormund beseitigen, um sich 

im Anschluss seines Bruders zu entledigen.1188 

An sich ist Zosimos’ Erwähnung des Papinianus im Zusammenhang mit dem Herrschaftsantritt 

und Dissens der Severus-Söhne nichts Exklusives. Von den Historikern des dritten Jahrhun-

derts n. Chr. erwähnt ihn bereits Cassius Dio.1189 Hier erscheint Papinianus zwar nicht als Vor-

mund, doch immerhin als Prätorianerpräfekt, der von Caracalla entlassen und später mit Hilfe 

einer Axt getötet wird.1190 Bei Herodian übernimmt Julia Domna die Rolle der Vermittlerin 

zwischen ihren Söhnen. Da die Brüder untereinander in jeder Hinsicht gegenteilige Meinungen 

 
1187 Vgl. Hist. Aug. Did. Iul. 8,8: missi tamen a senatu, quorum cura per militem gregarium in Palatio idem Iuli-
anus occisus est (...) und Zos. 1,7,3: ἀλλ’ οὗτος μὲν ἅμα τε ἀνερρήθη καὶ παρ’ αὐτῶν διεφθάρη τῶν εἰς τοῦτο 
παραγαγόντων αὐτόν, τῶν ἐν τοῖς ὀνείροις φαντασιῶν οὐδὲν ἀλλοιότερον διαγεγονώς. Bei Hdn. 2,12,7 ist es ein 
Militärtribun. 
1188 Vgl. Zos. 1,9: (...) ἐπίτροπον αὐτοῖς (sc. Ἀντωνῖνος καὶ Γέτα) Παπινιανὸν καταλέλοιπεν, ἄνδρα δικαιότατον 
καὶ ἐπὸ νόμων γνώσει τε καὶ εἰσηγήσει πάντας τοὺς πρὸ αὐτοῦ καῖ μετ’ αὐτὸν Ῥωμαίους νομοθέτας 
ὑπερβαλόμενον. Τοῦτον ὕπαρχον ὄντα τῆς αὐλῆς δι’ ὑποψίας εἶχεν ὁ Ἀντωνῖνος, δι’ οὐδὲν ἕτερον ἢ ὅτι 
δυσμενῶς ἔχοντα πρὸς τὸν ἀδελφὸν Γέταν αἰσθανόμενος ἐπιβουλεῦσαι, καθ’ ὅσονν οἷός τε ἦν, διεκώλυεν· τοῦτο 
τοίνυν ἐκ μέσου βουλόμενος ποιῆσαι τὸ κώλυμα, τῷ μὲν Παπινιανῷ τὴν διὰ τῶν στρατιωτῶν ἐπιβουλεύει, 
σφαγήν, εὐρυχωρίαν δὲ ἔχων ἀναιρεῖ τὸν ἀδελφόν, οὐδὲ τῆς μητρὸς αὐτὸν προσδραμόντα ῥύσασθαι δυνηθείσης. 
1189 Vgl. Cass. Dio 77,1,1. 
1190 Vgl. Cass. Dio 77,4,1. 



269 
 

vertraten, bestellt sie gemeinsam mit Caracalla und Geta die Gefolgsleute des Vaters ein und 

verhandelt mit ihnen, wie die Söhne die Herrschaft untereinander aufteilen könnten.1191 Letzt-

endlich kommt es bei Herodian dennoch zur Beseitigung Getas durch Caracalla. Aufgrund einer 

Lacuna ist der genaue Ablauf des Anschlags verloren gegangen. Übrig geblieben ist lediglich, 

dass Geta in den Armen seiner Mutter stirbt und dass Caracalla im Anschluss erfolgreich die 

Version verbreiten kann, dass er selbst Ziel des Anschlags gewesen sei und nur vorauseilend 

gehandelt habe.1192 Nachdem sich sein Machtanspruch durchgesetzt hat, kommt es dann zu ei-

ner Reihe von Proskriptionen, denen nicht nur die engsten Vertrauten Getas zum Opfer fallen. 

Papinianus wird bei Herodian nicht explizit erwähnt, es ist jedoch davon auszugehen, dass er 

sich ebenfalls unter den Opfern befand.1193 

Nach den Historikern des dritten Jahrhunderts n. Chr. verlieren sich die Spuren einer Vormund-

schaft des Papinianus.1194 Dagegen erwähnt erst die Historia Augusta in ihrer Caracalla-Vita 

wieder den Brudermord und auch Papinianus: Weil er schon von den Streitigkeiten seiner 

Söhne ahnt, legt Septimius Severus seinem Schwager und praefectus praetorio vor seinem Ab-

leben Caracalla und Geta ans Herz.1195 Papinianus nimmt seine Aufgabe ernst und bittet Cara-

calla auch unvermittelt, von einem Mord an Geta abzusehen, als der ältere Bruder darauf be-

steht, dass Geta Verrat geübt habe. Letztendlich gelingt es ihm aber dennoch nicht, den 

 
1191 Vgl. Hdn. 4,3,4 f. 
1192 Vgl. Hdn. 4,4,3. 
1193 Vgl. Hdn. 4,6. 
1194 Aur. Vict. Caes. 20,32 f. deutet seinen Einfluss lediglich indirekt an, da dessen Ermordung unmittelbar im 
Zusammenhang mit der Beseitigung Getas genannt wird, während andere Proskriptionen wiederum ausfallen. In 
Epit. Caes. 21,3, die an dieser Stelle wie Aurelius Victor der EKG folgt, wird nur die Beseitigung Getas ange-
sprochen, Papinianus oder weitere Entscheidungsträger werden dagegen nicht erwähnt. Deutlich wird die ge-
meinsame Erzähltradition dadurch, dass beide auf die gleiche Weise die Herkunft des Spitznamens von Caracalla 
erwähnen. Vgl. Aur. Vict. Caes. 21,1 und Epit. Caes. 21,2. Die Anekdote kennt die Hist. Aug. Carac. 9,6 eben-
falls. Eutr. 8,19,2 folgt wiederum einer anderen Quelle und erwähnt gar keinen Brudermord, sondern dass Geta 
zum Staatsfeind erklärt und beseitigt wurde. Eine Urheberschaft Caracallas nennt er nicht. Diese Auffassung ver-
tritt dann auch die gesamte griechische und lateinische Kirchengeschichtsschreibung des dritten bis fünften Jahr-
hunderts n. Chr. Während Orosius Eutrops Bericht übernimmt und damit wenigstens anspricht, dass Geta über-
haupt beseitigt wurde, fällt die Erwähnung des Caracalla-Bruders bei den Kirchengeschichtsschreibern und 
Chronisten Sextus Julius Africanus, Eusebius von Caesarea, Hieronymus und Sulpicius Severus komplett aus. 
Vgl. Oros. 7,17,8. Im Zusammenhang mit der Nachfolge des Septimius Severus wird Geta bei Iul. Afr. fr. 65, 
Euseb. hist. eccl. 6,8,7, Mich. Syr. 7,6 und Hier. chron. a. 210 = 213,4 f. nicht erwähnt. Hier ist Caracalla einzi-
ger Nachfahre und Nachfolger von Septimius Severus. Wodurch ihr Schweigen begründet werden kann, bleibt 
Spekulation: Hieronymus und Eusebius von Caesarea erwähnen, dass zur Zeit von Caracallas Herrschaft ein ge-
wisser Alexander aus dem Gefängnis entlassen wird und den Bischofssitz von Jerusalem antreten kann. Möglich-
erweise deutet die Befreiung Alexanders auf eine tolerante Handhabung Caracallas gegenüber dem Christentum 
hin, was durch die Zusatzinformation, dass er ein Brudermörder war, nur getrübt worden wäre. Bei Mich. 
Syr. 7,6, der sicherlich Eusebius von Caesarea folgt, heißt es zudem, dass die Christen während der Regierung 
Caracallas aufatmen konnten. Von den Vertretern christlicher Historiographie weiß erst Pol. Silv. 27 f. wieder 
von dem Brudermord, da er aber an der Schwelle zur zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts n. Chr. schriftstel-
lerisch aktiv war, dürften ihm schon wieder andere Quellen zur Verfügung gestanden haben; möglicherweise die 
gleiche Quelle, die auch die Historia Augusta genutzt hat. 
1195 Vgl. Hist. Aug. Carac. 8,3. 



270 
 

Anschlag zu verhindern. Weil sich Papinianus anschließend geweigert habe, den Brudermord 

zu rechtfertigen, soll ihn Caracalla dann ebenfalls mit Hilfe einer Axt beseitigt haben.1196 

Es sind also erst wieder die Zeugen des ausgehenden vierten und beginnenden fünften Jahrhun-

derts n. Chr., Eunapios und Zosimos sowie die Historia Augusta, die detailliertere Berichte lie-

fern als die vorangegangene EKG-Tradition, die die Details aus der Geschichtsschreibung des 

dritten Jahrhunderts n. Chr. unerwähnt lässt. Die späteren Zeugen betonen dagegen einver-

nehmlich, dass Papinianus für seine juristischen Kenntnisse bekannt ist und alle römischen Ge-

setzgeber vor und nach ihm übertrifft, bzw. ein „Hort des Rechts“ und „Arsenal der Gesetzes-

kunde“ sei.1197 Gemeinsam ist ihnen ebenfalls, dass Septimius Severus’ Prätorianerpräfekt ei-

nen schlichtenden Einfluss auf die Severus-Söhne ausüben soll. Ganz gleich sind die Beiträge 

dennoch nicht: Der wohl größte Unterschied ist die Reihenfolge von Caracallas Mordopfern. 

In der Historia Augusta wird Papinianus erst nach Getas Ermordung beseitigt, quod parricidium 

excusare noluisset (Hist. Aug. Sept. Sev. 21,8). Damit schließt sich die Historia Augusta der 

übrigen Geschichtsschreibung an. Dagegen weiß Zosimos als einziger Berichterstatter, dass 

Geta erst nach der Beseitigung des Papinianus ermordet wurde. Im Narrativ der Historia nea 

entsteht der Eindruck, dass Caracalla zunächst die notwendige εὐρυχωρία (Zos. 1,9,2) benö-

tigte, um handeln zu können. Insgesamt unterstellt Zosimos Papinianus damit einen größeren 

Einfluss auf die Severus-Söhne als die übrige Geschichtsschreibung. Hier liegt auch der zweite 

wichtige Unterschied: Während die Historia Augusta Papinianus’ Einfluss eher auf sein ver-

wandtschaftliches – oder zumindest freundschaftliches – Verhältnis zu den Severern zurück-

führt, geht Zosimos von einem institutionellen Erzieheramt aus, das als ἐπίτροπος bezeichnet 

wird.1198 Wie Paschoud zu Recht herausgearbeitet hat, ist der Terminus „mal choisi“, zumal die 

Söhne beim Herrschaftsantritt bereits im Erwachsenenalter waren1199, und erinnert an die Kai-

sererzieher des späten vierten bzw. frühen fünften Jahrhunderts n. Chr., Stilicho und Rufinus. 

Im Zusammenhang mit ihrer Vormundschaft gegenüber Arkadios und Honorius fällt der Be-

griff des ἐπίτροπος immer wieder bereits bei Eunapios, dessen Einfluss auf Zosimos’ Exzerpt 

auch im Hinblick auf das anachronistische Papinianus-Amt hier abermals manifest wird.1200 

Gegenüber dem gemeinsamen Kern mit der Historia Augusta scheint hier jedoch wieder eine 

eunapianische Überarbeitung durch. So besteht Eunapios’ Eigenleistung darin, die Rolle von 

 
1196 Vgl. Hist. Aug. Carac. 4,1 sowie 4,8 und Get. 6,3. 
1197 Vgl. Zos. 1,9,1 und Hist. Aug. Sept. Sev. 21,8 (Übers. Hohl): qui Papinianum iuris asylum et doctrinae lega-
lis thesaurum, quod parricidium excusare noluisset, occidit, et praefectum quidem, ne homini per se et per scien-
tiam suam magno deesset et dignitas. 
1198 Vgl. Zos. 1,9,1. 
1199 Vgl. PASCHOUD 1971, 136. Caracalla und Geta waren 23 und 21 Jahre alt. 
1200 Vgl. Eunap. hist. fr. 62, 63, 64.2, 66 und 71.2. 



271 
 

Epitropoi und Kindskaiser noch stärker zu betonen, und schafft damit eine Parallele zu den 

Kaisererziehern Stilicho und Rufinus.1201 

 

 

14.1.6 Kleinere Berührungen im ersten Buch der Historia nea 

Zwischen der lateinischen Historiographie infolge der EKG-Tradition sowie Eunapios und Zo-

simos lassen sich weitere singuläre Berührungen ausmachen, die sowohl auf struktureller und 

inhaltlicher als auch auf wörtlicher Ebene basieren. So lassen sich Metaphern oder bestimmte 

Wortkonstruktionen herauslesen, die entweder an chronologisch gleicher oder abweichender 

Stelle in ihre Beiträge eingearbeitet wurden. Beispielsweise wird Claudius in der Epitome de 

Caesaribus aufgrund seiner Geistesschwäche und seines bresthaften Charakters zum Imperator 

gemacht.1202 Die gleiche Kombination findet sich bei Eunapios als διὰ δὲ μαλακίαν ψυχῆς καὶ 

ἁπλότητα (Eunap. hist. fr. 38.2) in Bezug auf einen Gewährsmann des notarius Theodoros so-

wie als διὰ (...) μαλακίαν καὶ ἀσθένειαν ψυχῆς (Eunap. hist. fr. 62) in Bezug auf Arkadios und 

Honorius. Sodann ist Hadrian in der Epitome de Caesaribus unter anderem auch für seine 

Kunstfertigkeit berühmt, die sogar an die Leistungen von Polyklet und Euphranor angeknüpft 

habe.1203 Auch wenn Eunapios das Exemplum nicht auf Hadrian, sondern auf das Opfer von 

Alarichs Plünderungszug durch Griechenland, Hilarios aus Bithynien, überträgt, versinnbild-

licht er dessen Kunstfertigkeit in Fragment 65.1 analog zur Epitome de Caesaribus mit Eu- 

phranor.1204 

Als Antoninus Pius’ Gerechtigkeit bekannt geworden sei, hätten gemäß der Epitome de Caesa-

ribus sogar die Völkerschaften der Inder, Baktrer und Hyrkaner Gesandtschaften abgestellt.1205 

Da derartige Gesandtschaften weit entfernter Völkerschaften in der Epitome de Caesaribus etwa 

auch während der Herrschaft von Augustus vorkommen, hielt Schlumberger ihre Erwähnung 

für „topisch“, auch wenn ihnen „ein wahrer Kern“ zugrunde gelegen haben dürfte.1206 Jeden-

falls begegnet der gleiche Topos bei Eunapios, als er in Fragment 15 über die Folgen des 

 
1201 Vgl. zum Begriff des Epitropos THÜR 1997. 
1202 Vgl. Epit. Caes. 4,2: (...) a militibus, quia vecors erat, mitissimus videbatur imprudentibus, imperator effec-
tus est. 
1203 Vgl. Epit. Caes. 14,2: (...) pictor fictorque ex aere vel marmore proxime Polycletos et Euphranoras. 
1204 Vgl. Eunap. hist. fr. 65.1: (...) κατὰ γραφικὴν οὕτω φιλοσοφήσαντα, ὥστε οὐκ ἐτεθνήκει ἐν ταῖς ἐκείνου 
χερσὶν ὁ Εὐφράνωρ. 
1205 Vgl. Epit. Caes. 15,4: quin etiam Indi Bactri Hyrcani legatos misere, iustitia tanti imperatoris comperta (...). 
1206 SCHLUMBERGER 1974, 95 Anm. 81, mit Hinweis auf Epit. Caes. 1,9. 



272 
 

Bekanntwerdens von Julians Alleinherrschaft berichtet: Von allerorts seien Gesandtschaften an 

Julian herangetreten und hätten ihm goldene Kronen überreicht.1207 

Im Bericht über Marcus Aurelius präsentiert die Epitome de Caesaribus die Vorstellung, dass 

jedes durch das Schicksal, die Natur oder den Menschen verursachte schreckliche Ereignis 

durch die Weisheit des Kaisers tamquam medicinae remediis (Epit. Caes. 16,4) gelindert werde. 

Diese Vorstellung – sei es das Prinzip des geringeren Schmerzes oder die Parallelisierung zwi-

schen dem Trinken einer bitteren Medizin und der Berichterstattung schrecklicher Ereignisse – 

begegnet metonymisch an zahlreichen Stellen bei Eunapios und Zosimos.1208 

Hinsichtlich der Herrschaft des Severus Alexander wissen sowohl die Epitome de Caesaribus 

als auch Zosimos – anders als die EKG-Tradition – von der Existenz von Usurpatoren und 

können – entgegen dem frühen Zeugen Herodian – mit Taurinus (Epit. Caes. 24,2) sowie 

Ἀντωνῖνος und Οὐράνιος (Zos. 1,12,1 f.) sogar mit Namen aufwarten.1209 

Von der EKG-Tradition abweichend, kennen Zosimos, die Epitome de Caesaribus und die His-

toria Augusta zwei zunächst gemeinsam regierende Gordiane, d. h. Gordian I. und Gordian II., 

und teilen sich die Gemeinsamkeit, dass sich die Kaiser zur Zeit von Maximinus Thrax erhe-

ben.1210 Sodann berichten alle drei Autoren auch über die Existenz von insgesamt drei Gordia-

nen, d. h. zusätzlich noch von Gordian III., über den nur die Historia Augusta und Zosimos 

wissen, dass sich während seiner Herrschaft mit Sabinianus in Africa eine Usurpation samt 

Niederschlagung ereignet hat.1211 Unmittelbar auf dessen Beseitigung erfolgt bei der Historia 

Augusta und bei Zosimos der Bericht über die Vermählung Gordians III. mit Furia Sabina Tran-

quillina. Zwar weichen sie im Namen ihres Vaters ab, müssen jedoch den gleichen Protagonis-

ten gemeint haben, da sie ihn gleichermaßen mit dem Amt des praefectus praetorio belegen.1212 

Beide Autoren berichten sodann erstmals ausführlich über die Machtübernahme von Philippus 

Arabs und dessen Intrige gegen Gordian III., der sich bei ihnen noch inmitten des Feldzugs 

gegen die Perser befindet.1213 Philippus Arabs begleitet Gordian III. auf dem Feldzug und intri-

giert gegen den Kaiser, indem er die Schiffe mit dem Lebensmittelnachschub der Soldaten 

 
1207 Vgl. Eunap. hist. fr. 15: Ὅτι μετὰ τὴν Ἰουλιανοῦ τῆς βασιλείας ἀναγόρευσιν πρεσβεῖαι πανταχόθεν 
συνέβαινον, καὶ στέφανοι πολλοὶ χρυσοῖ <οἳ> αὐτῷ παρὰ τῶν ἐθνῶν ἀνεκομίζοντο. 
1208 Vgl. Eunap. hist. fr. 1, 7.1, 23, 28.1, 38.1, 41 oder 74/75,1 und Zos. 1,37,3 oder 2,29,2. 
1209 Hdn. 6,4,7 weiß von zwei Usurpationen im Osten des Römischen Reichs gegen Severus Alexander, lässt ihre 
Namen jedoch aus. 
1210 Vgl. Zos. 1,14,1, Epit. Caes. 26, Hist. Aug. Gord. 7–9 sowie Hdn. 7,4–9. 
1211 Vgl. Zos. 1,17,1 und Hist. Aug. Gord. 23,4. 
1212 Vgl. Zos. 1,17,2: (...) πρὸς γάμον ἄγεται Γορδιανὸς Τιμησικλέους θυγατέρα, Hist. Aug. Gord. 23,6: (...) duxit 
uxorem filiam Misithei (...). In diesen Stellen findet sich auch der Hinweis auf dessen Prätorianerpräfektur. 
1213 Vgl. Hist. Aug. Gord. 30,8 und Zos. 1,18,3. Der Bericht in Epit. Caes. 27,2 ist zwar stark verkürzt, ihr Hin-
weis darauf, dass Gordian III. in der Nähe von Ktesiphon, also weit im persischen Hinterland, beseitigt wurde, 
spricht jedoch eher dafür, dass sie ihre Informationen der Quelle entnommen hat, in der sich Gordian III. noch 
auf dem Feldzug befindet. 



273 
 

fehlleiten lässt.1214 Die hungerleidenden Soldaten meutern und ernennen Philippus Arabs in der 

Historia Augusta zum Augustus. Gordian III. hält daraufhin eine Rede gegen den neuen Kaiser, 

muss jedoch erkennen, dass sein Herausforderer die Soldaten auf seine Seite gebracht hat, und 

bittet um Verschonung. Nach kurzem Abwägen lässt Philippus Arabs ihn beseitigen. Abschlie-

ßend wissen die Historia Augusta und Zosimos einvernehmlich und exklusiv, dass Philippus 

Arabs den Senat unterrichten ließ, Gordian III. sei an einer Krankheit gestorben, woraufhin sich 

der Senat täuschen lässt und Philipps Herrschaftsanspruch akzeptiert.1215 

Im Bericht über die gemeinsame Herrschaft von Valerian und Gallienus nähert sich Zosimos 

wiederum der Epitome de Caesaribus an, indem beide Autoren wissen, dass Gallienus nicht, 

wie die EKG-Tradition und die Historia Augusta nahelegen, durch den Senat, sondern aufgrund 

von Valerians Entscheidung zum Augustus erhoben wurde.1216 In den chronologischen Rahmen 

von Gallienus’ Herrschaft fällt auch die Errichtung des palmyrenischen Sonderreichs, über de-

ren Herrscherin Zenobia die Historia Augusta und Zosimos zusammenfassen, dass sie non mu-

liebriter neque more femineo (Hist. Aug. Gall. 13,2) geherrscht habe und von φρονήματι δὲ 

ἀνδρείῳ (Zos. 1,39,2) beseelt gewesen sei. Der Bericht über eine Frau von männlichem Taten-

drang ist sicherlich ein Topos, aber sein Inhalt so exklusiv und berichtenswert, dass er auch von 

Eunapios im unplatzierten Fragment 101 thematisiert worden sein könnte.1217 Hierbei muss es 

sich nicht zwangsläufig um einen Splitter der ersten Fassung seines Geschichtswerks handeln, 

da Zenobia auch in den Berichtzeitraum der zweiten Fassung ab 270 n. Chr. hineinregiert hat. 

 

 

14.2 Die Annales des Nicomachus Flavianus 

Längst hat die „Quellenforschung“ herausgearbeitet, dass die Berührungen in den obigen und 

weiteren Beispielen aus den unterschiedlichsten Geschichtswerken des ausgehenden vierten 

und beginnenden fünften Jahrhunderts n. Chr. nicht dem Zufall geschuldet sein können. Ihre 

Autoren teilen die Gemeinsamkeit, dass sie gegenüber den vorherigen Autoren des vierten Jahr-

hunderts n. Chr. historische Fakten korrigieren, auf ältere Quellen wie Cassius Dio, Herodian, 

Sueton oder Dexippos zurückgreifen und diese ebenfalls durch zusätzliche Namensnennung 

von Usurpatoren ergänzen. Hierbei widerspricht es der Logik, dass die Vorlagen aus dem 

 
1214 Vgl. Zos. 1,18,3. 
1215 Vgl. Hist. Aug. Gord. 31,2 und Zos. 1,19,1. 
1216 Vgl. Zos, 1,30,1 sowie Epit. Caes. 32,2 und dagegen die Berichte über die senatorische Erhebung in Aur. 
Vict. Caes. 32,3, Eutr. 9,8,1 und Hist. Aug. Gall. 19,1. 
1217 Vgl. Eunap. hist. fr. 101: Διενεγκεῖν: (...) Εὐνάπιος· κατὰ τούτους τοὺς χρόνους ὑπὸ τῆς ἀνδρώδους 
γυναικὸς ἔργον τι κατετολμήθη καὶ συνεπράχθη γενναῖον οὕτω καὶ ἀνδρῶδες ὥστε ἄπιστον εἶναι διενεγκεῖν εἰς 
τὴν διήγησιν. 



274 
 

zweiten und dritten Jahrhundert n. Chr. unabhängig voneinander eingesehen wurden. Es ist viel 

wahrscheinlicher, dass sie sich auf eine einzige Quelle berufen und aus ihr den Inhalt ihrer 

eigenen Geschichtswerke interessegeleitet herausgefiltert haben. Zwar lehnt sich der Verfasser 

der Epitome de Caesaribus inhaltlich immer wieder an Eutrop und Aurelius Victor an, verlässt 

die gemeinsame Vorlage aber immer dann, wenn historische Ereignisse in der EKG nicht zu-

friedenstellend interpretiert werden. Gemeinsam mit der Historia Augusta sowie Zosimos und 

Eunapios greift die Epitome de Caesaribus auf eine informierte Quelle zurück, die ihren Vor-

gängern noch nicht zur Verfügung gestanden haben dürfte und dementsprechend einige Jahre 

später verfasst worden ist.1218 

Für eine solche Quelle machte Hartke bereits 1940 die Annales des Nicomachus Flavianus ver-

antwortlich1219 und stieß damit insbesondere in der kontinentaleuropäischen Forschung durch 

Schlumberger, Baldini, Paschoud und Festy auf Zustimmung.1220 Bleckmann ist den Annales 

1992 ebenfalls nachgegangen und hat zeigen können, dass sich ihre Spuren über ein komplexes 

System von Bearbeitungen, Kürzungen, Tilgungen oder freien Erweiterungen bis ins mittelby-

zantinische Geschichtswerk des Johannes Zonaras aus dem zwölften Jahrhundert n. Chr. ver-

folgen lassen.1221 Während die Existenz von Nicomachus Flavianus’ Geschichtswerk mit dem 

Titel Annales inschriftlich belegt ist1222, hat sich die Forschung der vergangenen drei Jahrzehnte 

insbesondere an der Frage gerieben, ob sein Geschichtswerk die Hauptquelle für die Autoren 

des ausgehenden vierten und fünften Jahrhunderts n. Chr. gebildet haben kann. Die Diskussion 

betraf um einen republikanischen oder kaiserzeitlichen Berichtszeitraum, chronologische Prob-

lemstellungen und mündete in der kompletten Ablehnung der Nicomachus-Flavianus-Hypo-

these und überhaupt eines „pagan revival“ durch Teile der angloamerikanischen Forschung um 

Cameron.1223 Aus kontinentaleuropäischer Sicht wurde gegen Camerons Aussagen eine Reihe 

von Vorbehalten geäußert, beispielsweise, dass von Cameron wesentliche Befunde der Quel-

lenforschung, wie etwa die Unterscheidung zwischen salmasischem und konstantinischem Jo-

hannes Antiochenus, ignoriert wurden. Bleckmann reagierte 2015 ebenfalls auf Camerons 

 
1218 Vgl. die Forschungsdiskussionen etwa von BLECKMANN 1992, BALDINI 2006, PASCHOUD 2006c, 494, FESTY 
2007, PASCHOUD 2003, 84–91, BLECKMANN 2017a, ders. 2015, ders. 1995, SCHLUMBERGER 1974, PRCHLÍK 
2012, BALDINI / PASCHOUD 2014, BLOCKLEY 1981, 23 f., BANCHICH / LANE 2009, 9. 
1219 Vgl. HARTKE 1940, 74–81. 
1220 Vgl. etwa BLECKMANN 2015, ders. 1992, 396–410, ders. 1995, BIRLEY 2003, 130 f., FESTY 2007, 185–187, 
ders. 1997, SCHLUMBERGER 1974, 233–248, BALDINI 2006, ders. 2000, 97–177. 
1221 Vgl. insb. BLECKMANN 1992, 396–415. 
1222 Vgl. ILS 2948 = DESSAU 1892, 577 f. 
1223 Vgl. CAMERON 2011, 801: „There was no pagan revival in the West, no pagan party, no pagan literary 
circles, no pagan patronage of the classics, no pagan propaganda in art or literature, no pagans editing classical 
texts, above all, no last pagan stand.“ 



275 
 

Äußerungen und entgegnete, dass es weniger auf die Etikettierung mit dem Namen Nicomachus 

Flavianus als auf die Festlegung der gemeinsamen Quellengrundlage ankomme.1224 

Baldini steckte auch die Grenzen ab, die eine Etikettierung der gemeinsamen Quelle mit den 

Annales bedeuteten: Da Nicomachus Flavianus infolge der Schlacht am Frigidus 394 n. Chr. 

Selbstmord begangen hatte, kann er nicht „l’autore presente nel cruciale capitolo“ gewesen 

sein1225, in dem Eunapios in Fragment 49.1 über Theodosius’ I. anschließenden adventus in 

Rom, dessen Umgang mit der römischen Senatorenschaft und die Einstellung von Subventio-

nen für pagane Festlichkeiten berichtet.1226 

Ein Beispiel aus der Zeit, als der Urheber der Annales noch lebte, legt zudem nahe, dass Ni-

comachus Flavianus nicht einmal Eunapios’ einzige Grundquelle gewesen sein muss. So ist 

sich derjenige Teil der Annales-Befürworter, die von einem kaiserzeitlichen Berichtszeitraum 

ausgehen, darin einig, dass Nicomachus Flavianus sein Geschichtswerk spätestens mit dem Ab-

leben von Gratian im August 383 n. Chr. enden ließ.1227 Dennoch berührt sich Eunapios im 

Bericht über das Verhältnis zwischen Valentinian II. und Arbogast im Mai 392 n. Chr. mit dem 

nur in Fragmenten überlieferten lateinischen Geschichtswerk des Sulpicius Alexander.1228 

Auch wenn Nicomachus Flavianus zu diesem Zeitpunkt noch am Leben war, hatten seine An-

nales spätestens 383 n. Chr. geendet. Insofern mag er bis zu diesem Zeitraum zwar eine zentrale 

Quelle für Eunapios’ Geschichtswerk gebildet haben – über spätere Ereignisse hat er jedoch 

nicht mehr berichten können. Auf die Frage, welcher Quelle Eunapios daraufhin bis zum Ende 

oder Abbruch seines Geschichtswerks gefolgt ist, hat die Forschung bislang keine endgültige 

Antwort finden können. 1975 schlug Paschoud zwar vor, dass die ubiquitäre christenkritische 

Programmatik im Geschichtswerk kaum auf Eunapios zurückgehen könne, sondern dass er sich 

vermutlich mit einer Art paganer Historia adverus Christianos auseinandergesetzt habe, die um 

das Jahr 410 n. Chr. einerseits als Fortsetzung der Annales und andererseits als Reaktion auf 

die Eroberung Roms entstanden sei.1229 Da das Geschichtswerk dieses Ignotus jedoch ebenfalls 

nicht vorliegt, muss es letztlich ein theoretisches Konstrukt bleiben. Für mehr als dreißig wei-

tere Jahre seines historischen Berichts liegt also keine namentlich bekannte Quellengrundlage 

 
1224 BLECKMANN 2015, 114. 
1225 BALDINI 2006, 17. 
1226 Vgl. Zos. 4,59. 
1227 Vgl. etwa SCHLUMBERGER 1974, 241 f. oder PASCHOUD 2006c, 105: „la source latine (...) s’arrêtait en 383.“ 
1228 Vgl. Eunap. hist. fr. 53.1 und Sulp. Alex. fr. 5 = Greg. Tur. hist. 2,9 = 54,18–55,3. So berichtet das Ge-
schichtswerk des Sulpicius Alexander, das in wenigen Fragmenten über die Historien des Gregor von Tours 
überliefert wurde, ebenfalls über Arbogasts Schreckensherrschaft im Kaiserpalast. Vgl. hierzu auch PASCHOUD 
1997, 141 f. 
1229 Vgl. PASCHOUD 1975, 147–169. Später äußerte sich PASCHOUD 2003, 86 f., jedoch vorsichtiger und ging nur 
noch davon aus, dass es sich lediglich um ein kurz nach 410 verfasstes Büchlein gehandelt haben könnte, das 
von Eunapios benutzt worden sei. Vgl. diesbezüglich HARTMANN 2014, 63 f. Anm. 36. 



276 
 

für Eunapios’ Geschichtswerk vor. Unbeantwortet blieb bislang auch die Frage, wie die latei-

nischen Annales in den griechischsprachigen Osten des Römischen Reichs gelangen und von 

Eunapios konsultiert werden konnten. 

  



277 
 

IV ANHANG 

15 Bibliographie 

15.1 Abkürzungen 

 

Die Abkürzungen für Autoren und ihre Werke orientieren sich unter geringfügigen Modifika-

tionen an den Abkürzungsverzeichnissen von OCD und LSJ. Wenn nicht anders angegeben, 

geht die Übersetzung der eunapianischen Fragmente auf den Autor zurück. 

 

BHG  Bibliotheca Hagiographica Graeca 

BNJ Brills’ New Jacoby (https://referenceworks.brillonline.com/browse/brill-s-new-

jacoby) 

CIL  Corpus Inscriptionum Latinarum 

DNP  Der Neue Pauly 

EKG  Enmannsche Kaisergeschichte 

FGrHist Die Fragmente der griechischen Historiker 

ILS  Inscriptiones Latinae selectae 

LSJ H. G. Liddell / R. Scott / H. S. Jones (Hgg.), A Greek-English Lexicon, 9. 

Aufl., Oxford 1996. 

OCD S. Hornblower / A. Spawforth / E. Eidinow (Hgg.), The Oxford Classical Dic-

tionary, 4. Aufl., Oxford 2012. 

P. Herc. Papyri Herculanenses 

PLRE  The Prosopography of the Later Roman Empire 

RE  Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft 

RIC  The Roman Imperial Coinage 

SEG  Supplementum Epigraphicum Graecum 

 

  



278 
 

15.2 Quellen 
 

Aesop 

- A. Hausrath (Hrsg.), Aesopische Fabeln. Zusammengestellt und ins Deutsche übertragen, 3., im Anhang 

gekürzte Aufl., München 1944. 

Agathias 

- J. D. Frendo (Hrsg.), Agathias. The histories, Berlin / New York 1975. 

Aischines 

- C. D. Adams (Hrsg.), Aeschines. Against Timarchus. On the embassy. Against Ctesiphon. Cambridge / 

London 1919, 308–511. 

Aischylos 

- O. Werner (Hrsg.), Aischylos. Tragödien, 7., überarbeitete Aufl., Mannheim 2011, 150–213 und 218–

319. 

Alkiphron 

- A. R. Benner / F. H. Fobes (Hgg.), The letters of Alciphron, Aelian and Philostratus, Cambridge / London 

1949, 250–339. 

- W. Plankl (Hrsg.), Alkiphron. Hetärenbriefe, 4. Aufl., München 1942. 

Ambrosius von Mailand 

- V. Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Ambrosius Mediolanensis. Orationes funebres I, Berlin / Boston 2021. 

Ammianus Marcellinus 

- J. C. Rolfe (Hrsg.), Ammianus Marcellinus, 3 Bde., Cambridge / London 1935–1939. 

- W. Seyfarth (Hrsg.), Ammianus Marcellinus. Römische Geschichte. Lateinisch und Deutsch und mit ei-

nem Kommentar versehen, 4 Bde., 4., unveränderte Aufl., Darmstadt 1978. 

Anna Komnena 

- D. R. Reinsch / A. Kambylis (Hgg.), Annae Comnenae Alexias, Berlin 2001. 

Anonymus Valesianus 

- I. König (Hrsg.), Origo Constantini: Anonymus Valesianus, Trier 1987. 

Anonymus von Kyzikos 

- G. C. Hansen (Hrsg.), Anonyme Kirchengeschichte. (Gelasius Cyzicenus, CPG 6034), Berlin 2002. 

Anthologia Graeca 

- H. Beckby (Hrsg.), Anthologia Graeca, 4 Bde., 2., verbesserte Aufl., München 1965. 

Ps.-Apollodor 

- P. Dräger (Hrsg.), Apollodor. Bibliotheke. Götter- und Heldensagen, Düsseldorf / Zürich 2005. 

Apollonios von Rhodos 

- W. H. Race (Hrsg.), Apollonius Rhodius. Argonautica, Cambridge / London 2008. 

Appian 

- B. McGing (Hrsg.), Roman History, 6 Bde., Cambridge / London 2019–2020. 

Aristophanes 

- J. Henderson (Hrsg.) Aristophanes. Fragments, Cambridge / London 2007. 

- ders. (Hrsg.), Aristophanes. Frogs. Assemblywomen. Wealth, Cambridge / London 2002. 

 



279 
 

Aristoteles und Ps.-Aristoteles 

- D. M. Balme / A. Gotthelf (Hgg.), Aristotle. History of animals, Bd. 3, Cambridge / London 1991. 

- H. Balss (Hrsg.), Aristoteles. Biologische Schriften, München 1943. 

- E. S. Forster (Hrsg.), Aristotle. Parts of animals. Movement of animals. Progression of animals, 

Cambridge / London 1937. 

- J. H. Freese / G. Striker (Hgg.), Aristotle. Art of rhetoric, Cambridge / London 2020. 

- O. Gigon / R. Nickel (Hgg.), Aristoteles. Die nikomachische Ethik, 2. Aufl., Düsseldorf 2007. 

- W. K. C. Guthrie (Hrsg.), Aristotle. On the heavens, Cambridge / London 1939. 

- S. Halliwell / u. a. (Hgg.), Aristotle. Poetics. Longinus. On the sublime. Demetrius. On style, Cambridge 

/ London 1995. 

- G. Krapinger (Hrsg.), Aristoteles. Rhetorik, Stuttgart 2007. 

- R. Mayhew / D. C. Mirhady (Hgg.), Aristotle. Problems. Rhetoric to Alexander, Cambridge / London 

2011. 

- A. L. Peck (Hrsg.), Aristotle. History of animals, Bde. 1–2, Cambridge / London 1965–1970. 

- H. Rackham (Hrsg.), Aristotle. Politics, Cambridge / London 1932. 

- ders. (Hrsg.), Aristotle. The Athenian constitution. The Eudemian ethics. On virtues and vices, 

Cambridge / London 1935. 

- F. Susemihl / W. Kullmann (Hgg.), Aristoteles. Politik, 4. Aufl., Hamburg 2014. 

- H. Tredennick / G. C. Armstrong (Hgg.), Aristotle. Metaphysics, X–XIV. Oeconomica. Magna moralia, 

Cambridge / London 1935. 

- H. Tredennick / E. S. Forster (Hgg.), Aristotle. Posterior analytics. Topica, Cambridge / London 1960. 

- H. G. Zekl (Hrsg.), Aristoteles. Physik. Vorlesung über die Natur. Griechisch-deutsch, 2 Bde., Hamburg 

1986–1988. 

- S. Zierlein (Hrsg.), Aristoteles. Historia Animalium. Buch I und II, Berlin 2013. 

Arrian 

- A. G. Roos / G. Wirth (Hgg.), Flavius Arrianus, 2 Bde., München / Leipzig 2002. 

- G. Wirth / O. von Hinüber (Hgg.), Arrian. Der Alexanderzug. Indische Geschichte. Griechisch und 

deutsch, München / Zürich 1985. 

Athanasius und Ps.-Athanasius 

- H. G. Opitz (Hrsg.), Athanasius. Werke, Bd. 2,1, Berlin / Leipzig, 1935–1941. 

Athenaios 

- C. Friedrich / T. Nothers (Hgg.), Athenaios. Das Gelehrtenmahl, 3 Bde., Stuttgart 1998–2001. 

- S. D. Olson (Hrsg.), Athenaeus. The learned banqueters, 8 Bde. Cambridge / London 2006–2012. 

At-Tabarī 

- M. J. de Goeje (Hrsg.), Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari, Bd. 2, Leiden 

1881/1882. 

- T. Nöldeke (Hrsg.), Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sassaniden. Aus der arabischen Chro-

nik des Tabari. Übersetzt und mit ausführlichen Erläuterungen und Ergänzungen versehn von Th. 

Nöldeke, Leiden 1879. 

Aurelius Victor 

- M. A. Nickbakht / C. Scardino (Hgg.), Aurelius Victor. Historiae Abbreviatae, Paderborn 2021. 



280 
 

Augustinus 

- H. U. von Balthasar (Hrsg.), Augustinus. Die Gottesbürgerschaft (De Civitate Dei), Frankfurt am Main / 

Hamburg 1961. 

Avesta 

- K. F. Geldner (Hrsg.), Avesta. The sacred books of the Paris, Stuttgart 1896. 

- F. Wolff (Hrsg.), Avesta, die heiligen Bücher der Parsen übers. auf der Grundlage von Chr. Bartholomae’s 

Altiranischem Wörterbuch, Straßburg 1910. 

Bakchylides 

- D. A. Campbell, Greek lyric IV. Bacchylides, Corinna, and others, Cambridge / London 1992. 

Basilius von Caesarea 

- R. J. Deferrari (Hrsg.), Basil. Letters, Bde. 2–4, Cambridge / London 1928–1934. 

- W.-D. Hauschild (Hrsg.), Basilius von Caesarea. Briefe, Bd. 3, Stuttgart 1993. 

- E. A. de Mendieta / S. Y Rudberg (Hgg.), Basilius von Caesarea. Homilien zum Hexaemeron, Berlin 

1997. 

- A. Stegmann (Hrsg.), Des heiligen Kirchenlehrers Basilius des Großen Bischofs von Cäsarea ausgewählte 

Homilien und Predigten, München 1925. 

Cassius Dio 

- E. Cary (Hrsg.), Dio Cassius. Roman History, 9 Bde., Cambridge / London 1914–1927. 

- L. Tafel / L. Möller (Hgg.), Cassius Dio. Römische Geschichte, Wiesbaden 2012. 

Certamen Homeri et Hesiodi 

- T. W. Allen (Hrsg.), Homeri opera, Bd. 5, Oxford 1912, 225–238. 

Chronicon Paschale 

- L. Dindorf (Hrsg.), Chronicon paschale, 2 Bde., Bonn 1832. 

- M. Whitby / M. Whitby (Hgg.), Chronicon Paschale 284–628 AD, Liverpool 2007. 

Chronographus anni CCCLIIII 

- T. Mommsen (Hrsg.), Chronica minora. Saec. IV. V. VI. VII, Bd. 1, Berlin 1892. 

Cicero 

- M. Fuhrmann (Hrsg.), Marcus Tullius Cicero. Sämtliche Reden, Bd. 2, 2. Aufl., Zürich / München 1985. 

- H. Kasten (Hrsg.), Marcus Tullius Cicero. Atticus-Briefe. Lateinisch-deutsch, 3., unveränderte Aufl., 

München 1980. 

- R. Nickel (Hrsg.), Marcus Tullius Cicero. De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln. Lateinisch-deutsch, 

Düsseldorf 2008. 

- T. Nüßlein (Hrsg.), Marcus Tullius Cicero. De oratore. Über den Redner. Lateinisch-deutsch, Düsseldorf 

2007. 

- D. R. Shackleton Bailey (Hrsg.), Cicero. Letters to friends, Bd. 3, Cambridge / London 2001. 

Claudius Aelianus 

- M. R. Dilts (Hrsg.), Claudii Aeliani varia historia, Leipzig 1974. 

- M. G. Valdés / L. A. L. Fueyo / L. R.-N. Guillén (Hgg.), Claudius Aelianus. De natura animalium, Berlin / 

New York 2009. 

 

 



281 
 

Claudius Claudianus 

- J.-L. Charlet (Hrsg.), Claudien. Oeuvres, 4 Bde., Paris 1991–2018. 

- P. Weiß / C. Wiener (Hgg.), Claudius Claudianus, Bd. 1, Berlin / Boston 2020. 

Clemens von Alexandria 

- O. Stählin (Hrsg.), Clemens Alexandrinus, Bd. 2, Leipzig 1906. 

Codex Theodosianus 

- T. Mommsen / P. M. Meyer (Hgg.), Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges 

novellae ad Theodosianum pertinentes, Berlin 1905. 

Consularia Constantinopolitana 

- M. Becker / u. a. (Hgg.), Consularia Constantinopolitana und verwandte Quellen, Paderborn 2016. 

- T. Mommsen (Hrsg.), Chronica minora. Saec. IV. V. VI. VII, Bd. 1, Berlin 1892. 

Demosthenes 

- N. W. DeWitt / N. J. DeWitt (Hgg.), Demosthenes. Funeral speech. Erotic essay. Exordia and letters, 

Cambridge / London 1949. 

- M. R. Dilts (Hrsg.), Demosthenis orationes, 4. Bde., Oxford 2002–2009. 

- H. Yunis (Hrsg.), Demosthenes. On the crown, Cambridge 2001. 

Dexippos 

- I. Bekker / B. G. Niebuhr (Hgg.), Dexippi, Eunapii, Petri Patricii, Prisci, Malchi, Menandri historiarum 

quae supersunt, Bonn 1829. 

- G. Martin (Hrsg.), Dexipp von Athen. Edition, Übersetzung und begleitende Studien, Tübingen 2006. 

- G. Martin / J. Grusková (Hgg.), „Scythica Vindobonensia“ by Dexippus (?): New Fragments on Decius’ 

Gothic Wars, in: Greek, Roman, and Byzantine Studies 54 (2014), 728–754. 

Diodor 

- R. M. Geer (Hrsg.), Diodorus of Sicily, Bde. 9–10, Cambridge / London 1947–1954. 

- C. H. Oldfeather (Hrsg.), Diodorus of Sicily, Bde. 1–6, Cambridge / London 1933–1954. 

- C. L. Sherman (Hrsg.), Diodorus of Sicily, Bd. 7, Cambridge / London 1952. 

- F. R. Walton (Hrsg.), Diodorus of Sicily, Bde. 11–12, Cambridge / London 1957–1967. 

- C. Bradford Welles (Hrsg.), Diodorus of Sicily, Bd. 8, Cambridge / London 1963. 

- G. Wirth / O. Veh / T. Nothers (Hgg.), Diodoros. Griechische Weltgeschichte, 10 Bde., Stuttgart 1992–

2008. 

Dion Chrysostomus 

- J. W. Cohoon / H. Lamar Crosby (Hgg.), Dio Chrysostom. Discourses 31–36, Cambridge / London 1940. 

- H. von Arnim (Hrsg.), Dionis Prusaensis quem vocant Chrysostomum quae exstant omnia, Bd. 1, Berlin 

1893. 

Dionysios von Halikarnassos 

- E. Cary (Hrsg.), Dionysius of Halicarnassus. The Roman antiquities, 7 Bde., Cambridge / London 1937–

1950. 

Dionysios von Philadelphia 

- J. G. Schneider (Hrsg.), Oppiani poetae Cilicis de venatione libri IV et de piscatione libri V. cum para-

phrasi Graeca librorum de aucupio, Graece et Latine, Straßburg 1776, 171–200. 

 



282 
 

Epitome de Caesaribus 

- M. Festy (Hrsg.), Pseudo-Aurélius Victor. Abrégé des Césars, Paris 1999. 

Eunapios von Sardes 

- A. Adler (Hrsg.), Suidae lexicon, 5 Bde., Leipzig 1928–1938. 

- M. Becker (Hrsg.), Eunapios von Sardes. Biographien über Philosophen und Sophisten. Einleitung, Über-

setzung und Kommentar, Stuttgart 2013. 

- R. C. Blockley (Hrsg.), The fragmentary classicising historians of the later Roman empire. Eunapius, 

Olympiodorus, Priscus and Malchus, Bd. 2, Liverpool 1983. 

- U. P. Boissevain / C. de Boor / T. Büttner-Wobst (Hgg.), Excerpta historica iussu imp. Constantini 

Porphyrogeniti, 4 Bde., Berlin 1903–1910. 

- J. F. Boissonade (Hrsg.), Εὐναπίου. Eunapii Sardiani vitas sophistarum et fragmenta historiarum, Bd. 1, 

Amsterdam 1822, 452–545. 

- L. Dindorf (Hrsg.), Historici Graeci minores, Bd. 1, Leipzig 1880, 205–274. 

- O. D’Jeranian (Hrsg.), Eunape de Sardes. Vies de philosophes et de sophistes, Paris 2009. 

- R. Goulet (Hrsg.), Eunape de Sardes. Vies des philosophes et de sophistes, Bd. 2, Paris 2014. 

- Mai (Hrsg.), Scriptorum veterum nova collectio e Vaticanis codicibus edita ab Angelo Maio bibliothecae 

Vaticanae praefecto, Bd. 2, Rom 1827, 247–318. 

- K. Müller (Hrsg.), Fragmenta historicorum Graecorum, Bd. 4, Paris 1851, 7–56. 

- G. Niebuhr / I. Bekker (Hgg.), Corpus scriptorum historiae Byzantinae, Bd. 19, Bonn 1829, 41–118. 

- F. Paschoud, Appendice de textes grecs et de traductions françaises, in: ders. (Hrsg.), Eunape, Olympio-

dore, Zosime. Scripta minora, Bari 2006, 499–553. 

- ders. (Hrsg.), Zosime. Histoire Nouvelle, Bd. 3,1 (Livre V), 3. Aufl., Paris 2011, 318–339. 

- ders., La préface de l’ouvrage historique d’Eunape, in: Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte (1989), 

198–223. 

Euripides 

- D. Ebener / B. Zimmermann (Hgg.), Euripides. Ausgewählte Tragödien, 2 Bde., 2. Aufl., Mannheim 

2010. 

- D. Kovacs (Hrsg.), Euripides. Bacchae. Iphigenia at Aulis. Rhesus, Cambridge / London 2002. 

- ders. (Hrsg.), Euripides. Children of Heracles. Hippolytus. Andromache. Hecuba, Cambridge / London 

1995. 

- ders. (Hrsg.), Euripides. Suppliant women. Electra. Heracles, Cambridge / London 1998. 

- G. A. Seeck / J. J. C. Donner / W. Binder (Hgg.), Euripides. Fragmente. Der Kyklop. Rhesos, München 

1981. 

Eusebius von Caesarea 

- I. A. Heikel (Hrsg.), Eusebius. Werke, Bd. 1, Leipzig 1902. 

- J. Karst (Hrsg.), Eusebius. Werke, Bd. 5, Leipzig 1911. 

- J. M. Pfättisch / A. Bigelmair (Hgg.), Des Eusebius Pamphili Bischofs von Cäsarea ausgewählte Schrif-

ten, Kempten 1913. 

- E. Schwartz / T. Mommsen (Hgg.), Eusebius. Werke, Bd. 2, 2., unveränderte Aufl., Berlin 1999. 

 

 



283 
 

Eustathios von Thessalonike 

- G. Bernhardy (Hrsg.), Dionysius Periegetes. Graece et Latine cum vetustis commentariis et interpretati-

onibus, Bd. 1, Leipzig 1828. 

Eutropius 

- B. Bleckmann / J. Groß (Hgg.), Eutropius. Breviarium ab urbe condita, Paderborn 2018. 

- J. Hellegouarc’h (Hrsg.), Eutrope. Abrégé d’histoire romaine, Paris 1999. 

- F. L. Müller (Hrsg.), Eutropii breviarium ab urbe condita. Eutropius, kurze Geschichte Roms seit Grün-

dung (753 v. Chr. – 364 n. Chr.), Stuttgart 1995. 

Faustus von Byzanz 

- M. Lauer (Hrsg.), Des Faustus von Byzanz Geschichte Armeniens. Aus dem Armenischen übersetzt und 

mit einer Abhandlung über die Geographie Armeniens eingeleitet, Köln 1879. 

Flavius Josephus 

- L. H. Feldman (Hrsg.), Josephus. Jewish antiquites, Bd. 9, Cambridge / London 1965. 

- R. Marcus (Hrsg.), Josephus. Jewish antiquites, Bd. 5, Cambridge / London 1943. 

- O. Michel / O. Bauernfeind (Hgg.), Flavius Josephus. De bello Judaico. Der jüdische Krieg, 3 Bde., 

Darmstadt 1959–1969. 

- H. S. J. Thackeray (Hrsg.), Josephus. Jewish antiquities, Bd. 1, Cambridge / London 1930. 

Flavius Philostratos 

- V. Mumprecht (Hrsg.), Philostratos. Das Leben des Apollonios von Tyana. Griechisch-deutsch, Mün-

chen / Zürich 1983. 

- J. Rusten / J. König (Hgg.), Philostratus. Heroicus. Gymnasticus. Discourses 1 and 2, Cambridge / Lon-

don 2014. 

- W. C. Wright (Hrsg.), Philostratus. Lives of the sophists. Eunapius. Lives of philosophers, Cambridge / 

London 1921. 

Frontinus 

- C. E. Bennett / M. B. McElwain / C. Herschel (Hgg.), Frontinus. The stratagems. The aqueducts of Rome, 

Cambridge / London 1925. 

Gelasios von Caesarea 

- M. Wallraff / J. Stutz / N. Marinides (Hgg.), Gelasius of Caesarea. Ecclesiastical history. The extant 

fragments. With an appendix containing the fragments and dogmatic writings, Berlin / Boston 2018. 

Georgios Kedrenos 

- I. Bekker (Hrsg.), Georgius Cedrenus. Ioannis Scylitzae ope, 2 Bde., Bonn 1838–1839. 

- L. Tartaglia (Hrsg.), Georgii Cedreni Historiarum compendium. Edizione critica a cura di Luigi Tartaglia, 

2 Bde., Rom 2016. 

Georgios Monachos 

- C. de Boor (Hrsg.), Georgii Monachi chronicon, 2 Bde., Leipzig 1904. 

Georgios Synkellos 

- W. Adler / P. Tuffin (Hgg.), The chronography of George Synkellos. A Byzantine chronicle of universal 

history from the creation, Oxford 2002. 

- W. Dindorf (Hrsg.), Georgius Syncellus et Nicephorus, 2 Bde., Bonn, 1829. 

- A. A. Mosshammer (Hrsg.), Georgii Syncelli ecloga chronographica, Leipzig 1984. 



284 
 

Grattius 

- J. W. Duff / A. M. Duff (Hgg.), Minor Latin poets, Bd. 1, Cambridge / London 1934. 

Gregor von Nazianz 

- J. Bernardi (Hrsg.), Grégoire de Nazianze, Discours 4–5. Contre Julien, Paris 1983. 

- P. Haeuser (Hrsg.), Des heiligen Bischofs Gregor von Nazianz Reden, Kempten / München 1928. 

Gregor von Tours 

- B. Krusch / W. Levison (Hgg.), Scriptores rerum merovingicarum, Bd. 1,1, Hannover 1951. 

- W. von Giesebrecht (Hrsg.), Zehn Bücher fränkischer Geschichte vom Bischof Gregorius von Tours, 2 

Bde., 2. Aufl., Leipzig 1878. 

Ps.-Hegesipp 

- V. Ussani (Hrsg.), Hegesippi qui dicitur historiae libri V, Wien / Leipzig 1932. 

Heliodor 

- A. Colonna (Hrsg.), Heliodori Aethiopica, 2 Bde., Rom 1938. 

- R. Reymer / O. Weinreich (Hgg.), Heliodor. Die Abenteuer der schönen Chariklea. Aithiopika. Ein grie-

chischer Liebesroman, Zürich 1970. 

Herodian 

- F. L. Müller (Hrsg.), Herodian. Geschichte des Kaisertums nach Marc Aurel. Griechisch und deutsch, 

Stuttgart 1996. 

Herodot 

- J. Feix (Hrsg.), Herodot. Historien, 2 Bde., 7. Aufl., Düsseldorf 2006. 

Hesiod 

- A. von Schirnding / E. G. Schmidt (Hgg.), Hesiod. Theogonie. Werke und Tage. Griechisch-deutsch, 5., 

überarbeitete Aufl., Berlin 2012. 

Hieronymus 

- R. Helm (Hrsg.), Eusebius. Werke. Bd. 7, 2. Aufl., Berlin 1956. 

- L. Schade (Hrsg.), Des heiligen Kirchenvaters Eusebius Hieronymus ausgewählte Schriften, Bd. 2–3, 

Kempten / München 1936–1937. 

- F. A. Wright (Hrsg.), Jerome. Select letters, Cambridge / London 1933. 

Himerios 

- A. Colonna (Hrsg.), Himerii declamationes et orationes cum deperditarum fragmentis, Rom 1951, 159–

165. 

Hippokrates und Ps.-Hippokrates 

- W. H. S. Jones (Hrsg.), Hippocrates, Bd. 1, Cambridge / London 1923. 

Historia Augusta 

- E. Hohl / u. a. (Hgg.), Historia Augusta. Römische Herrschergestalten, 2 Bde., Zürich / München 1976–

1985. 

- H. Peter (Hrsg.), Scriptores Historiae Augustae, Leipzig 1865. 

Homer 

- H. Rupé (Hrsg.), Homer. Ilias. Griechisch-deutsch, 16. Aufl., Berlin 2013. 

- A. Weiher / A. Heubeck (Hgg.), Homer. Odyssee. Griechisch-deutsch, 14. Aufl., Berlin 2013. 

 



285 
 

Hyginus 

- P. K. Marshall (Hrsg.), Hygini fabulae, 2. Aufl., München / Leipzig 2002. 

Isidor von Sevilla 

- T. Mommsen (Hrsg.), Chronica minora. Saec. IV. V. VI. VII, Bd. 2, Berlin 1894, 268–295. 

Isokrates 

- G. Norlin (Hrsg.), Isocrates. Bd. 1, Cambridge / London 1928. 

Iulius Pollux 

- W. Dindorf (Hrsg.), Iulii Pollucis onomasticon, Bd. 5,2, Leipzig 1824. 

Johannes Antiochenus 

- S. Mariev (Hrsg.), Ioannis Antiocheni fragmenta quae supersunt omnia, Berlin / New York 2008. 

- K. Müller (Hrsg.), Fragmenta historicorum Graecorum, Bd. 4, Paris 1851, 538–622. 

- U. Roberto (Hrsg.), Ioannis Antiocheni fragmenta ex historia chronica, Berlin / New York 2005. 

Johannes Lydus 

- I. Bekker (Hrsg.), Ioannes Lydus, Bonn 1837. 

Johannes Tzetzes 

- G. Kiessling (Hrsg.), Ioannis Tzetzae historiarum variarum chiliades, Leipzig 1826. 

Johannes von Damaskus und Ps.-Johannes von Damaskus 

- R. Volk (Hrsg.), Die Schriften des Johannes von Damaskos, Bd. 6,2 (Historia animae utilis de Barlaam 

et Ioasaph (spuria) II, Berlin / New York 2006.Johannes Zonaras 

- W. Dindorf (Hrsg.), Ioannis Zonarae epitome historiarum, Bde. 2–3, Leipzig 1869–1870. 

Jordanes 

- L. Möller (Hrsg.), Jordanes. Die Gotengeschichte, Wiesbaden 2012. 

- T. Mommsen (Hrsg.), Iordanis Romana et Getica, Berlin 1882. 

Julian 

- R. Asmus (Hrsg.), Kaiser Julians philosophische Werke, Leipzig 1908. 

- J. Bidez (Hrsg.), L’empereur Julien. Oeuvres complètes, Bd. 1,1, 4. Aufl., Paris 2019. 

- ders. (Hrsg.), L’empereur Julien. Oeuvres complètes, Bd. 1,2, 6. Aufl., Paris 2019. 

- ders. (Hrsg.), L’empereur Julien. Oeuvres complètes, Bd. 2,1, 2. Aufl., Paris 2003. 

- ders. (Hrsg.), L’empereur Julien. Oeuvres complètes, Bd. 2,2, 3. Aufl., Paris 2018. 

- H.-G. Nesselrath (Hrsg.), Iulianus Augustus Opera, Berlin / Boston 2015. 

- B. K. Weis (Hrsg.), Julian. Briefe. Griechisch-deutsch, München 1973. 

- W. C. Wright (Hrsg.), The works of the emperor Julian, 3 Bde., Cambridge / London 1913–1923. 

C. Julius Caesar 

- G. Dorminger (Hrsg.), C. Julius Caesar. Bellum Gallicum. Der gallische Krieg, 6., unveränderte Aufl., 

München 1980. 

- O. Schönberger (Hrsg.), C. Julius Caesar. Der Bürgerkrieg. Lateinisch-deutsch, 5., überarbeitete Aufl., 

Berlin 2012. 

Kapiton von Lykien 

- F. Jacoby (Hrsg.), Die Fragmente der griechischen Historiker, Teil 3, Geschichte von Staedten und Voel-

kern, C, Autoren ueber einzelne Laender, Bd. 2, Leiden 1958. 

- A. Kaldellis, Kapiton (750), in: BNJ. 



286 
 

Konstantin Manasses 

- O. Lampsidis (Hrsg.), Constantini Manassis breviarium chronicum, 2 Bde., Athen 1996. 

Konstantinos Porphyrogennetos 

- A. Moffatt / M. Tall (Hrsg.), Constantine Porphyrogennetos. The book of ceremonies, Leiden / Boston 

2017. 

Laktanz 

- A. Städele (Hrsg.), Laktanz. De mortibus persecutorum. Die Todesarten der Verfolger. Latein-deutsch, 

Turnhout 2003. 

Leon Diakonos 

- K. B. Hase (Hrsg.), Leonis Diaconi Caloënsis historiae libri decem et liber de velitatione bellica Nicephori 

augusti, Bonn 1828. 

Leon Grammatikos 

- I. Bekker (Hrsg.), Leonis grammatici chronographia, Bonn 1842. 

Libanios 

- R. Cribiore (Hrsg.), Between city and school. Selected orations of Libanius, Liverpool 2015. 

- G. Fatouros / T. Krischer / W. Portmann (Hgg.), Libanios. Kaiserreden, Stuttgart 2002. 

- R. Foerster (Hrsg.), Libanii opera, Bde. 3–4, Leipzig 1906–1908. 

- ders. (Hrsg.), Libanii opera, Bd. 10, Nachdruck, Hildesheim 1963. 

- ders. (Hrsg.), Libanii opera, Bd. 11, Leipzig 1922. 

- H.-G. Nesselrath / u. a. (Hgg.), Für Religionsfreiheit, Recht und Toleranz. Libanios’ Rede für den Erhalt 

der heidnischen Tempel, Tübingen 2011, 42–75. 

- A. F. Norman (Hrsg.), Libanius. Autobiography and selected letters, 2 Bde., Cambridge / London 1992. 

- ders. (Hrsg.), Libanius. Selected orations, 2 Bde., Cambridge / London 1969–1977. 

Livius 

- B. O. Foster (Hrsg.), Livy. History of Rome. Books I–II, Cambridge / London 1919. 

- ders. (Hrsg.), Livy. History of Rome. Books V–VII, Cambridge / London 1924. 

- ders. (Hrsg.), Livy. History of Rome. Books VIII–X, Cambridge / London 1926. 

- J. C. Yardley / D. Hoyos / J. Briscoe (Hgg.), Livy. History of Rome. Books 21–22, Cambridge / London 

2019. 

- J. C. Yardley (Hrsg.), Livy. History of Rome. Books 35–37, Cambridge / London 2018. 

Logos Nouthetetikos 

- B. Wassiliewsky / V. Jernstedt (Hgg.), Cecaumeni strategicon et incerti scriptoris de officiis regiis libel-

lus, St. Petersburg 1896, 91–104. 

Longinus 

- S. Halliwell / u. a. (Hgg.), Aristotle. Poetics. Longinus. On the sublime. Demetrius. On style, Cambridge / 

London 1995. 

Lukian und Ps.-Lukian 

- A. Ellissen (Hrsg.), Analekten der mittel- und neugriechischen Literatur. Vierter Theil. Byzantinische 

Paralipomena. Timarion. Mazaris. Plethon, Leipzig 1860. 

- H. Homeyer (Hrsg.), Lukian. Wie man Geschichte schreiben soll. Griechisch und deutsch, München 

1965. 



287 
 

- M. D. MacLeod (Hrsg.), Luciani opera, 4 Bde., Oxford 1972–1987. 

- K. Mras (Hrsg.), Die Hauptwerke des Lukian. Griechisch und deutsch, 2. Aufl., München 1980. 

- A. Pauly (Hrsg.), Lucian’s Werke. Neuntes Bändchen, Stuttgart 1828, 1105–1146. 

- ders. (Hrsg.), Lucian’s Werke. Siebtes Bändchen, Stuttgart 1827, 819–862. 

- ders. (Hrsg.), Lucian’s Werke. Vierzehntes Bändchen, Stuttgart 1831, 1677–1692. 

- ders. (Hrsg.), Lucian’s Werke. Zwölftes Bändchen, Stuttgart 1831, 1517–1528. 

Lykurgos von Athen 

- J. O. Burtt (Hrsg.), Minor Attic orators. Lycurgus. Dinarchus. Demades. Hyperides, Cambridge / London 

1954. 

Macrobius 

- M. Armisen-Marchetti (Hrsg.), Macrobe. Commentaire au songe de Scipion, 2 Bde., Paris 2003. 

Marcellinus Comes 

- B. Croke (Hrsg.), The chronicle of Marcellinus. A translation and commentary, Sydney 1995. 

- T. Mommsen (Hrsg.), Chronica minora. Saec. IV. V. VI. VII, Bd. 2, Berlin 1894, 37–108. 

Michael Psellos 

- D. R. Reinsch / L. H. Reinsch-Werner (Hgg.), Michael Psellos. Leben der byzantinischen Kaiser (976–

1075). Chronographia. Griechisch-deutsch, Berlin / München / Boston 2015. 

Michael Syrus 

- J.-B. Chabot (Hrsg.), Chronique de Michael le Syrien. Patriarche, jacobite d’Antioche (1166–1199), Bd. 1 

u. 4, Paris 1899–1910. 

Nikephoros II. Phokas 

- J. Kulakovskij (Hrsg.), Nicephori praecepta militaria ex codice Mosquensi, St. Petersburg 1908. 

Nonnos von Panopolis 

- W. H. D. Rouse / H. J. Rose / L. R. Lind (Hgg.), Nonnos, 3 Bde., Cambridge / London 1940. 

Olympiodor 

- R. C. Blockley (Hrsg.), The fragmentary classicising historians of the later Roman empire. Eunapius, 

Olympiodorus, Priscus and Malchus, Bd. 2, Liverpool 1983. 

- K. Müller (Hrsg.), Fragmenta historicorum Graecorum, Bd. 4, Paris 1851, 57–68. 

Oracula Sibyllina 

- J. Geffcken (Hrsg.), Die Oracula Sibyllina, Leipzig 1902. 

- A. Kurfeß / J.-D. Gauger (Hgg.), Sibyllinische Weissagungen. Griechisch-deutsch, 2. Aufl., Düsseldorf / 

Zürich 2002. 

Oribasios 

- U. C. Bussemaker / C. Daremberg (Hgg.), Oeuvres d’Oribase, Bd. 2, Paris 1854. 

- J. Raeder (Hrsg.), Oribasius. Collectionum medicarum reliquiae, Leipzig / Berlin 1931/1933. 

Orosius 

- A. Lippold (Hrsg.), Orosius. Die antike Weltgeschichte in christlicher Sicht, 2 Bde., Zürich 1985–1986. 

- K. Zangemeister (Hrsg.), Pauli Orosii historiarum adversum paganos libri VII, Wien 1882. 

Ovid 

- F. J. Miller / G. P. Goold (Hgg.), Ovid. Metamorphoses. Books 1–8, 3. Aufl., Cambridge / London 1977. 

 



288 
 

Paianios 

- H. Droysen (Hrsg.), Evtropi breviarivm ab vrbe condita cvm versionibvs Graecis et Pavli Landolfiqve 

additamentis, Berlin 1879. 

Panegyrici Latini 

- B. Müller-Rettig (Hrsg.), Panegyrici Latini. Lobreden auf römische Kaiser, 2 Bde., Darmstadt 2008–

2014. 

Paulus Diaconus 

- L. Citelli (Hrsg.), Paolo Diacono. Opere, Bd. 2, Rom 2014. 

- H. Droysen (Hrsg.), Evtropi breviarivm ab vrbe condita cvm versionibvs Graecis et Pavli Landolfiqve 

additamentis, Berlin 1879. 

Petros Patrikios 

- T. M. Banchich (Hrsg.), The lost history of Peter the patrician, Abingdon 2015. 

- K. Müller (Hrsg.), Fragmenta historicorum Graecorum, Bd. 4, Paris 1851, 183–191. 

Philodemos 

- D. Armstrong / M. McOsker (Hgg.), Philodemus. On anger, Atlanta 2020. 

- T. Gomperz (Hrsg.), Philodemi epicurei de ira liber e papyro Herculanensi, Leipzig 1864. 

Philon von Alexandria 

- L. Cohn (Hrsg.), Die Werke Philos von Alexandria in deutscher Übersetzung, Bd. 2,2, Breslau 1910. 

- F. H. Colson / G. H. Whitaker (Hgg.), Philo, Bde. 1, 3 u. 5, Cambridge / London 1929–1934. 

- F. H. Colson (Hrsg.), Philo, Bde. 6–8, Cambridge / London 1935–1939. 

- ders. / J. W. Earp (Hgg.), Philo. The embassy to Gaius, Cambridge / London 1962. 

Philostorgios 

- P. R. Amidon (Hrsg.), Philostorgius. Church history, Atlanta 2007. 

- B. Bleckmann / M. Stein (Hgg.), Philostorgios. Kirchengeschichte, Bd. 1, Paderborn 2015. 

Philostratos von Athen 

- B. Bleckmann / J. Groß (Hgg.), Historiker der Reichskrise I, Paderborn 2016, 82–87. 

Photios 

- B. Bleckmann / M. Stein (Hgg.), Philostorgios. Kirchengeschichte, Bd. 1, Paderborn 2015. 

- R. Henry (Hrsg.), Photius. Bibliothèque, Bde. 1–2 u. 8, Paris 1959–1960, 1978. 

Pindar 

- D. Bremer (Hrsg.), Pindar. Siegeslieder. Griechisch-deutsch, 2., überarbeitete Aufl., Düsseldorf / Zürich 

2003. 

- O. Werner (Hrsg.), Pindar. Siegesgesänge und Fragmente, München 1967. 

Platon 

- R. G. Bury (Hrsg.), Plato. Timaeus. Critias. Cleitophon. Menexenus. Epistles, Cambridge / London 1929. 

- ders. (Hrsg.), Plato. Laws. Books I–VI, Cambridge / London 1926. 

- ders. (Hrsg.), Plato. Laws. Books VII–XII, Cambridge / London 1926. 

- C. Emlyn-Jones / W. Preddy (Hgg.), Plato. Euthyphro. Apology. Crito. Phaedo, Cambridge / London 

2017. 

- H. N. Fowler (Hrsg.), Plato. Theaetetus. Sophist, Cambridge / London 1921. 



289 
 

- ders. / W. R. M. Lamb (Hgg.), Plato. Euthyphro. Apology. Crito. Phaedo. Phaedrus, Cambridge / London 

1914. 

- dies. (Hgg.), Plato. The statesman. Philebus, Cambridge / London 1925. 

- G. Krapinger (Hrsg.), Kratylos, Ditzingen 2014. 

- E. Loewenthal (Hrsg.), Platon. Sämtliche Werke in drei Bänden, Bd. 2, unveränderter Nachdruck der 8., 

durchgesehenen Aufl., Darmstadt 2004, 561–661. 

- R. Rufener / T. A. Szlezák (Hgg.), Platon. Die großen Dialoge, München / Zürich 1991. 

Plinius der Ältere 

- R. König / G. Winkler (Hgg.), C. Plinius Secundus d. Ä. Naturkunde. Lateinisch-deutsch. Buch X. Zoo-

logie: Vögel. Weitere Einzelheiten aus dem Tierreich, 2. Aufl., Düsseldorf 2007. 

- dies. (Hgg.), C. Plinius Secundus d. Ä. Naturkunde. Lateinisch-deutsch. Buch XXXIII. Metallurgie, 

2. Aufl., Düsseldorf 2007. 

Plinius der Jüngere 

- H. Kasten (Hrsg.), Gaius Plinius Caecilius Secundus. Briefe. Epistularum libri decem. Lateinisch-

deutsch, 8. Aufl., Düsseldorf / Zürich 2003. 

Plotin 

- A. H. Armstrong (Hrsg.), Plotinus. Ennead V, Cambridge / London 1984. 

Plutarch 

- F. C. Babbit (Hrsg.), Plutarch. Moralia, Bde. 1–5, Cambridge / London 1927–1936. 

- H. Cherniss (Hrsg.), Plutarch. Moralia, Bde. 13,1 u. 13,2, Cambridge / London 1976. 

- ders. / W. C. Helmbold (Hgg.), Plutarch. Moralia, Bd. 12, Cambridge / London 1957. 

- P. A. Clement / H. B. Hoffleit (Hgg.), Plutarch. Moralia, Bd. 8, Cambridge / London 1969. 

- B. Einarson / P. H. de Lacy (Hgg.), Plutarch. Moralia, Bd. 14, Cambridge / London 1967. 

- H. N. Fowler (Hrsg.), Plutarch. Moralia, Bd. 10, Cambridge / London 1936. 

- H. Görgemanns / R. Feldmeier / J. Assmann (Hgg.), Plutarch. Drei religionsphilosophische Schriften. 

Über den Aberglauben. Über die späte Strafe der Gottheit. Über Isis und Osiris, 2. Aufl., Düsseldorf 2009. 

- W. C. Helmbold (Hrsg.), Plutarch. Moralia, Bd. 6, Cambridge / London 1939. 

- P. H. de Lacy / B. Einarson (Hgg.), Plutarch. Moralia, Bd. 7, Cambridge / London 1959. 

- E. L. Minar / E. H. Sandbach / W. C. Helmbold (Hgg.), Plutarch. Moralia, Bd. 9, Cambridge / London 

1961. 

- L. Pearson / F. H. Sandbach (Hgg.), Plutarch. Moralia, Bd. 11, Cambridge / London 1965. 

- B. Perrin (Hrsg.), Plutarch. Lives. Agesilaus and Pompey. Pelopidas and Marcellus, Cambridge / London 

1917. 

- dies. (Hrsg.), Plutarch. Lives. Alcibiades and Coriolanus. Lysander and Sulla, Cambridge / London 1916. 

- dies (Hrsg.), Plutarch. Lives. Demetrius and Antony. Pyrrhus and Caius Marius, Cambridge / London 

1920. 

- dies. (Hrsg.), Plutarch. Lives. Demosthenes and Cicero. Alexander and Caesar, Cambridge / London 

1919. 

- dies. (Hrsg.), Plutarch. Lives. Pericles and Fabius Maximus. Nicias and Crassus, Cambridge / London 

1916. 



290 
 

- dies. (Hrsg.), Plutarch. Lives. Sertorius and Eumenes. Phocion and Cato the Younger, Cambridge / Lon-

don 1919. 

- dies. (Hrsg.), Plutarch. Lives. Theseus and Romulus. Lycurgus and Numa. Solon and Publicola, 

Cambridge / London 1914. 

- dies. / J. W. Cohoon (Hgg.), Plutarch. Lives. Aratus. Artaxerxes. Galba. Otho, Cambridge / London 1926. 

- F. H. Sandbach (Hrsg.), Plutarch. Moralia, Bd. 15, Cambridge / London 1969. 

- K. Ziegler / H. Gärtner (Hgg.), Plvtarchi vitae parallelae, Bd. 1,2, 3. Aufl., Leipzig 1994. 

- dies. (Hgg.), Plvtarchi vitae parallelae, Bde. 2–3, 2. Aufl., Leipzig 1993–2002. 

- dies. (Hgg.), Plvtarchvs. Vitae parallelae, Bd. 1,1, 5. Aufl., München / Leipzig 2000. 

Polemius Silvius 

- B. Bleckmann / u. a. (Hgg.), Origo gentis Romanorum. Polemius Silvius. Narratio de imperatoribus, Pa-

derborn 2017. 

Polyainos 

- E. Woelfflin / J. Melber (Hgg.), Polyaeni strategematon libri VIII, Nachdruck, Stuttgart 1970. 

Polybios 

- H. Drexler (Hrsg.), Polybios. Geschichte, 2 Bde., Zürich 1961–1963. 

- W. R. Paton / F. W. Walbank / C. Habicht (Hgg.), Polybius. The histories. Books 1–2, Cambridge / Lon-

don 2010. 

- dies. (Hgg.), Polybius. The histories. Books 3–4, Cambridge / London 2010. 

- dies. (Hgg.), Polybius. The histories. Books 5–8, Cambridge / London 2011. 

Pomponius Mela 

- K. Brodersen (Hrsg.), Pomponius Mela. Kreuzfahrt durch die alte Welt, Darmstadt 1994. 

Poseidonios 

- K. Dowden, Poseidonios (87), in: BNJ. 

- L. Edelstein / I. G. Kidd (Hgg.), Posidonius, 3 Bde., Cambridge 1972–1999. 

Prokopios 

- O. Veh / W. Pülhorn (Hgg.), Prokop. Bauten. Griechisch-deutsch, München 1977. 

- O. Veh (Hrsg.), Prokop. Perserkriege. Griechisch-deutsch, München 1970. 

Properz 

- G. P. Goold (Hrsg.), Propertius. Elegies, Cambridge / London 1990. 

Prosper Tiro von Aquitanien und Ps.-Prosper Tiro von Aquitanien = Quodvultdeus 

- M. Becker / J.-M. Kötter (Hgg.), Prosper Tiro. Chronik. Laterculus regum Vandalorum et Alanorum, 

Paderborn 2016. 

- J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologiae Latinae, Bd. 51, Paris 1861, 733–854. 

Prudentius 

- H. J. Thomson (Hrsg.), Prudentius, Bd. 1, Cambridge / London 1949. 

Quintus Curtius Rufus 

- C. M. Lucarini (Hrsg.), Quintus Curtius Rufus. Historiae, Berlin / New York 2009. 

- J. C. Rolfe (Hrsg.), Quintus Curtius. History of Alexander. Books 6–10, Cambridge / London 1946. 

 

 



291 
 

Rufinus von Aquileia 

- E. Schwartz / T. Mommsen / F. Winkelmann (Hgg.), Eusebius. Werke, Bd. 2,2. Die Kirchengeschichte, 

2., unveränderte Aufl., Berlin 1999, 957–1040. 

Rufius Festus 

- A. Bettenworth / u. a. (Hgg.), Rufius Festus. Kleine Geschichte des römischen Volkes, Berlin / Boston 

2020. 

- B. Bleckmann / M. A. Nickbakht / C. Scardino (Hgg.), Enmannsche Kaisergeschichte. Rufius Festus, 

Paderborn 2022. 

Sallust 

- W. Eisenhut / J. Lindauer (Hgg.), Sallust. Werke, 3., durchgesehene Aufl., Düsseldorf 2006. 

Satyros von Kallatis 

- S. Schorn (Hrsg.), Satyros aus Kallatis. Sammlung der Fragmente mit Kommentar, Basel 2004. 

Seneca 

- J. W. Basore (Hrsg.), Seneca. Moral essays, Bd. 3, Cambridge / London 1932. 

- R. M. Gummere (Hrsg.), Seneca. Epistles 1–65, Cambridge / London 1917. 

- J. G. Fitch (Hrsg.), Seneca. Hercules. Trojan women. Phoenician women. Medea. Phaedra, Cambridge / 

London 2018. 

Sidonius Apollinaris 

- W. B. Anderson (Hrsg.), Sidonius. Letters 3–9, Cambridge / London 1965. 

- ders. (Hrsg.), Sidonius. Poems. Letters 1–2, Cambridge / London 1936. 

Silius Italicus 

- J. D. Duff (Hrsg.), Silius Italicus. Punica. Books 9–17, Cambridge / London 1934. 

Sokrates Scholastikos 

- G. C. Hansen / M. Širinjan (Hgg.), Sokrates. Kirchengeschichte, Berlin 1995. 

Sozomenos 

- G. C. Hansen (Hrsg.), Sozomenos. Historia ecclesiastica. Kirchengeschichte, 4 Tbde., Turnhout 2004. 

Stephanos von Byzanz 

- M. Billerbeck / u. a. (Hgg.), Stephani Byzantii ethnica, Bde. 4–5, Berlin / New York 2016–2017. 

Strabon 

- S. Radt (Hrsg.), Strabons Geographika, Bd. 1 u. 4, Göttingen 2002–2005. 

Suda 

- Adler, A. (Hrsg.), Suidae lexicon, Bd. 1, Leipzig 1928. 

- dies. (Hrsg.), Suidae lexicon, Bd. 2, Leipzig 1931. 

- dies. (Hrsg.), Suidae lexicon, Bd. 3, Leipzig 1933. 

- dies. (Hrsg.), Suidae lexicon, Bd. 4, Leipzig 1935. 

- dies. (Hrsg.), Suidae lexicon, Bd. 5, Leipzig 1938. 

- Bernhardy, G. (Hrsg.), Suidae Lexicon graece et latine, Bd. 1,1, Halle 1853a. 

- ders. (Hrsg.), Suidae lexicon graece et latine, Bd. 2,1, Halle 1853b. 

- ders. (Hrsg.), Suidae Lexicon graece et latine, Bd. 2,2, Halle 1853c. 

- Küster, L. (Hrsg.), ΣΟΥΙΔΑΣ. Suidae lexicon. Graece & Latine, Bd. 1, Cambridge 1705a. 

- ders. (Hrsg.), ΣΟΥΙΔΑΣ. Suidae lexicon. Graece & Latine, Bd. 2, Cambridge 1705b. 



292 
 

- ders. (Hrsg.), ΣΟΥΙΔΑΣ. Suidae lexicon. Graece & Latine, Bd. 3, Cambridge 1705c. 

Sueton 

- H. Martinet (Hrsg.), C. Suetonius Tranquillus. Die Kaiserviten. De vita Caesarum. Berühmte Männer. De 

viris illustribus, 4., korrigierte Aufl., Berlin 2014. 

Sulpicius Alexander = s. Gregor von Tours 

Sulpicius Severus 

- A. Lavertujon (Hrsg.), La chronique de Sulpice Sévère, 2 Bde., Paris 1896–1899. 

Symeon Logothetes 

- S. Wahlgren (Hrsg.), Symeonis magistri et logothetae chronicon, Berlin / New York 2006. 

Synagoge 

- I. C. Cunningham (Hrsg.), Synagoge. Synagôgê léxeôn chrêsímôn, Berlin 2003. 

Synesios von Kyrene 

- K. Luchner / u. a. (Hgg.), Synesios von Kyrene. Polis. Freundschaften. Jenseitsstrafen. Briefe an und über 

Johannes, Tübingen 2010, 36–59. 

Tacitus 

- A. Städele / G. Fink (Hgg.), Tacitus. Germania, Berlin 2011. 

Testamentum novum / Testamentum vetus 

- A. Rahlfs / R. Hanhart (Hgg.), Septuaginta. Id est vetus testamentum Graece iuxta LXX interpretes, 

2. Aufl., Stuttgart 2006. 

- Katholische Bibelanstalt GmbH (Hrsg.), Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Gesamt-

ausgabe, Stuttgart 2019. 

Themistios 

- H. Schenkl / G. Downey / A. F. Norman (Hgg.), Themistii orationes quae supersunt, Bd. 1, Leipzig 1965. 

Theodoret 

- L. Parmentier / F. Scheidweiler (Hgg.), Theodoret. Kirchengeschichte, 2. Aufl., Berlin 1954. 

Theodoros Skoutariotes 

- K. N. Satha (Hrsg.), Ανωνύμου Σύνοψις χρονική, Paris 1894. 

- R. Tocci (Hrsg.), Theodori Scutariotae chronica, Berlin / Boston 2015. 

Theokrit 

- J. M. Edmonds (Hrsg.), Greek bucolic poets, Cambridge / London 1912. 

Theophanes 

- C. de Boor (Hrsg.), Theophanis chronographia, Bd. 1, Leipzig 1883. 

- C. Mango / R. Scott (Hgg.), The chronicle of Theophanes Confessor. Byzantine and near eastern history 

AD 284–813, Oxford 1997. 

Theophylaktos Simokates 

- P. Wirth (Hrsg.), Theophylacti Simocattae historiae, Stuttgart 1972. 

Thukydides 

- G. Landmann (Hrsg.), Thukydides. Geschichte des Peloponnesischen Krieges, 2 Bde., München 1993. 

Tibull 

- F. W. Cornish / u. a. (Hgg.), Catullus. Tibullus. Pervigilium veneris, 2. Aufl., Cambridge / London 2017. 

 



293 
 

Valerius Harpokration 

- W. Dindorf (Hrsg.), Harpocrationis lexicon in decem oratores Atticos, Bd. 1, Oxford 1853. 

Vegetius 

- F. L. Müller (Hrsg.), Publius Flavius Vegetius Renatus. Abriß des Militärwesens, Stuttgart 1997. 

Vergil 

- N. Holzberg / M. Schauer (Hgg.), Publius Vergilius Maro. Aeneis. Lateinisch-deutsch, Berlin / Boston 

2015. 

Vita ac miracula sanctae Theclae virginis 

- G. Dagron (Hrsg.), Vie et miracles de sainte Thècle. Texte grec, traduction et commentaire, Brüssel 1978. 

 

Xenophon 

- R. Nickel (Hrsg.), Xenophon. Kyrupädie. Die Erziehung des Kyros. Griechisch-deutsch, München 1992. 

Zosimos 

- F. Paschoud (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 1, Paris 1971. 

- ders. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 2,1 u. 2,2, Paris 1979. 

- ders. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 3,1, 3. Aufl., Paris 2011. 

- ders. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 3,2, 2. Aufl., Paris 2003. 

- O. Veh / S. Rebenich (Hgg.), Zosimos. Neue Geschichte, Stuttgart 1990. 

 

 

15.3 Literatur 

 
Abbas, C. I. / u. a. (Hgg.), The history of al-Tabari, Bd. 5, New York 1999. 

Adler 1928–1938 = s. Quellenverzeichnis (Suda) 

Albiani, M. G., Art. Kyllenios, DNP, Bd. 6 (1999), 964. 

Alt, K., Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios, in: Hyperboreus. Studia classica 16–17 

(2010–2011), 183–194. 

Altheim, F., Geschichte der Hunnen, Bd. 1, 2., durchgesehene Aufl., Berlin 1969. 

Altmayer, K., Die Herrschaft des Carus, Carinus und Numerianus als Vorläufer der Tetrarchie, Stuttgart 2014. 

Anderson, E. B., Cataphracts. Knights of the ancient eastern empires, Barnsley 2016. 

Arnott, W. G., Birds in the ancient world from A to Z, London 2007. 

Athanassiadi, P., Julian. An intellectual biography, New York 2014. 

Ausbüttel, F. M., Germanische Herrscher: von Arminius bis Theoderich, Darmstadt 2007. 

Badel, C., Adventus et salutatio, in: A. Bérenger (Hrsg.), Les entrées royales et impériales. Histoire, représenta-

tion et diffusion d’une cérémonie publique, de l’Orient ancien à Byzance, Paris 2009, 157–176. 

Băjenaru, C., Minor fortifications in the Balkan-Danubian area from Diocletian to Justinian, Cluj-Napoca 2010. 

Baker, A., Eunapius and Zosimus: Problems of chronology and composition, Providence 1987. 

Baker, A., Eunapius’ Νέα Ἔκδοσις and Photius, in: Greek, Roman, and Byzantine Studies 29 (1988), 389–402. 

Baldini, A. / Paschoud, F., ΕΥΝΑΠΙΟΥ ΙΣΤΟΡΙΑ, in: B. Bleckmann / T. Stickler (Hgg.), Griechische Profanhis-

toriker des fünften nachchristlichen Jahrhunderts, Stuttgart 2014, 19–50. 



294 
 

Baldini, A., Eunapio di Sardi tra biografia e storia, in: D. Ambaglio / R. Vattuone (Hgg.), Storiografia locale e 

storiografia universale. Atti del congresso di Bologna, 16–18 dicembre 1999, Como 2001, 455–495. 

Baldini, A., Le due edizioni della Storia di Eunapio e le fonti della Storia nuova di Zosimo, in: Annali della Fa-

coltà di lettere e filosofia dell’Università di Macerata 19 (1986), 45–109. 

Baldini, A., Ricerche sulla storia di Eunapio di Sardi. Problemi di storiografia tardopagana, Bologna 1984. 

Baldini, A., Storia senza storie (IV-V secolo d. C.), in: Classica – Belo Horizonte 19 (2006), 7–18. 

Baldini, A., Storie Perdute (III Secolo d.C.), Bologna 2000. 

Baldwin, B., „Perses“: A mysterious Prefect in Eunapius, in: Byzantion 46 (1976), 5–8. 

Banchich, T. D., Kyllenios (222), in: BNJ (2006–2021). 

Banchich, T. M. / Lane, E. N. (Hgg.), The history of Zonaras. From Alexander Severus to the death of Theodo-

sius the Great, London / New York 2009. 

Banchich, T. M., Eunapius and Arethas, in: Greek, Roman, and Byzantine Studies 24 (1983), 181–184. 

Banchich, T. M., Eunapius and Jerome, in: Greek, Roman, and Byzantine Studies 27 (1986), 319–324. 

Banchich, T. M., Eunapius in Athens, in: Phoenix 50 (1996), 304–311. 

Banchich, T. M., Eunapius on Libanius’ refusal of a prefecture, in: Phoenix 39 (1985), 384–386. 

Banchich, T. M., Nestorius ἱεροφαντεῖν τεταγμένος, in: Historia 47 (1998), 360–374. 

Banchich, T. M., On Goulet’s chronology of Eunapius’ life and works, in: The Journal of Hellenic Studies 107 

(1987), 164–167. 

Banchich, T. M., Review of Ricerche sulla storia di Eunapio di Sardi problemi di storiografia tardopagana by 

Antonio Baldini, in: Gnomon 60 (1988), 73–75. 

Banchich, T. M., The historical fragments of Eunapius of Sardis, New York 1985. 

Banchich, T. M. (Hrsg.), The lost history of Peter the Patrician. An account of Rome’s imperial past from the age 

of Justinian, Abgindon / New York 2015. 

Barbero, A., 9 agosto 378. Il giorno dei barbari, 2. Aufl., Rom 2005. 

Barnes, T. D., Athanasius and Constantius. Theology and politics in the constantinian empire, Harvard 2001. 

Barnes, T. D., The Epitome de Caesaribus and its sources, in: Classical Philology 71 (1976), 258–268. 

Barnes, T. D., The lost Kaisergeschichte, and the Latin historical tradition, in: Bonner Historia-Augusta-Collo-

quium (Hrsg.), Bonner Historia-Augusta-Colloquium 1968/1969, Bonn 1970, 13–43. 

Bartmann, E., Hair and the artifice of Roman female adornment, in: American Journal of Archeology 105 

(2001), 1–25. 

Baumbach, M., Art. Eunapios, DNP, Bd. 12,2 (2002), 959 f. 

Bayer, E. A. (Hrsg.), Firdosi’s Königsbuch (Schahname), 3 Bde., Berlin 1890–1895. 

Becher, M., Die Nachbenennung bei den Merowingern zwischen familiärem Selbstverständnis und politischer 

Instrumentalisierung, in: Namenkundliche Informationen 103/104 (2014), 43–57. 

Beckby, H. (Hrsg.), Anthologia Graeca, Bd. 2, 2., verbesserte Auflage, München 1965a. 

Beckby, H. (Hrsg.), Anthologia Graeca, Bd. 4, 2., verbesserte Auflage, München 1965b. 

Becker, M. (Hrsg.), Eunapios von Sardes. Biographien über Philosophen und Sophisten. Einleitung, Übersetzung 

und Kommentar, Stuttgart 2013. 

Becker, M. / Nickbakht, M. A., Kommentar, in: M. Becker / u. a. (Hgg.), Consularia Constantinopolitana und 

verwandte Quellen, Paderborn 2016, 59–158. 

Becq de Fouquières, L., Les jeux des anciens, Paris 1869. 



295 
 

Behrwald, R., Senatoren als Stifter der Kirche im spätantiken Rom, in: M. Verhoeven / L. Bosman / H. van As-

peren (Hgg.), Monuments & memory. Christian cult buildings and constructions of the past. Essays in ho-

nour of Sible de Blaauw, Turnhout 2016, 163–176. 

Benedetti Martig, I., Studi sulla guerra persiana nell’orazione funebre per Giuliano di Libanio, Florenz 1990. 

Bernhardy 1853a–1853c = s. Quellenverzeichnis (Suda) 

Bettenworth, A. / Schenk, P. (Hgg.), Rufius Festus. Kleine Geschichte des römischen Volkes, Berlin / Boston 

2020. 

Bichler, R., Herodots Welt. Der Aufbau der Historie am Bild der fremden Länder und Völker, ihrer Zivilisation 

und ihrer Geschichte, 2. Aufl., Berlin 2001. 

Bidez, J., Aréthas de Césarée editeur et scholiaste, in: Byzantion 9 (1934), 391–408. 

Bidez, J., Fragments nouveaux de Philostorge sur la vie de Constantin, in: Byzantion 10 (1935), 403–437. 

Bidez, J., Kaiser Julian. Der Untergang der heidnischen Welt, München 1956. 

Billerbeck, M. / Neumann-Hartmann, A. (Hgg.), Stephani Byzantii Ethnica, Bd. 4, Berlin 2016. 

Birley, A. R., The Historia Augusta and pagan historiography, in: G. Marasco (Hrsg.), Greek and Roman histori-

ography in late antiquity, Leiden / u. a. 2003, 127–149. 

Blair, A. M., Too much to know. Managing scholarly Information before the modern Age, New Haven 2010. 

Bleckmann, B. / Groß, J. (Hgg.), Eutropius. Breviarium ab urbe condita, Paderborn 2018. 

Bleckmann, B. / Groß, J. (Hgg.), Historiker der Reichskrise I, Paderborn 2016. 

Bleckmann, B. / Stein, M. (Hgg.), Philostorgios. Kirchengeschichte, Bd. 2, Paderborn 2015. 

Bleckmann, B., Bemerkungen zu den ,Annales‘ des Nicomachus Flavianus, in: Historia: Zeitschrift für Alte Ge-

schichte 44 (1995), 83–99. 

Bleckmann, B., Constantia, Vetranio und Gallus Caesar, in: Chiron 24 (1994), 29–69. 

Bleckmann, B., Constantinus Tyrannus. Das negative Konstantinsbild in der paganen Historiographie und seine 

Nuancen, in: A. J. Turner / u. a. (Hgg.), Private and public lies. The discourse of despotism and deceit in 

the Graeco-Roman world, Leiden / Boston 2010, 343–354. 

Bleckmann, B., Die Ausführungen des Anonymus post Dionem und verwandter Quellen zum Triumph des Di-

okletian und Maximian im Jahre 303, in: V. Neri / B. Girotti (Hgg.), La storiografia tardoantica, Mailand 

2017a, 47–66. 

Bleckmann, B., Die Reichskrise des III. Jahrhunderts in der spätantiken und byzantinischen Geschichtsschrei-

bung. Untersuchungen zu den nachdionischen Quellen der Chronik des Johannes Zonaras, München 1992. 

Bleckmann, B., Fragmente heidnischer Historiographie zum Wirken Julians, in: A. Goltz / u. a. (Hgg.), Jenseits 

der Grenzen. Beiträge zur spätantiken und frühmittelalterlichen Geschichtsschreibung, Berlin 2009, 61–77. 

Bleckmann, B., From Caesar to augustus: Julian against Constantius, in: S. Rebenich / H.-U. Wiemer (Hgg.), A 

companion to Julian the Apostate, Leiden / Boston 2020, 97–123. 

Bleckmann, B., Konstantin in der Kirchengeschichte Philostorgs, in: Millenium – Jahrbuch 1 (2004), 185–232. 

Bleckmann, B., Last pagans, Source criticism and historiography of the late antiquity, in: Millennium – Jahrbuch 

12 (2015), 103–115. 

Bleckmann, B., Magnus von Karrhai: Zur Bedeutung der Malalas-Chronik für die Rekonstruktion der Zeitge-

schichte Julians, in: L. Carrara / M. Meier / C. Radtki-Jansen (Hgg.), Die Weltchronik des Johannes Mala-

las: Quellenfragen, Stuttgart 2017b, 99–133. 



296 
 

Bleckmann, B., Südosteuropa am Übergang vom Principat zur Spätantike: Invasionen und Bürgerkriege, Krise 

und Reorganisation, in: O. J. Schmitt / F. Mitthoff (Hgg.), Handbuch zur Geschichte Südosteuropas, Bd. 1 

(Herrschaft und Politik in Südosteuropa von der römischen Antike bis 1300), Berlin / Boston 2019, 325–

360. 

Bleckmann, B., Vom Tsunami von 365 zum Mimas-Orakel: Ammianus Marcellinus als Zeithistoriker und die 

spätgriechische Tradition, in: J. den Boeft / u. a. (Hgg.), Ammianus after Julian. The reign of Valentinian 

and Valens in books 26–31 of the Res Gestae, Leiden 2007, 7–31. 

Bleckmann, B., Zwischen Panegyik und Geschichtsschreibung: Praxagoras und seine Vorgänger, in: M. Zim-

mermann (Hrsg.), Geschichtsschreibung und politischer Wandel im 3. Jh. n. Chr. Kolloquium zu Ehren von 

Karl-Ernst Petzold (Juni 1998) anläßlich seines 80. Geburtstags, Stuttgart 1999, 203–228. 

Blockley, R. C. (Hrsg.), The fragmentary classicising historians of the later Roman empire. Eunapius, Olympio-

dorus, Priscus and Malchus, Bd. 1, Liverpool 1981. 

Blockley, R. C. (Hrsg.), The fragmentary classicising historians of the later Roman empire. Eunapius, Olympio-

dorus, Priscus and Malchus, Bd. 2, Liverpool 1983. 

Blockley, R. C., Ammianus Marcellinus. A study of his historiography and political thought, Brüssel 1975. 

Blockley, R. C., Constantius Gallus and Julian as caesars of Constantius II, in: Latomus 31 (1972), 433–468. 

Blockley, R. C., Dexippus of Athens and Eunapius of Sardis, Latomus 30 (1971), 710–715. 

Blockley, R. C., The ending of Eunapius’ history, in: Antichthon 14 (1980a), 170–176. 

Blockley, R. C., Was the first book of Zosimus’ new history based on more than two sources?, in: Byzantion 50 

(1980b), 393–402. 

Boin, D., Emperor Julian, an appropriated word, and a different view of 4th-century ,lived religion‘, in: V. 

Gasparini / u. a. (Hgg.), Lived religion in the ancient mediterranean world. Approaching religious transfor-

mations from archeology, history and classics, Berlin / Boston 2020, 517–530. 

Boissevain, U. P. (Hrsg.), Excerpta de sententiis, Berlin 1906. 

Boissevain, U. P. / de Boor, C. / Büttner-Wobst, T. (Hgg.), Excerpta historica iussu imp. Constantini Porphyro-

geniti, 4 Bde., Berlin 1903–1910. 

Boissonade, J. F. (Hrsg.), Εὐναπίου. Eunapii Sardiani vitas sophistarum et fragmenta historiarum, Bd. 1, Amster-

dam 1822. 

Borgehammer, S., How the holy cross was found, Stockholm 1991. 

Börker, C., / Merkelbach, R., Die Inschriften von Ephesos, Teil 2 (Nr. 101–599), Bonn 1979. 

Börm, H., Prokop und die Perser. Untersuchungen zu den römisch-persischen Kontakten in der ausgehenden 

Spätantike, Stuttgart 2007. 

Börm, H., Westrom. Von Honorius bis Justinian, 2., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stuttgart 2018. 

Baronio, C., Annales Ecclesiastici, Bd. 3, Rom 1592. 

Brandes, W., Kaiserprophetien und Hochverrat. Apokalyptische Schriften und Kaiservaticinien als Medium anti-

kaiserlicher Propaganda, in: ders. / F. Schmieder (Hgg.), Endzeiten. Eschatologie in den monotheistischen 

Weltreligionen, Berlin 2008, 157–201. 

Brandt, H., Dexipp und die Geschichtsschreibung des 3. Jh. n.Chr., in: M. Zimmermann (Hrsg.), Geschichts-

schreibung und politischer Wandel im 3. Jh. n. Chr., Stuttgart 1999, 169–181. 

Breebaart, A. B., Eunapius of Sardes and the writing of history, in: Mnemosyne 32 (1979), 360–375. 

Briant, P., Art. Gaumāta, in: E. Yarshater (Hrsg.), Encyclopaedia Iranica, Bd. 10,3, New York 2000, 333–335. 



297 
 

Brodersen, K. (Hrsg.), Philostratos, Leben der Sophisten, Wiesbaden 2014. 

Brodka, D., Ammianus Marcellinus. Studien zum Geschichtsdenken im vierten Jahrhundert n. Ch., Warschau 

2009a. 

Brodka, D., Einige Bemerkungen zum Verlauf der Schlacht bei Adrianopel (9. August 378), in: Millennium 6 

(2009b), 265–279. 

Brodka, D., Prokop von Kaisareia und seine Informanten: Ein Identifikationsversuch, in: Historia. Zeitschrift für 

Alte Geschichte 65 (2016), 108–124. 

Buck, D. F., Eunapius of Sardis and Theodosius the Great, in: Byzantion 58 (1988), 36–53. 

Buck, D. F., Eunapius, Eutropius and the „Suda“, in: Rheinisches Museum für Philologie. Neue Folge 135 

(1992), 365–369. 

Buck, D., Did Sozomen use Eunapius’ histories?, in: Museum Helveticum 56 (1999), 15–25. 

Buckton, D., Byzantium. Treasures of Byzantine art and culture from British collections, London 1994. 

Burgess, R., The summer of blood. The „great massacre“ of 337 and the promotion of the sons of Constantine, 

in: Dumbarton Oaks Papers 62 (2008), 5–51. 

Burkert, W., Homo necans: Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen, Berlin 1972. 

Burrell, B., Neokoroi. Greek Cities and Roman Emperors, Leiden 2004. 

Busch, A., Die Frauen der theodosianischen Dynastie. Macht und Repräsentation kaiserlicher Frauen im 5. Jahr-

hundert, Stuttgart 2015. 

Calmeyer, P., Zur Genese altiranischer Motive V: Synarchie, in: Archäologische Mitteilungen aus dem Iran 9 

(1976), 63–95. 

Callu, J.-P., Écrire l’histoire à la fin de l’Empire, in: Cahiers de la Villa Kérylos 11 (2001), 205–221. 

Cameron, A. / Long, J., Barbarians and politics at the court of Arcadius, Berkeley 1993. 

Cameron, A., A new fragment of Eunapius, in: The Classical Review 17 (1967), 10 f. 

Cameron, A., THE DATE OF ZOSIMUS’ NEW HISTORY, in: Philologus 113 (1969a), 106–110. 

Cameron, A., The last Pagans of Rome, Oxford 2011. 

Cameron, A., Theodosius the Great and the regency of Stilico, in: Harvard Studies in Classical Philology 73 

(1969b), 247–280. 

Capozza, M., Il brigante Cariettone. Appunti per una ricerca, in: Studi Tardoantichi 3 (1987), 49–63. 

Célérier, P., L’ombre de l’empereur Julien. Le destin des écrits de Julien chez les auteurs païens et chrétiens du 

IVe au VIe siècle, Paris 2013. 

Cesa, M., Osservazioni su Eunap. 43 M., in: Quaderni Urbinati di Cultura Classica 19 (1985), 197–200. 

Chalmers, W. R., Eunapius, Ammianus Marcellinus, and Zosimus on Julian’s Persian expedition, in: The Classi-

cal Quarterly 10 (1960), 152–160. 

Chalmers, W. R., The ΝΕΑ ΕΚΔΟΣΙΣ of Eunapius’ Histories, in: The Classical Quarterly 47 (1953), 165–170. 

Charlet, J.-L. (Hrsg.), Claudien. Oeuvres, Bd. 2,1, Paris 2000a. 

Charlet, J.-L. (Hrsg.), Claudien. Oeuvres, Bd. 2,2, Paris 2000b. 

Charlet, J.-L. (Hrsg.), Claudien. Oeuvres, Bd. 3, Paris 2017. 

Charlotte, L., L’Image des Parthes chez Arrien. Pour une révision de l’édition Teubner des Parthika, in: S. Mül-

ler / J. Wiesehöfer (Hgg.), Parthika. Greek and Roman authors’ views of the Arsacid empire, Wiesbaden 

2017, 279–305. 

Chastagnol, A., La Préfecture urbaine à Rome sous le Bas-Empire, Paris 1960. 



298 
 

Chastagnol, A., Remarques à propos de l’inscription constantinienne d’Orcistus (Phrygie), in: Bulletin de la 

Société Nationale des Antiquaires de France 1980 (1982), 336–339. 

Chausson, F., La famille du préfet Ablabius, in: Pallas: revue d’études antiques 60 (2002), 205–229. 

Chauvot, A., Parthes et perses dans les sources du IVe siècle, in: M. Christol / u. a. (Hgg.), Institutions, société et 

vie politique dans l’empire romain au IVe siècle ap. J.-C. Actes de la table ronde autour de l’oeuvre 

d’André Chastagnol (Paris, 20–21 janvier 1989), Paris / Rom 1992, 115–125. 

Chrysos, E., „Haben die Barbaren die Nationalgötter Griechenlands zerstört?“, in: W. Pohl / M. Diesenberger / 

B. Zeller (Hgg.), Neue Wege der Frühmittelalterforschung, Wien 2018, 43–58. 

Clark, C. U. (Hrsg.), Ammiani Marcellini rerum gestarum libri qui superunt, 2 Bde., Berlin 1910–1915. 

Clauss, M., Konstantin der Große und seine Zeit, München 1996. 

Clinton, H. F., Fasti Hellenici. The civil and literary chronology of Greece and Rome from the CXXIVth olym-

piad to the death of Augustus, Oxford 1830. 

Cobet, C. G., Ad Eunapii fragmenta, in: Mnemosyne 10 (1882), 27–41. 

Cohn, L., Art. Euteknios, RE, Bd. 6 = Hbd. 11 (1907), 1492. 

Cope, E. M. / Sandys, J. E. (Hgg.), The rhetoric of Aristotle with a commentary, Bd. 1, Cambridge 1877. 

Coşkun, A., Die Praefecti praesent(al)es und die Regionalisierung der Praetorianerpraefecturen im vierten Jahr-

hundert, in: Millennium 1 (2004), 279–328. 

Coulston, J., Roman Victory and barbarian Defeat on the pedestal reliefs of Trajan’s column, in: F. Mitthof / G. 

Schörner (Hgg.), Columna Traiani – Traianssäule. Siegesmonument und Kriegsbericht in Bildern. Beiträge 

zur Tagung in Wien anlässlich des 1900. Jahrestages der Einweihung, 9.–12. Mai 2013, Wien 2017, 95–

112. 

Cracco Ruggini, L., Fatto storico e coloritura letteraria (da passi della „Historia Augusta“), in: Bonner Historia-

Augusta-Colloquium (Hrsg.), Bonner Historia-Augusta-Colloquium 1972/1974, Bonn 1976, 113–130. 

Cracco Ruggini, L., Pubblicistica e storiografia bizantine di fronte alla crisi dell’impero romano, in: Athenaeum 

51 (1973), 146–183. 

Cracco Ruggini, L., Simboli di battaglia ideologica nel tardo ellenismo, in: Studi storici in onore di Ottorino 

Bertolini 1 (1972), 177–300. 

Crees, J. H. E., Claudian as an historical authority, Cambridge 1908. 

Cribiore, R., The school of Libanius in late antique Antioch, Princeton 2007. 

Crusius, O., Art. Kadmos 2, in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie, Bd. 2,1, Leipzig 1894, 824–893. 

Cunningham, I. C. (Hrsg.), Synagoge. Synagôgê léxeôn chrêsímôn, Berlin 2003. 

Cuss, D., Imperial cult and honorary terms in the new testament, Fribourg 1974. 

D’Amata, R., Σιδηροράβδιον, βαρδούκιον, ματζούκιον, κορύνη: The war-mace of Byzantium, 9th–15th c. AD. 

New evidence from the Balkans in the collection of the world museum of Man, Florida, in: Acta Militaria 

Mediaevalia 7 (2011), 7–48. 

D’Jeranian, O. (Hrsg.), Eunape de Sardes. Vies de philosophes et de sophistes, Paris 2009. 

Dagron, G. (Hrsg.), Vie et miracles de sainte Thècle. Texte grec, traduction et commentaire, Brüssel 1978. 

Dalfen, J., Die ὕβρις der Nachtigall. Zu der Fabel bei Hesiod (Erga 202–218) und zu griechischen Fabeln im All-

gemeinen, in: Wiener Studien 107/108 (1994/1995), 157–177. 

de Boor, C. (Hrsg.), Excerpta de legationibus, Bd. 1,1. Berlin 1903. 



299 
 

de Goeje, M. J. (Hrsg.), Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari, Bd. 2, Leiden 

1881/1882. 

Deferrari, R. J. (Hrsg.), Saint Basil, Bd. 3, Cambridge / London 1930. 

den Boeft, J. / u. a. (Hgg.), Philological and historical commentary on Ammianus Marcellinus XXIV, Leiden 

2002. 

den Boeft, J. / u. a. (Hgg.), Philological and historical commentary on Ammianus Marcellinus XXXI, Leiden / 

Boston 2018. 

Dessau, H. (Hrsg.), Inscriptiones Latinae selectae, Bd. 1, Berlin 1892. 

Destephen, S., Le voyage impérial dans l’antiquité tardive. Des Balkans au Proche-Orient, Paris 2016. 

Dickey, E., Ancient Greek scholarship. A guide to finding, reading, and understanding scholia, commentaries, 

lexica, and grammatical treatises, from their beginnings to the Byzantine period, Oxford 2007. 

Dillemann, L., Ammien Marcellin et les pays de l’Euphrate et du Tigre, in: Syria 38 (1961), 87–158. 

Dindorf, L. (Hrsg.), Historici Graeci minores, Bd. 1, Leipzig 1880. 

Dinkler, E., Der Einzug in Jerusalem. Ikonographische Untersuchungen im Anschluß an ein bisher unbekanntes 

Sarkophagfragment, Wiesbaden 1970. 

Doležal, S., Constantine’s military operations against the Goths and the Sarmatians in 332 and 334, in: Eirene. 

Studia graeca et latina 55 (2019), 231–257. 

Döring, K., Kaiser Julians Plädoyer für den Kynismus, in: Rheinisches Museum für Philologie 140 (1997), 386–

400. 

Dreyer, B., Polybios. Leben und Werk im Banne Roms, Hildesheim 2011. 

Drijvers, J. W., Ammianus Marcellinus’ image of Arsaces and early Parthian history, in: ders. / D. Hunt (Hgg.), 

The late Roman world and its historian. Interpreting Ammianus Marcellinus, London / New York 1999, 

171–182. 

Drinkwater, J. F., The Alamanni and Rome 213–496 (Caracalla to Clovis), Oxford 2007. 

Drinkwater, J. F., The „pagan underground“, Constantius II’s „secret service“, and the survival, and the usurpa-

tion of Julian the apostate, in: C. Deroux (Hrsg.), Studies in Latin literature and Roman history, Brüssel 

1983, 348–387. 

Drogula, F. K., Cato the Younger. Life and death at the end of the Roman republic, Oxford 2019. 

Eckstein, A. M., Moral vision in the histories of Polybius, Berkeley 1995. 

Ehling, K., Art. Procopius (Gegenkaiser), in: Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. 28 (2018), 2018, 

186–198. 

Eisen, K. F., Polybiosinterpretationen. Beobachtungen zu den Prinzipien griechischer und römischer Historiogra-

phie bei Polybios, Heidelberg 1966. 

Elbern, S., Das Gotenmassaker in Kleinasien (378 n. Chr.), in: Hermes 115 (1987), 99–106. 

Ellerbrock, U., / Winkelmann, S., Die Parther. Die vergessene Großmacht, 2. Aufl., Darmstadt 2015. 

Engels, J., Athenodoros, Boethos und Nestor: ,Vorsteher der Regierung‘ in Tarsos und Freunde führender Rö-

mer, in: A. Coşkun (Hrsg.), Freundschaft und Gefolgschaft in den auswärtigen Beziehungen der Römer 

(2. Jahrhundert v.Chr. – 1. Jahrhundert n.Chr.), Frankfurt am Main 2008, 109–132. 

Ensslin, W., Art. Nebisgastes, RE, Suppl.bd. 7 (1949), 549. 

Ewig, E., Die Franken und Rom (3.–5. Jahrhundert). Versuch einer Übersicht, in: Rheinische Vierteljahrsblätter 

71 (2007), 1–42. 



300 
 

Faber, E., Von Ulfila bis Rekkared. Die Goten und ihr Christentum, Stuttgart 2014. 

Farrokh, K. / Karamian G., / Maksymiuk, K., A synopsis of Sasanian military organization and combat units, 

Siedlce / Teheran 2018. 

Farrokh, K., Sassanian elite cavalry. AD 224–642, Oxford 2005. 

Fatouros, G. / Krischer, T. / Portmann, W. (Hgg.), Libanios. Kaiserreden, Stuttgart 2002. 

Feddern, S., Thucydides’ Methodenkapitel in the light of ancient evidence, in: V. Liotsakis / S. Farrington 

(Hgg.), The art of history, Berlin / Boston 2016, 119–144. 

Fehrle, R., Cato Uticensis, Darmstadt 1983. 

Feld, K., Barbarische Bürger: die Isaurier und das Römische Reich, Berlin 2005. 

Festy, M., (Hrsg.), Pseudo-Aurélius Victor. Abrégé des Césars, Paris 1999. 

Festy, M., L’Histoire Auguste et les Nicomaques, in: G. Bonamente (Hrsg.), Historiae Augustae Colloquium 

Bambergense, Bari 2007, 183–195. 

Festy, M., Le début et la fin des „Annales“ de Nicomaque Flavien, in: Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte 

46 (1997), 465–478. 

Fiebiger, O., Art. Draconarius, RE, Bd. 5 = Hbd. 10 (1905), 1634. 

Fields, N., Attila the Hun. Leadership, strategy, conflict, Oxford 2015. 

Fitschen, K., Der Praefectus Praetorio Flavius Rufinus – ein hoher Reichsbeamter als Gestalt der Kirchenge-

schichte zur Zeit der ,Theodosianischen Wende‘, in: Zeitschrift für Antikes Christentum 5 (2001), 86–103. 

Forbes, C. A., Art. Ostrakinda, RE, Bd. 18 = Hbd. 36,1 (1924), 1673. 

Fornara, C. W., Julian’s Persian expedition in Ammianus and Zosimus, in: The Journal of Hellenic Studies 111 

(1991), 1–15. 

Frassetto, M., Art. Athanaric, in: ders. (Hrsg.), Encyclopedia of barbarian Europe. Society in transformation, 

Santa Barbara 2003, 44–46. 

Frateantonio, C., Praetextatus – Verteidiger des römischen Glaubens? Zur gesellschaftlichen (Neu-)Inszenierung 

römischer Religion in Macriobius’ Saturnalien, in: Zeitschrift für Antikes Christentum 11 (2007), 360–377. 

Geldner, K. F. (Hrsg.), Avesta. The sacred books of the Paris, Stuttgart 1896. 

Geldner, K., Über die Metrik des jüngeren Avesta nebst Übersetzung ausgewählter Abschnitte, Tübingen 1877. 

Gering, J., Domitian. Dominus et deus? Herrschafts- und Machtstrukturen im Römischen Reich zur Zeit des letz-

ten Flaviers, Rahden 2012. 

Gerstinger, H., Dioscurides. Codex Vindobonensis Med. Gr. 1 der Österreichischen Nationalbibliothek, Graz 

1970. 

Geuenich, D., Geschichte der Alemannen, 2. Aufl., Stuttgart 2005. 

Girardet, K. M., Die Erhebung Kaiser Valentinians II. Politische Umstände und Folgen (375/76), in: Chiron 34 

(2004), 109–144. 

Girotti, B., Da Evagrio a Zosimo: note sulle fonti del primo libro della Storia Nuova, in: Rivista Storica dell’An-

tichità 32 (2002), 151–166. 

Gizewski, C., Art. Adventus, DNP, Bd. 1 (1996), 135 f. 

Gizewski, C., Art. Magister a memoria, DNP, Bd. 7 (1999), 673 f. 

Gorman, R. J. / Gorman, V. B., The Tryphê of the Sybarites: a historiographical problem in Athenaeus, in: The 

Journal of Hellenic Studies 127 (2007), 38–60. 

Goulet, R. (Hrsg.), Eunape de Sardes. Vies des philosophes et de sophistes, Bd. 1, Paris 2014a. 



301 
 

Goulet, R. (Hrsg.), Eunape de Sardes. Vies des philosophes et de sophistes, Bd. 2, Paris 2014b. 

Goulet, R., 107 Sôpatros d’Apamée, in: ders. (Hrsg.), Dictionnaire des philosophes antiques, Bd. 6, Paris 2016, 

459–463. 

Goulet, R., Art. Chrysanthios de Sardes, in: ders. (Hrsg.), Dictionnaire des philosophes antiques, Bd. 2, Paris 

1994, 320–323. 

Goulet, R., Eunape et ses devanciers: A propos de Vitae Sophistarum p.4.5–17 G, in: Greek, Roman, and Byzan-

tine Studies 20 (1979), 161–172. 

Goulet, R., Prohéréresius le païen et quelques remarques sur la chronologie d’Eunape de Sardes, in: Antiquité 

tardive 8 (2001), 209–222. 

Goulet, R., Sur la chronologie de la vie et des oeuvres d’Eunape de Sardes, in: The Journal of Hellenic Studies 

100 (1980), 60–72. 

Goulet-Cazé, M.-O., Art. Herakleios (3), DNP, Bd. 5 (1998), 381. 

Gräbner, F., Eine Zosimosquelle, in: Byzantinische Zeitschrift 14 (1905), 88–159. 

Graham, M. W., News and frontier consciousness in the late Roman empire, Ann Arbor 2006. 

Grasberger, L., Erziehung und Unterricht im Klassischen Alterthum, Bd. 1, Würzburg 1864. 

Greatrex, G., Procopius of Caesarea. The Persian wars. A historical commentary, Cambridge 2022. 

Greatrex, G., Roman identity in the sixth century, in: S. Mitchell / G. Greatrex (Hgg.), Ethnicity and culture in 

late antiquity, London 2000, 267–292. 

Greatrex, G., Rome and Persia at war. 502–532, Leeds 1998. 

Greenwood, D. N., Crafting divine personae in Julian’s oration 7, in: Classical Philology 109 (2014), 140–149. 

Greenwood, D. N., Julian’s use of Asclepius against the christians, in: Harvard Studies in Classical Philology 

109 (2017), 491–509. 

Gregorovius, F., Hat Alarich die Nationalgötter Griechenlands zerstört?, in: ders. (Hrsg.), Kleine Schriften zur 

Geschichte und Cultur, Bd. 1, Leipzig 1887, 50–72. 

Grünewald, T., Der letzte Kampf des Heidentums zu Rom? Zur postumen Rehabilitation des Virius Nicomachus 

Flavianus, in: Historia 41 (1992), 462–487. 

Grusková, J. / Martin, G., Ein neues Textstück aus den „Scythica Vindobonensia“ zu den Ereignissen nach der 

Eroberung von Philippopolis, in: Tyche 29 (2014), 29–43. 

Gutsfeld, A., Art. Rufinus (3), DNP, Bd. 10 (2001), 1153. 

Hackl, U. / Jacobs, B. / Weber, D. (Hgg.), Quellen zur Geschichte des Partherreichs. Textsammlung mit Überset-

zungen und Kommentaren, Bd. 2, Göttingen 2010. 

Hägg, T., Photios als Vermittler antiker Literatur: Untersuchungen zur Technik des Referierens und Exzerpie-

rens in der Bibliotheke, Uppsala 1975. 

Hahn, J., Gewalt und religiöser Konflikt. Studien zu den Auseinandersetzungen zwischen Christen, Heiden und 

Juden im Osten den Römischen Reiches (von Konstantin bis Theodosius II.), Berlin 2004. 

Hanfmann, G. M. A. / Detweiler, A. H., Sardis through the ages, in: Archaeology 19 (1966), 90–97. 

Hanfmann, G. M. A. / Mierse, W. E., Sardis from prehistoric to Roman times: Results of the archaeological ex-

ploration of Sardis 1958–1975, Cambridge 1983. 

Hanfmann, G. M. A., Sardis und Lydien, Wiesbaden 1960. 

Harper, P. O. / Meyers, P., Silver vessels of the Sassanian period, Bd. 1, New York 1981. 



302 
 

Harrison, T., The Persian invasions, in: E. J. Bakker / I. J. F. de Jong / H. van Wees (Hgg.), Brill’s companion to 

Herodotus, Leiden 2002, 551–578. 

Hartke, W., Geschichte und Politik im spätantiken Rom. Untersuchungen über die Scriptores Historiae Au-

gustae, Leipzig 1940. 

Hartmann, K., Rez. A. G. Roos, Studia Arrianea. Leipzig 1912, Teubner. 79 S. 8. 2. M. 80., in: Berliner Philolo-

gische Wochenschrift 14 (1913), 418–425. 

Hartmann, U., Claudius Gothicus und Aurelianus, in: K.-P. Johne (Hrsg.), Die Zeit der Soldatenkaiser. Krise und 

Transformation des Römischen Reiches im 3. Jahrhundert n. Chr., Bd. 1, Berlin 2008, 297–324. 

Hartmann, U., „... und die Pronoia hat die Menschheit noch nicht verlassen“. Die Konstruktion der Geistesge-

schichte als pagane Gegenwelt in Eunaps Philosophenviten, in: B. Bleckmann / T. Stickler (Hgg.), Griechi-

sche Profanhistoriker des fünften nachchristlichen Jahrhunderts, Stuttgart 2014, 51–84. 

Hartmann, U., Auf der Suche nach Platons Politeia? Neuplatoniker an den Kaiserhöfen der Tetrarchen und 

Constantins, in: I. Männlein-Robert (Hrsg.), Die Christen als Bedrohung. Text, Kontext und Wirkung von 

Porphyrios’ Contra Christianos, Stuttgart 2017, 207–235. 

Hartmann, U., Oreibasios in Persien, in: R. Rollinger / B, Truschnegg (Hgg.), Altertum und Mittelmeerraum: Die 

antike Welt diesseits und jenseits der Levante. Festschrift für Peter W. Haider zum 60. Geburtstag, Stuttgart 

2006a, 343–364. 

Hartmann, U., Spätantike Philosophinnen. Frauen in den Philosophenviten von Porphyrios bis Damaskios, in: R. 

Rollinger / C. Ulf (Hgg.), Frauen und Geschlechter, Bd. 2, Wien 2006b, 43–79. 

Haug, F., Art. Hercynia silva, RE, Bd. 8 = Hbd. 15 (1912), 614 f. 

Haury, J. (Hrsg.), Procopii Caesariensis opera omnia, 4 Bde., Leipzig 1905–1913. 

Hauschild, W.-D. (Hrsg.), Basilius von Caesarea. Briefe, Bd. 3, Stuttgart 1993. 

Hauser, R., Die ewigen Nomaden? Bemerkungen zu Herkunft, Militär, Staatsaufbau und nomadischen Traditio-

nen der Arsakiden, in: B. Meißner / u. a. (Hgg.), Krieg – Gesellschaft – Institutionen: Beiträge zu einer ver-

gleichenden Kriegsgeschichte, Berlin 2005, 163–208. 

Hauser, R., Vēh Ardashīr and the identification of the ruins at al-Madāʾin, in: A. Hagedorn / A. Shalem (Hgg.), 

Facts and artefacts. Art in the islamic world. Festschrift for Jens Kröger on his 65th birthday, Leiden 2007, 

461–488. 

Heather, P. J., The Gallic wars of Julian caesar, in: S. Rebenich / H.-U. Wiemer (Hgg.), A companion to Julian 

the Apostate, Leiden / Boston 2020, 64–96. 

Heather, P. J., The Huns and barbarian Europe, in: M. Maas (Hrsg.), The Cambridge companion to the age of 

Attila, Cambridge 2015, 209–229. 

Heather, P., The fall of the Roman empire. A new history of Rome and the barbarians, Oxford 2007. 

Heather, P., The Goths, Oxford 1996. 

Henschen, G. / u. a. (Hgg.), Acta sanctorum iulii, Bd. 2, Antwerpen 1731. 

Herzog, R., Die lateinische Literatur von 284 bis 374 n. Chr., München 1989. 

Himmler, F. / Konen, H. / Löffl, J., Exploratio Danubiae. Ein rekonstruiertes spätantikes Flusskriegsschiff auf 

den Spuren Kaiser Julian Apostatas, Berlin 2009. 

Hölkeskamp, K.-J., Lykurg – der Mythos vom Verfassungsstifter und Erzieher, in: E. Stein-Hölkeskamp (Hrsg.), 

Die griechische Welt: Erinnerungsorte der Antike, München 2010, 316–335. 

Homeyer, H. (Hrsg.), Lukian. Wie man Geschichte schreiben soll. Griechisch und Deutsch, München 1965. 



303 
 

Hornblower, S., A commentary on Thucydides, Bd. 2, Oxford 1996. 

Hose, M. Historiographie in der Krise: Herausforderungen und Lösungen der Geschichtsschreibung im dritten 

Jahrhundert n. Chr., in: F. Mitthof / u. a. (Hgg.), Empire in Crisis: Gothic invasions and Roman historio-

graphy. Beiträge einer internationalen Tagung zu den Wiener Dexipp-Fragmenten (Dexippus Vindobonen-

sis). Wien, 3.–6. Mai 2017, Wien 2020, 35–49. 

Hughes, I., Imperial brothers. Valentinian, Valens and the disaster at Adrianople, Barnsley 2013. 

Hülsen, C. (Hrsg.), Inscriptiones urbis Romae Latinae, Bd. 4,2, Berlin 1902, 3183. 

Hünemörder, C., Art. Fuchs, DNP, Bd. 4 (1998a), 686–688. 

Hünemörder, C., Art. Habicht, DNP, Bd. 5 (1998b), 45. 

Hünemörder, C., Art. Nachtigall, DNP, Bd. 8 (2000), 672 f. 

Hünemörder, C., Art. Rabe, DNP, Bd. 10 (2001), 743 f. 

Hunger, H., Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, Bd. 1, München 1978. 

Hunt, J. / Smith, R. A. / Stok, F., Classics from papyrus to the internet. An introduction to transmission and re-

ception, Austin 2017. 

Hurschmann, R., Art. Ephedrismos, DNP, Bd. 3 (1997), 1076. 

Huttner, U., Recusatio Imperii. Ein politisches Ritual zwischen Ethik und Taktik, Hildesheim 2004. 

Ilyushechkina, E., Studien zu Dionysios von Alexandria, Groningen 2010. 

Isaac, B., Proto-racism in Graeco-Roman antiquity, in: World Archeology 38 (2006), 32–47. 

Isaac, B., The invention of racism in classical antiquity, Princeton 2004. 

Isler, H.-P., Art. Theater (II,A), DNP, Bd. 12,1 (2002), 259–266. 

Jacoby, F. (Hrsg.), Die Fragmente der griechischen Historiker, Teil 2, Zeitgeschichte B (Nr. 106–261), Berlin 

1926–1930. 

Jacoby, F. (Hrsg.), Die Fragmente der griechischen Historiker, Teil 2, Zeitgeschichte C (Kommentar zu Nr. 64–

105), Berlin 1926. 

Jacoby, F. (Hrsg.), Die Fragmente der griechischen Historiker, Teil 2, Zeitgeschichte D (Kommentar zu Nr. 106–

261), Berlin 1930. 

James, L. (Hrsg.), Constantine of Rhodes. On Constantinople and the church of the holy apostles. With a new 

edition of the Greek text be Ioannis Vassis. Aristotle University of Thessaloniki, Surrey / Burlington 2012. 

James, S., The Roman military base at Dura-Europos, Syria. An archeological visualization, Oxford 2019. 

Janiszewski, P., Eunapios of Sardes (Εὐνάπιος), in: P. Janiszewski / K. Stebnicka / E. Szabat / u. a. (Hgg.), Pro-

sopography of Greek rhetors and sophists of the Roman empire, Oxford 2015, 116–117. 

Janiszewski, P., The missing link. Greek and pagan historiography in the second half of the third and fourth 

century AD, Warschau 2006. 

Janßen, T., Stilicho. Das weströmische Reich vom Tode des Theodosius bis zur Ermordung Stilichos (395–408), 

Marburg 2004. 

Jessen, O., Art. Marsyas, in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen My-

thologie, Bd. 2,2, Leipzig 1897, 2439–2460. 

Jochum-Bortfeld, C. Die Verachteten stehen auf: Widersprüche und Gegenentwürfe des Markusevangeliums zu 

den Menschenbildern seiner Zeit, Stuttgart 2008. 

Jordan, A., Commentariolum de Eunapii Sardiani fragmentis e palimpsesto Vaticano emendandis, Magdeburg 

1880. 



304 
 

Justi, F., Iranisches Namenbuch, Marburg 1895. 

Kaegi, W. E., Kaiser Julian über Bedeutung und Funktion von Geschichte, in: R. Klein (Hrsg.), Julian Apostata, 

Darmstadt 1978, 331–354. 

Kahlos, M., A misunderstood Emperor? Valens as a persecuting ruler in late antique literature, in: E. Fournier / 

W. Mayer (Hgg.), Heirs of Roman persecution: Studies on a christian and para-christian discourse in late 

antiquity, London / New York 2020, 61–78. 

Kahlos, M., Art. Praetextatus (Vettius Agorius), in: R. Goulet (Hrsg.), Dictionnaire des philosophes antiques, 

Bd. 5,2, Paris 2012, 1506–1508. 

Kahlos, M., Vettius Agorius Praetextatus. A senatorial life in between, Rom 2002. 

Kelly, C., The end of empire. Attila the Hun & The fall of Rome, New York 2009. 

Kelly, G., The political crisis of AD 375–376, in: Chiron 43 (2013), 357–410. 

Kelly, J. N. D., Jerome. His life, writings, and controversies, London 1975. 

Kettenhofen, E., Das Staatsgefängnis der Sāsāniden, in: Die Welt des Orients 19 (1988), 96–101. 

Kidd, I. G. (Hrsg.), Posidonius, Bd. 3, Cambridge 1999. 

Kienast, D. / u. a., Römische Kaisertabelle, 6. Aufl., Darmstadt 2017. 

Kim, H. J., The Huns, New York 2016. 

Kirk, G. S., The Iliad: A commentary, Bd. 1, Cambridge 1985. 

Klein, R., Einleitung, in: ders. (Hrsg.), Julian Apostata, Darmstadt 1978, 1–23. 

Klimek-Winter, R. (Hrsg.), Andromedatragödien. Sophokles, Euripides, Livius Andronikus, Ennus, Accius. 

Text, Einleitung und Kommentar, Stuttgart 1993. 

Kloft, H., Polybios und Universalgeschichte, in: V. Grieb / C. Koehn (Hgg.), Polybios und seine Historien, Stutt-

gart 2013, 13–24. 

Knaack, G., Art. Dionysios (96), RE, Bd. 5 = Hbd. 10 (1972), 925. 

Koch, W., Kaiser Julian der Abtrünnige. Seine Jugend und Kriegstaten bis zum Tode des Kaisers Constantius 

(331–361). Eine Quellenuntersuchung, in: Jahrbücher für classische Philologie (Suppl.bd.) 25 (1899), 329–

488. 

Koep, L., Die Konsekrationsmünzen Kaiser Konstantins und ihre religionspolitische Bedeutung, in: Jahrbuch für 

Antike und Christentum 1 (1958), 94–104. 

Koeppel, G., Profectio und Adventus, in: Bonner Jahrbuch des Rheinischen Landesmuseums in Bonn und des 

Rheinischen Amtes für Bodendenkmalpflege im Landschaftsverband Rheinland und des Vereins von Alter-

tumsfreunden im Rheinlande 169 (1969), 130–194. 

Kolb, F., Bemerkungen zur urbanen Ausstattung von Städten im Westen und im Osten des Römischen Reiches 

anhand von Tacitus, Agricola 21 und der Konstantinischen Inschrift von Orkistos, in: Klio 75 (1993), 321–

341. 

Kolb, F., Literarische Beziehungen zwischen Cassius Dio, Herodian und der Historia Augusta, Bonn 1972. 

Kolb, F., Herrscherideologie in der Spätantike, Berlin 2001. 

Kommer, O. / Liccardo, / Nowak, A., Comparative approach to ethnonyms: The case of the Persians, in: Hunga-

rian Historical Review 7 (2018), 18–56. 

Kovács, P., A history of Pannonia in the later Roman period, Bd. 1, Bonn 2016. 

Krallis, D., Greek glory, constantinian legend: Praxagoras’ Athenian agenda in Zosimos new history?, in: Jour-

nal of Late Antiquity 7 (2014), 110–130. 



305 
 

Kramer, J. / Zervan, V., Art. φάμουσος, in: V. Zervan (Hrsg.), Die Lehnwörter im Wortschatz der spätbyzantini-

schen historiographischen Literatur, Berlin 2019, 197. 

Kraus, W., Aristophanes’ Politische Komödien. Die Acharner / Die Ritter, Wien 1985. 

Kreis, O., Ein hispanischer Bischof am Hof des römischen Kaisers. Welchen Einfluss hatte Ossius von Corduba 

auf die Kirchenpolitik Konstantins des Großen, in: S. Panzram (Hrsg.), Oppidum – civitas – urbs: Städte-

forschung auf der iberischen Halbinsel zwischen Rom und al-Andalus, Münster 2017, 401–427. 

Kreucher, G., Probus und Carus, in: K.-P. Johne (Hrsg.), Die Zeit der Soldatenkaiser. Krise und Transformation 

des Römischen Reichs im 3. Jahrhundert n. Chr. (235–284), Bd. 1, Berlin 2008, 395–423. 

Kubik, A. L., About one group of Iranian maces in the context of the new find from Sivas Turkey. An analysis 

from the Sasanian to the Safavid period, in: Метаморфозы истории 5 (2014), 154–180. 

Kuehn, S., The dragon in medieval east christian and islamic Art, Leiden 2011. 

Kuhn, C. T., A Statue for the Senator A. Iulius Pompilius Piso at Ephesos?, in: Zeitschrift für Papyrologie und 

Epigraphik 204 (2017), 100–104. 

Kuhoff, W., Diokletian und die Epoche der Tetrarchie. Das römische Reich zwischen Krisenbewältigung und 

Neuaufbau (284–313 n. Chr.), Frankfurt am Main 2001. 

Kuhoff, W., Art. Zosimos, oströmischer Historiker, in: F. W. Bautz / T. Bautz (Hgg.), Biographisch-Bibliogra-

phisches Kirchenlexikon, B. 31, Nordhausen 2011, 1541–1555. 

Kulikowski, M., A father’s legacy: foreign affairs under the sons of Constantine, in: N. Baker-Brian / Sh. Toug-

her (Hgg.), The sons of Constantine, AD 337 361. In the shadows of Constantine and Julian, Cham 2020. 

Kulikowski, M., Rome’s Gothic wars from the third century to Alaric, Cambridge 2007. 

Küster 1705a–1705c = s. Quellenverzeichnis (Suda). 

Lee, M. M., Body-modification in classical Greece, in: T. Fögen / M. M. Lee (Hgg.), Bodies and boundaries in 

Graeco-Roman antiquity, Berlin 2009, 155–180. 

Leithoff, J., Macht der Verstetigung. Zur Erringung, Verstetigung und Ausgestaltung des Principats unter 

Vespasian, Titus und Domitian, Göttingen 2014. 

Lehnen, J., Adventus principis. Untersuchungen zu Sinngehalt und Zeremoniell der Kaiserankunft in den Städten 

des Imperium Romanum, Frankfurt am Main 1997. 

Lenski, N., Basil and the Isaurian uprising of A. D. 375, in: Phoenix 53 (1999), 308–329. 

Lenski, N., Constantine and the cities. Imperial authority and civic politics, Philadelphia 2016, 87–114. 

Lenski, N., Failure of Empire. Valens and the Roman state in the fourth century A. D., London 2002a. 

Lenski, N., Were Valentinian, Valens and Jovian confessors before Julian the Apostate, in: Zeitschrift für Anti-

kes Christentum 6 (2002b), 253–276. 

Leppin, H., Art. Eutropius 4, DNP, Bd. 4 (1998), 322. 

Leppin, H., Theodosius der Große, Darmstadt 2003. 

Lerouge, C., L’image des Parthes dans le monde gréco-romain. Du début du Ier siècle av. J.-C. jusqu’à la fin du 

Haut-Empire romain, Stuttgart 2007. 

Lerouge-Cohen, C., L’image des Parthes chez Arrien. Pour une révision de l’édition Teubner des Parthika?, in: 

J. Wiesehöfer / S. Müller (Hgg.), Parthika. Greek and Roman authors’ views of the Arsacid empire. Grie-

chisch-römische Bilder des Arsakidenreichs, Wiesbaden 2017, 279–305. 

Lewy, H., Art. Palamedes, in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie, Bd. 3,1, Leipzig 1897–1902, 1264–1273. 



306 
 

Ley, J. O., Domitian. Auffassung und Ausübung der Herrscherrolle des letzten Flaviers, Berlin 2016. 

Liebeschütz, W., Pagan historiography and the decline of the empire, in: G. Marasco (Hrsg.), Greek and Roman 

historiography in late antiquity. Fourth to sixth century A.D., Leiden / Boston 2003, 177–218. 

Lieu, N. C. / Montserrat, D., From Constantine to Julian: Pagan and Byzantine Views. A Source History, London 

2007. 

Liewert, A., Die meteorologische Medizin des Corpus Hippocraticum, Berlin 2015. 

Lightfoot, J. L. (Hrsg.), The Sibylline oracles. With introduction, translation, and commentary on the first and 

second books, Oxford 2007. 

Lilie, R.-J., Byzanz. Geschichte des oströmischen Reiches, München 1999. 

Lindauer, J., Erläuterungen (Die Verschwörung Catilinas), in: W. Eisenhut / J. Lindauer (Hgg.), Sallust. Werke. 

Lateinisch und deutsch, 3. Auflage, Düsseldorf 2006. 

Lindner, R., Mythos und Identität. Studien zur Selbstdarstellung kleinasiatischer Städte in der römischen Kaiser-

zeit, Stuttgart 1994. 

Linkomies, E., Vergils vierte Ekloge, in: Arctos. Acta Philologica Fennica 1 (1930), 149–194. 

Livermore, H., The twilight of the Goths. The rise and fall of the kingdom of Toledo c. 565–711, Bristol 2006. 

Lizzi Testa, R. (Hrsg.), The strange death of pagan Rome. Reflections on a historiographical controversy, Turn-

hout 2013. 

Lorenz, S., Imperii fines erunt intacti. Rom und die Alamannen 350–378, Frankfurt am Main 1997. 

Lukman, N., Frode Fredegod. Den gotiske Fravita, Kopenhagen 1981. 

Lütkenhaus, W., Art. Stilicho, DNP, Bd. 11 (2001), 997 f. 

Maas, M., John Lydus and the Roman past, London 1992. 

Maaß, M., Art. Tripus, DNP, Bd. 12,1 (2002), 830–832. 

Macan, R. W. (Hrsg.), Herodotus. The seventh, eighth & ninth books, London 1908. 

MacDowall, S., Adrianople AD 378. The Goths crush Rome’s legions, Westport 2005. 

Mackintosh-Smith, T., Arabs. A 3,000-year history of peoples, tribes and empires, Yale 2019. 

MacMullen, R., Corruption and the decline of Rome, New Haven 1988. 

Maenchen-Helfen, O. J., The Date of Ammianus Marcellinus’ last Books, in: The American Journal of Philology 

76 (1955), 384–399. 

Mai, A. (Hrsg.), Scriptorum veterum nova collectio e vaticanis codicibus edita ab Angelo Maio bibliothecae vati-

canae praefecto, Bd. 2, Rom 1827, 247–318. 

Mallan, C. / Davenport, C., Dexippus and the Gothic invasions: Interpreting the new Vienna fragment (Codex 

Vindobonensis Hist. gr. 73, f. 192v- 193r), in: Journal of Roman Studies 105 (2015), 203–226. 

Mango, C. / Scott, R. (Hgg.), The chronicle of Theophanes Confessor. Byzantine and near eastern history AD 

284–813, Oxford 1997. 

Männlein-Robert, I., Longin, Philologe und Philosoph, Berlin 2001. 

Manuwald, B., Cassius Dio und Augustus, Wiesbaden 1979. 

Marasco, G. (Hrsg.), Greek and Roman historiography in late antiquity. Fourth to sixth century A. D., Leiden 

2003. 

Marcone, A., Pagan reactions to Julian, in: S. Rebenich / H.-U. Wiemer (Hgg.), A companion to Julian the 

Apostate, Leiden / Boston 2020, 325–359. 

Mariev, (Hrsg.), Ioannis Antiocheni fragmenta quae supersunt omnia, Berlin / New York 2008. 



307 
 

Marti, H. (Hrsg.), Basilius von Caesarea / Rufinus von Aquileia. Nosce te ipsum animam tuam deum. Predigt 3 

des Basilius Caesariensis in der Übersetzung des Rufinus, Berlin 2012. 

Martin, G. (Hrsg.), Dexipp von Athen. Edition, Übersetzung und begleitende Studien, Tübingen 2006. 

Martin, G. / Grusková, J., „Scythica Vindobonensia“ by Dexippus (?): New fragments on Decius’ Gothic wars, 

in: Greek, Roman, and Byzantine Studies 54 (2014), 728–754. 

Masterson, M., The visibility of ‚queer‘ desire in Eunapius’ lives of the philosophers, in: Proceedings of the 

Australasian Society of Classical Studies 32 (2011), 1–7. 

Maxfield, V. A., The military decorations of the Roman army, Berkeley 1981. 

Mazza, M. La cosiddetta „Digressione Antimonarchica“ in Zosimo, I 5, 2-4. Qualche breve nota ed un’ipotesi, 

in: U. Criscuolo / R. Maisano (Hgg.), Synodia, Napoli 1997, 669–686. 

Mazzarino, S., Il pensiero storico classico, Bd. 2,2, Rom / Bari 1966. 

Mazzarino, S., Stilicone. La crisi imperiale dopo Teodosio, Rom 1942. 

Mbadinga, W. C., Les pourparlers de paix entre Rome et les Barbares le long du limes rhéno-danubien de 337 à 

375, Paris 2012. 

McEvoy, M. A., Child emperor rule in the late Roman west, AD 367–455, Oxford 2013. 

McLynn, N., The Persian expedition, in: S. Rebenich / H.-U. Wiemer (Hgg.), A companion to Julian the 

Apostate, Leiden / Boston 2020, 293–325. 

Mecella, L., Dexippo e Zosimo: alcune considerazioni su un vecchio problema, in: Mediterraneo Antico 10 

(2007), 479–511. 

Mecella, L., La Χρονικὴ Ἱστορία di Dexippo e la fine della cronografia pagana, in: U. Roberto / L. Mecella 

(Hgg.), Dalla storiografia ellenistica alla storiografia tardoantica: aspetti, problemi, prospettive. Atti del 

Convegno Internazionale di Studi. Roma, 23–25 ottobre 2008, Collana dell’Ambito di Storia dell’Univer-

sità Europea di Roma, Soveria Manelli 2010, 147–178. 

Mecella, L., PUBLIO HERENNIO DEXIPPO: OSSERVAZIONI IN MARGINE AD UNA NUOVA EDIZI-

ONE DEI FRAMMENTI, in: Mediterraneo Antico 9 (2006), 9–31. 

Mecella, L., Ῥήτωρ καὶ συγγραφεύς: cultura, politica e storiografia nell’opera di Dexippo di Atene, in: Millen-

nium – Jahrbuch 6 (2009), 107–132. 

Meier, M., Art. Zosimos (5), DNP, Bd. 12,2 (2003), 843–845. 

Meier, M., Candidus: Um die Geschichte der Isaurier, in: B. Bleckmann / T. Stickler (Hgg.), Griechische Profan-

historiker des fünften nachchristlichen Jahrhunderts, Stuttgart 2014, 171–193. 

Meier, M., Geschichte der Völkerwanderung. Europa, Asien und Afrika vom 3. bis 8. Jahrhundert n.Chr., Mün-

chen 2019. 

Meineke, A., Zu Eunapios, in: Hermes 3 (1867), 403–406. 

Mendelssohn, L. (Hrsg.), Zosimi Comitis et Exadvocati Fisci Historia Nova, Leipzig 1887. 

Merkelbach, R., Die Quellen des griechischen Alexanderromans, 2. Aufl., München 1977. 

Miltsios, N. / Tamiolaki, M. (Hgg.), Polybius and his legacy, Berlin 2018. 

Mitchell, S., Cremna in Pisidia. An ancient city in peace and war, London 1995. 

Mitthof, F. / u. a. (Hgg.), Empire in crisis: Gothic invasions and Roman historiography. Beiträge einer internatio-

nalen Tagung zu den Wiener Dexipp-Fragmenten (Dexippus Vindobonensis). Wien, 3.–6. Mai 2017, Wien 

2020. 

Morony, M., Art. Beh-Ardašīr, in: Encyclopaedia Iranica, Bd. 4,1, London 1989, 93 f. 



308 
 

Moser, M., Emperor and Senators in the Reign of Constantius II: Maintaining imperial Rule between Rome and 

Constantinople in the fourth Century AD, Cambridge 2018. 

Mosig-Walburg, K., Die Flucht des persischen Prinzen Hormizd und sein Exil im Römischen Reich. Eine Unter-

suchung der Quellen, in: Iranica Antiqua 35 (2000), 69–109. 

 

Motta, D., L’espressione delle emozioni nel lessico politico di Eunapio di Sardi, in: ὅρμος – Ricerche di Storia 

Antica 3 (2011), 213–235. 

Müller, K. (Hrsg.), Fragmenta historicorum Graecorum, Bd. 4, Paris 1851. 

Müller, S., Naturgemäße Ortsbewegung, Aristoteles’ Physik und ihre Rezeption bis Newton, Tübingen 2006. 

Murru, F., La concezione della storia nei ,Chronica‘ di Sulpicio Severo: alcune linee di studio, in: Latomus 38 

(1979), 961–981. 

Nafissi, M., Lykourgos the Spartan ,lawgiver‘. Ancient beliefs and modern scholarship, in: A. Powell (Hrsg.), A 

companion to Sparta, Bd. 1, Chichester 2018, 93–123. 

Nechaeva, E., Embassies – Negotiations – Gifts. Systems of east Roman diplomacy in late antiquity, Stuttgart 

2014. 

Németh, A., Excerpts versus Fragments: Deconstructions and reconstructions of the Excerpta Constantiniana, in: 

A. Grafton / G. W. Most (Hgg.), Canonical texts and scholarly practices: a global comparative approach, 

Cambridge 2016, 253–274. 

Németh, A., Layers of restoration: Vat. gr. 73 transformed in the tenth, fourteenth, and nineteenth centuries, in: 

Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae 21 (2015), 281–330. 

Németh, A., The excerpta constantiniana and the Byzantine appropriation of the past, Cambridge 2018. 

Németh, A., The imperial systematization of the past in Constantinople: Constantine VII and his historical 

excerpts, in: J. König / G. Woolf (Hgg.), Encyclopaedism from antiquity to renaissance, Cambridge 2013, 

232–258. 

Nesselrath, H.-G. / Van Hoof, L., The reception of Libanius: from pagan friend of Julian to (almost) christian 

saint and back, in: L. Van Hoof (Hrsg.), Libanius. A critical introduction, Cambridge 2014, 160–183. 

Nesselrath, H.-G., Mit ‚Waffen‘ Platons gegen ein christliches Imperium. Der Mythos in Julians Schrift „Gegen 

den Kyniker Herakleios“, in: C. Schäfer (Hrsg.), Kaiser Julian ,Apostata‘ und die philosophische Reaktion 

gegen das Christentum, Berlin 2008, 207–220. 

Nesselrath, H.-G. (Hrsg.), Von „falschen Hunden“ und wahren Mythen. Kaiser Julian. An die Adresse des Kyni-

kers Herakleios, Tübingen 2021. 

Nesselrath, T., Kaiser Julian und die Repaganisierung des Reiches. Konzept und Vorbilder, Münster 2013. 

Niebuhr, B. G. / Bekker, I. (Hgg.), Corpus scriptorum historiae Byzantinae, Bd. 19, Bonn 1829. 

Nikolozishvili, N., Eunapius of Sardis’ Subarmachios, and the importance of his identification for the 

reconstruction of the history of the late antique kingdom of Iberia/Kartli, in: Kadmos 11 (2019), 162–208. 

Nöldeke, T., Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden, Leiden 1879. 

Norman, A. F., Magnus in Ammianus, Eunapius and Zosimus: New evidence, in: The Classical Quarterly 7 

(1957), 129–133. 

Ochoa, J. A., La Historia Nueva de Zosimo en los Excerpta de Legationibus, in: Myrtia. Revista de Filología 

Clásica de la Universidad de Murcia 5 (1990a), 77–92. 

Ochoa, J. A., La transmisión de la Historia de Eunapio, Madrid 1990b. 



309 
 

Opelt, I., Das Nationalitätenproblem bei Eunapios von Sardes, in: Wiener Studien 82 (1969), 28–36. 

Opelt, I., Die lateinischen Schimpfwörter und verwandte sprachliche Erscheinungen. Eine Typologie, Heidelberg 

1965. 

Palone, M., Le Etiopiche di Eliodoro. Approcci narratologici e nuove prospettive, Stuttgart 2020. 

Papaconstinou, A. (Hrsg.), Writing „true stories“. Historians and Hagiographers in the late Antique and medieval 

near east, Turnhout 2010. 

Paschoud, F. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 1, Paris 1971. 

Paschoud, F. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 2,1, Paris 1979a. 

Paschoud, F. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 2,2, Paris 1979b. 

Paschoud, F. (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 3,1, 3. Aufl., Paris 2011. 

Paschoud, F., (Hrsg.), Zosime. Histoire nouvelle, Bd. 3,2, 2. Aufl., Paris 2003. 

Paschoud, F., À propos des fragments 8–61 de l’ouvrage historique d’Eunape correspondant aux livres 3 et 4 de 

l’histoire nouvelle de Zosime, in: ders. (Hrsg.), Eunape, Olympiodore, Zosime. Scripta minora. Receuil 

d’articles, avec addenda, corrigenda, mise à jour et indices, Bari 2006b, 473–491. 

Paschoud, F., Appendice de textes grecs et de traductions françaises, in: ders. (Hrsg.), Eunape, Olympiodore, 

Zosime. Scripta minora. Receuil d’articles, avec addenda, corrigenda, mise à jour et indices, Bari 2006a, 

499–553 

Paschoud, F., Art. Zosimus (8), RE, Bd. 2,10 = Hbd. 19 (1972), 795–841. 

Paschoud, F., Cinq études sur Zosime, Paris 1975. 

Paschoud, F., Compte rendu de: Antonio Baldini, Storie perdute (III secolo d.C.), Bologna 2000, in: Antiquité 

tardive 10 (2002a), 487–489. 

Paschoud, F., Conclusion, in: ders. (Hrsg.), Eunape, Olympiodore, Zosime. Scripta minora. Receuil d’articles, 

avec addenda, corrigenda, mise à jour et indices, Bari 2006c, 493–497. 

Paschoud, F., Eunape, Pierre le Patrice, Zosime et l’histoire du fils du roi barbare réclamé en otage, in: F. Prévot 

(Hrsg.), Romanité et cité chrétienne. Permanences et mutations, intégration et exclusion du Ier au VIe 

siècle. Mélanges en l’honneur d’Yvette Duval, Paris 2000, 55–63. 

Paschoud, F., Eunapiana, in: Bonner Historia-Augusta-Colloquium (Hrsg.), Bonner Historia-Augusta-Collo-

quium 1982/1983, Bonn 1985a, 239–303. 

Paschoud, F., Eunapiana. Retractatio, in: ders. (Hrsg.), Eunape, Olympiodore, Zosime. Scripta minora. Receuil 

d’articles, avec addenda, corrigenda, mise à jour et indices, Bari 2006d, 190–194. 

Paschoud, F., Influences et échos des conceptions historiographiques de Polybe dans l’antiquité tardive, in: O. 

Reverdin (Hrsg.), Entretriens sur l’antiquité classique, Bd. 20, Genf 1974, 303–344. 

Paschoud, F., Jovien ou Julien? À propos du Fragment 40 Müller de l’oeuvre historique d’Eunape, in: M. Piot 

(Hrsg.), Regards sur le monde antique. Hommage à Guy Sabbah, Lyon 2002b, 215–221. 

Paschoud, F., La préface de l’ouvrage historique d’Eunape, in: Historia 38 (1989), 198–223. 

Paschoud, F., Les descendants d’Ammien Marcellin (Sulpicius Alexander et Renatus Profuturus Frigeridus), in: 

D. Knoepfler (Hrsg.), Nomen Latinum. Mélanges de langue, de littérature et de civilisation latines, offerts 

au professeur André Schneider à l’occasion de son départ à la retraite, Neuchâtel 1997, 141–147. 

Paschoud, F., Les fragments 8, 8a et 9 de l’ouvrage historique d’Eunape, in: C. Carmelo / C. Carmelo (Hgg.), 

Scritti classici e cristiani offerti a Francesco Corsaro, Catania 1994a, 549–560. 



310 
 

Paschoud, F., Les fragments de l’ouvrage historique d’Eunape correspondant aux deux premier livres de l’histo-

ire nouvelle de Zosime, in: L. Holtz / J.-C. Fredouille / M.-H. Jullien (Hgg.), De Tertullien aux Mozarabes, 

Bd. 1, Paris 1992, 613–625. 

Paschoud, F., Les Saliens, Charietto, Eunape et Zosime: à propos des fragments 10 et 11 Müller de l’ouvrage 

historique d’Eunape, in: J.-M. Carrié (Hrsg.), ,Humana sapit‘: études d’antiquité tardive offertes à Lellia 

Cracco Ruggini, Turnhout 2002c, 427–432. 

Paschoud, F., L’Histoire Auguste et Dexippe, in: G. Bonamente / N. Duval (Hgg.), Historiae Augustae Collo-

quium Parisinum, Macerata 1991, 217–269. 

Paschoud, F., Quand parut la première édition de l’Histoire d’Eunape. Retractatio, in: ders. (Hrsg.), Eunape, 

Olympiodore, Zosime. Scripta minora. Receuil d’articles, avec addenda, corrigenda, mise à jour et indices, 

Bari 2006e, 93–106. 

Paschoud, F., Quand parut la première édition de l’Histoire d’Eunape?, in: Bonner Historia-Augusta-Colloquium 

(Hrsg.), Bonner Historia-Augusta-Colloquium 1977/1978, Bonn 1980, 149–162. 

Paschoud, F., Rez. Barbarians and politics at the court of Arcadius (The transformation of the classical heritage, 

XIX) by Alan Cameron, Jacqueline Long and Lee Sherry, in: Latomus 53 (1994b), 447–451. 

Paschoud, F., Zosime et la fin de l’ouvrage historique d’Eunape, in: Orpheus 6 (1985b), 44–61. 

Pasquali, G. (Hrsg.), Gregorii Nysseni Opera, Bd. 8,2, 2. Aufl., Leiden 1959. 

Penella, R. J., Greek philosophers and sophists in the fourth century A.D., Leeds 1990. 

Penella, R. J., Man and the world. The orations of Himerius, Berkeley / Los Angeles 2007. 

Périchon, P., Eutrope ou Paeanius? L’historien Socrate se référait-il à une source latine ou grecque?, in: Revue 

des études grecques 81 (1968), 378–384. 

Pfeilschifter, R., Der Kaiser und Konstantinopel. Kommunikation und Konfliktaustrag in einer spätantiken Met-

ropole, Berlin / Boston 2013. 

Pietri, C., La politique de Constance II: un premier ‚césaropapisme‘ ou l’imitatio constantini?, in: Publications 

de l’École Française de Rome 234 (1997), 281–346. 

Pilhofer, P., Das frühe Christentum im kilikisch-isaurischen Bergland. Die Christen der Kalykadnos-Region in 

den ersten fünf Jahrhunderten, Berlin 2018. 

Pond Rothman, M. S., The thematic organization of the panel reliefs on the arch of Galerius, in: American Jour-

nal of Archeology 81 (1977), 427–454. 

Popescu, V., Lucian’s Saturnalia: Rewriting the Literary Nomoi, in: Illinois Classical Studies 41 (2016), 219–

228. 

Portmann, W., Art. Sallustius (II,6), DNP, Bd. 10 (2001), 1258 f. 

Portus, A. (Hrsg.), Suidas, cuius integram Latinam interpretationem Aemilius Portus conscripsit, 2 Bde., Genf 

1619. 

Pourshariati, P., Decline and fall of the Sasanian empire. The Sasanian-Parthian confederacy and the Arab 

conquest of Iran, London 2008. 

Pratscher, W., Hegesipp. Leben – Werk – Bedeutung, in: Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt 42 

(2017), 125–162. 

Prchlík, I., Historicvs dissertissimvs, but what else? Questions regarding the literary work of Virius Nicomachus 

Flavianus, in: Acta Universitatis Carolinae philologica 3 (2012), 49–63. 



311 
 

Prchlík, I., Photius and μεταγράφειν: Some Notes on the linguistic Aspect of Photius’ Testimony to the Nature of 

Zosimus’ Drawing upon the Histories by Eunapius of Sardis, in: Acta Universitatis Carolinae. Philologica 2 

(2016), 33–42. 

Preger, Th. (Hrsg.), Inscriptiones Graecae Metricae, Leipzig 1891. 

Preud’homme, N. J., Bacurius. The man with two faces, in: Iberia-Colchis 13 (2017), 166–192. 

Quiroga Puertas, A. J., El emperador Juliano: de la historia a la ficción, Madrid 2020. 

Radde-Gallwitz, A., Basil of Caesarea, Gregory of Nyssa, and the Transformation of divine Simplicity, Oxford 

2009. 

Raeder, J., Libri ad Eunapium, in: ders. (Hrsg.), Corpus Medicorum Graecorum, Bd. 6,3, Leipzig / Berlin 1926, 

317–498. 

Ratti, S., Jérôme et Nicomaque Flavien: Sur les sources de la Chronique pour les années 357–364, in: Historia 46 

(1997), 479–508. 

Ratti, S., La traversée du Danube par le Goths: La subversion d’un modèle héroïque (Ammien Marcellin 31.4), 

in: J. den Boeft / u. a. (Hgg.), Ammianus after Julian. The reign of Valentinian and Valens in books 26–31 

of the Res Gestae, Leiden 2007, 181–199. 

Rebenich, / Wiemer, H.-U. (Hgg.), A companion to Julian the Apostate, Leiden / Boston 2020. 

Reinsch, D. R. (Hrsg.), Michael Psellos. Leben der byzantinischen Kaiser (976–1075). Chronographia, Berlin 

2015. 

Reitemeier, J. F., (Hrsg.), Zosimi Historiae, Graece et Latine, Leipzig 1784. 

Reitemeier, J. F., De Zosimi fide, in: J. K. Volborth (Hrsg.), Bibliotheca Philologica, Bd. 2, Leipzig 1780. 

Rengakos, A., Thukydides, in: B. Zimmermann (Hrsg.), Handbuch der griechischen Literatur der Antike, Bd. 1, 

München 2011, 381–417. 

Retsö, J., The Arabs in antiquity. Their history from the Assyrians to the Umayyads, New York 2005. 

Reymer, R. (Hrsg.), Heliodor. Die Abenteuer der schönen Chariklea, München 1990. 

Reynolds, L. D. / Wilson, N. G., Scribes and Scholars. A guide to the transmission of Greek and Latin literature, 

3. Aufl., Oxford 1991. 

Rhodes, P. J., Art. Bule, Boule, DNP, Bd. 2 (1997a), 836–839. 

Rhodes, P. J., Art. Ekklesia, DNP, Bd. 3 (1997b), 934–936. 

Rickelt, L., Herrscherbuße. Schuld und Sühne byzantinischer Kaiser, Münster 2020. 

Ridley, R. T., Eunapius and Zosimus, in: Helikon 9/10 (1969/1970), 574–592. 

Ringrose, K. M., The perfect Servant. Eunuchs and the social construction of gender in Byzantium, Chicago 

2003. 

Roberto, U. (Hrsg.), Ioannis Antiocheni fragmenta ex historia chronica, Berlin / New York 2005. 

Roberto, U., Il Breviarium di Eutropio nella cultura greca tardoantica e bizantina: la versione attribuita a Capi-

tone Licio, in: Medioevo greco 3 (2003), 241–271. 

Rohrbacher, D., The historians of late antiquity, London / New York 2002. 

Rohrbacher, D., The play of allusion in the Historia Augusta, Madison 2016. 

Roos, A. G. (Hrsg.), Flavius Arrianus, Bd. 2, München / Leipzig 2002. 

Roos, A. G., Studia Arrianea, Leipzig 1912. 

Roscher, W. H., Art. Kurotrophos, in: ders. (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen My-

thologie, Bd. 2,1, Leipzig 1894, 1628–1633. 



312 
 

Roscher, W. H., Zur Bedeutung der Siebenzahl im Kultus und Mythus der Griechen, in: Philologus 60 (1901), 

360–373. 

Rosen, K., Julian. Kaiser, Gott und Christenhasser, Stuttgart 2006. 

Rosen, K., Konstantin der Große. Kaiser zwischen Machtpolitik und Religion, Stuttgart 2013. 

Rösger, A., Herrschererziehung in der Historia Augusta, Bonn 1978. 

Ross, A. J., Text and paratext: Reading the emperor Julian via Libanios’ epitaphios, in: Journal of American Phi-

lology 141 (2020), 241–281. 

Roueché, C. M., Written display in the late antique and Byzantine city, in: E. Jeffrey (Hrsg.), Proceedings of the 

21st international congress of Byzantine studies, London 2006, 235–253. 

Runde, I., Die Franken und die Alemannen vor 500. Ein chronologischer Überblick, in: D. Geuenich (Hrsg.), Die 

Franken und Alemannen bis zur „Schlacht bei Zülpich“ (496/97), Berlin / New York 1998, 656–690. 

Ryan, G., The authority of tradition: Governors and their capitals in late antique Asia Minor, in: Y. R. Kim / A. 

E. T. McLaughlin (Hgg.), Leaders and community in late antiquity. Essays in honour of Raymond Van 

Dam, Turnhout 2020, 115–139. 

Sabbah, G., Ammianus Marcellinus, in: G. Marasco (Hrsg.), Greek and Roman historiography in late antiquity. 

Fourth to sixth century A. D., Leiden / Boston 2003, 43–84. 

Sacks, K. S., The meaning of Eunapius’ history, in: History and Theory 25 (1986), 52–67. 

Sacks, K. S., Polybius on the Writing of History, Berkeley 1981. 

Samberger, C., Die „Kaiserbiographie“ in den Res Gestae des Ammianus Marcellinus. Eine Untersuchung zur 

Komposition der ammianeischen Geschichtsschreibung, in: Klio 51 (1969), 349–482. 

Sauer, B., Art. Polyphemus (2), in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römi-

schen Mythologie, Bd. 3,2, Leipzig 1909, 2698–2712. 

Savan, H. S., Eunapius and the West: Remarks on Frg. 78 (Müller), in: Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte 1 

(1991), 95–104. 

Scavone, D. C., Zosimus. Greek historian of the fall of the Roman empire: An appraisal of his validity and me-

rits, Dissertation, Chicago 1969. 

Schall, U., Domitian. Der römische Kaiser und seine Zeit, Hamburg 2011. 

Scheibelreiter, G., Tiernamen und Wappenwesen, 2. Aufl., Wien / u. a. 1992. 

Schlange-Schöningen, H., Kaisertum und Bildungswesen im spätantiken Konstantinopel, Stuttgart 1995. 

Schlumberger, J., Die Epitome de Caesaribus. Untersuchungen zur heidnischen Geschichtsschreibung des 

4. Jahrhunderts n. Chr., München 1974. 

Schmid, W., Art. Eunapios (2), RE, Bd. 6 = Hbd. 11 (1907), 1122–1127. 

Schmidt, J., Art. Telephos, in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie, Bd. 5, Leipzig 1924, 274–308. 

Schneider, J. G., (Hrsg.), Oppiani poetae Cilicis de venatione libri IV et de piscatione libri V. cum paraphrasi 

Graeca librorum de aucupio, Graece et Latine, Straßburg 1776. 

Schön, I., Die spätlateinischen Kurzbiographien von Augustus bis Domitian und die sogenannte Enmannsche 

Kaisergeschichte, Berlin 1953. 

Schorn, S., Platons Inspirationstheorie in Satyros’ Euripidesvita (Satyrus, Vita Euripidis, POxy. IX 1176, Fr. 16 

= Plat. Phaedr. 245A6–8), in: Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 134 (2001), 15–21. 



313 
 

Schramm, M., Julian, Athens, and the Athenians, in: I. Tanaseanu-Döbler / L. von Alvensleben (Hgg.), Athens 

II: Athens in late antiquity, Tübingen 2020, 183–198. 

Schramm, M., Politische Theologie und Religionspolitik bei Kaiser Julian, in: C. Riedweg (Hrsg.), Philosophie 

für die Polis. Akten des 5. Kongresses der Gesellschaft für antike Philosophie 2016, Berlin / Boston 2019, 

437–458. 

Schreiner, P., Byzanz 565–1453, 4., aktualisierte Aufl., München 2011. 

Seeck, O., Zur Chronologie und Quellenkritik des Ammianus Marcellinus, in: Hermes 41 (1906), 481–539. 

Seeliger, K., Art. Iason, in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen My-

thologie, Bd. 2,1, Leipzig 1894, 63–88. 

Seyfarth, W. (Hrsg.), Ammianus Marcellinus. Römische Geschichte. Dritter Teil. Buch 22–25, 2., berichtigte 

Aufl., Darmstadt 1978a. 

Seyfarth, W. (Hrsg.), Ammianus Marcellinus. Römische Geschichte. Vierter Teil. Buch 26–31, 2., berichtigte 

Aufl., Darmstadt 1978b. 

Shahbazi, A. S., Art. ARMY I. Pre-islamic Iran, in: Encyclopaedia Iranica, Bd. 2,5, London 1987, 489–499. 

Shahbazi, A. S., Art. Hormozd (2), Encyclopaedia Iranica, Bd. 12,5, London 2004a, 461 f. 

Shahbazi, A. S., Art. Hormozd II, Encyclopaedia Iranica, Bd. 12,5, London 2004b, 464 F. 

Shahid, I., Byzantium and the Arabs in the fourth century, Washington 2006. 

Shaw, B. D., Bandit highlands and lowland Peace: The mountains of Isauria-Cilica, in: Journal of the Economic 

and Social History of the Orient 33 (1990), 199–233. 

Skjærvø, P. O. / D. Khaleghi-Motlagh / J. R. Russell, Art. Aždahā-peykar (I. In old and middle Iranian), in: 

Encyclopaedia Iranica, Bd. 3,2, London 1987, 191–205. 

Smith, D. / Kenward, H., Roman grain pests in Britain: Implications for grain supply and agricultural production, 

in: Britannia 42 (2011), 243–262. 

Soler González, L. M., La usurpación de Procopio en el relato de Amiano: los ritos de investidura y su parodia 

como herramienta de interpretación, in: Antesteria 8 (2019), 161–182. 

Sommer, M., Roms orientalische Steppengrenze. Palmyra, Edessa, Dura-Europos, Hatra. Eine Kulturgeschichte 

von Pompeius bis Diocletian, 2. Aufl., Stuttgart 2008. 

Sonnabend, H., Geschichte der antiken Biographie. Von Isokrates bis zur Historia Augusta, Stuttgart 2002 

Sotiroudis, P., Untersuchungen zum Geschichtswerk des Johannes von Antiocheia, Thessaloniki 1989. 

Speck, P., Wie dumm darf Zosimos sein?, in: Byzantinoslavica 52 (1991), 1–14. 

Speidel, M., Sebastian’s strike force at Adrianople, in: Klio 78 (1996), 434–437. 

Stahl, W. H., Macrobius. Commentary on the dream of Scipio, New York 1990. 

Stausberg, M. / u. a. (Hgg.), The Wiley Blackwell companian to Zoroastrianism, Chichester 2015. 

Stenger, J., Hellenische Identität in der Spätantike. Pagane Autoren und ihr Unbehagen an der eigenen Zeit, Ber-

lin 2009. 

Stephenson, P., The serpent column. A cultural biography, Oxford 2016. 

Sternberg, R. H., Pity and power in ancient Athens, Cambridge 2005. 

Steuding, H., Art. Theseus, in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie, Bd. 5, Leipzig 1924, 678–760. 

Stewart, I., The London adventus of 307, in: The British numismatic journal 58 (1988), 123. 



314 
 

Stewart, M., The soldier’s life: Early Byzantine masculinity and the manliness of war, in: Byzantina Symmeikta 

26 (2016), 11–44. 

Stoneman, R., Xerxes. A Persian life, New Haven / London 2015. 

Straub, J., Die Himmelfahrt des Iulianus Apostata, in: A. Wlosok (Hrsg.), Römischer Kaiserkult, Darmstadt 

1978, 528–550. 

Sutherland, C. H. V. / Carson, R. A. G. (Hgg.), The Roman imperial coinage, Bd. 6, London 1967. 

Sutherland, C. H. V. / Carson, R. A. G. (Hgg.), The Roman imperial coinage, Bd. 7, London 1966. 

Sutherland, C. H. V. / Carson, R. A. G. (Hgg.), The Roman imperial coinage, Bd. 8, London 1981. 

Syme, R., Ammianus and the Historia Augusta, Oxford 1968. 

Syme, R., Bogus authors, in: ders. (Hrsg.), Historia Augusta Papers, Oxford 1983, 98–108. 

Szidat, J., Zur Ankunft Julians in Sirmium 361 n. Chr. auf seinem Zug gegen Constantius II., in: Historia 24 

(1975), 375–378. 

Teitler, H. C., The last pagan emperor. Julian the Apostate and the war against christianity, Oxford 2017. 

Theiler, W. (Hrsg.), Poseidonios. Die Fragmente, Bd. 2, Berlin 1982. 

Thompson, E. A., Eunapius, Frag. xiv. 7, in: The Classical Review 57 (1943), 70. 

Thompson, E. A., The historical Work of Ammianus Marcellinus, London 1947. 

Thür, G., Art. Epitropos 2, DNP, Bd. 3 (1997), 1179 f. 

Tougher, S., The eunuch in Byzantine history and society, Abingdon 2008. 

Toynbee, A., Constantine Porphyrogenitus and his world, London 1973. 

Tsakmakes, A., Von der Rhetorik zur Geschichtsschreibung: Das ,Methodenkapitel‘ des Thukydides (1,22,1–3), 

in: Rheinisches Museum für Philologie 141 (1998), 239–255. 

Tsurtsumia, M., The mace in medieval Georgia, in: Acta Militaria Mediaevalia 12 (2018), 87–114. 

Van Dam, R., The Roman revolution of Constantine, Cambridge 2008. 

Van Hoof, L. / Van Nuffelen, P. (Hgg.), The fragmentary Latin histories of late antiquity (AD 300–620). Edition, 

translation and commentary, Cambridge 2020. 

Van Nuffelen, P., The christian reception of Julian, in: S. Rebenich / H.-U. Wiemer (Hgg.), A companion to Ju-

lian the Apostate, Leiden / Boston 2020, 360–397. 

Van Nuffelen, P., Zur Rezeption des Kaiserkultes in der Spätantike, in: Ancient Society 32 (2002), 263–282. 

Veh, O. / Rebenich, S. (Hgg.), Zosimos. Neue Geschichte, Stuttgart 1990. 

Venco Ricciardi, R., Trial trench at Tell Baruda (Choche), in: Mesopotamia, 8–9 (1973/1974), 15–21. 

Vergin, W., Das Imperium Romanum und seine Gegenwelten. Die geographisch-ethnographischen Exkurse in 

den Res Gestae des Ammianus Marcellinus, Berlin 2013. 

von Möllendorff, P., Frigid Enthusiasts: Lukian on writing history, in: Proceedings of the Cambridge Philologi-

cal Society 47 (2001), 117–140. 

von Schoeffer, V., Art. Archontes, RE, Bd. 2 = Hbd. 3 (1895), 565–599. 

Wagner, J. A. / Erfurdt, C. G. A. (Hgg.), Ammiani Marcellini quae supersunt, Bd. 2, Leipzig 1808a. 

Wagner, J. A. / Erfurdt, K. G. A. (Hgg.), Ammiani Marcellini quae supersunt, Bd. 3, Leipzig 1808b. 

Walbank, F. W., A historical Commentary on Polybius, Bd. 1, Oxford 1970. 

Walbank, F. W., A historical Commentary on Polybius, Bd. 2, Oxford 1982. 

Walbank, F. W., A historical Commentary on Polybius, Bd. 3, Oxford 1979. 

Wallinga, H. T., Xerxes’ Greek adventure. The naval perspective, Leiden 2005. 



315 
 

Wallraff, M., Die antipaganen Maßnahmen Konstantins in der Darstellung des Euseb von Kaisareia, in: J. Hahn 

(Hrsg.), Spätantiker Staat und religiöser Konflikt. Imperiale und lokale Verwaltung und die Gewalt gegen 

Heiligtümer, Berlin / New York 2011, 7–18. 

Wanke, U., Die Gotenkriege des Valens. Studien zu Topographie und Chronologie im unteren Donauraum von 

366 bis 378 n. Chr., Frankfurt am Main 1990. 

Ward, J. K., Ethnos and Politics: Aristotle and race, in: dies. / u. a. (Hgg.), Philosophers on race. Critical essays, 

Oxford 2002, 14–37. 

Watts, E., Orality and communal Identity in Eunapius’ Lives of the Sophists and Philosophers, in: Byzantion 75 

(2005), 334–361. 

Weber, S., Die Chronik des Sulpicius Severus. Charakteristika und Intentionen, Trier 1997. 

Weis, B. K. (Hrsg.), Julian. Briefe. Griechisch-deutsch, München 1973. 

Welwei, K.-W. / Meier, M., Charietto – ein germanischer Krieger des 4. Jahrhunderts n. Chr., in: Gymnasium 

110 (2003), 41–56. 

Wiebe, F. J., Kaiser Valens und die heidnische Opposition, Bonn 1995. 

Wiemer, H.-U., Für die Tempel? Die Gewalt gegen heidnische Heiligtümer aus der Sicht städtischer Eliten des 

spätrömischen Ostens, in: J. Hahn (Hrsg.), Spätantiker Staat und religiöser Konflikt. Imperiale und lokale 

Verwaltung und die Gewalt gegen Heiligtümer, Berlin 2011, 159–185. 

Wiemer, H.-U., Libanios und Julian. Studien zum Verhältnis von Rhetorik und Politik im vierten Jahrhun-

dert n. Chr., München 1995. 

Wiesehöfer, J., Der Aufstand Gaumātas und die Anfänge Dareios’ I., Bonn 1976. 

Winkelmann, F., Heiden und Christen in den Werken der oströmischen Historiker des 5. Jahrhunderts, in: J. van 

Oort (Hrsg.), Heiden und Christen im 5. Jahrhundert, Leuven 1998, 123–159. 

Wirth, G., Alexander und Rom, in: O. Reverdin (Hrsg.), Entretriens sur l’antiquité classique, Bd. 22, Genf 1974, 

181–210. 

Wolfram, H., Die Goten. Von den Anfängen bis zur Mitte des sechsten Jahrhunderts. Entwurf einer historischen 

Ethnographie, 5. Aufl., München 2009. 

Wolfram, H., Gotische Studien. Volk und Herrschaft im frühen Mittelalter, München 2005. 

Woods, D., A Persian at Rome. Ammianus and Eunapius, Frg. 68, in: J. W. Drijvers / D. Hunt (Hgg.), The late 

Roman world and its historian. Interpreting Ammianus Marcellinus, London / New York 1999, 138–146. 

Woods, D., Ammianus and Eutherius, in: Acta Classica 41 (1998a), 105–117. 

Woods, D., Arbazacius, Fravitta, and the government of Isauria ca A. D. 396–404, in: Phoenix 52 (1998b), 109–

119. 

Woods, D., Subarmachius, Bacurius, and the Schola Scutariorum Sagittariorum, in: Classical Philology 91 

(1996), 365–371. 

Woods, D., The fate of the Magister Equitum Marcellus, in: The Classical Quarterly 45 (1995), 266–268. 

Wright, W. C. (Hrsg.), The works of the emperor Julian, Bd. 1, Cambridge / London 1913. 

Wright, W. C. (Hrsg.), The works of the emperor Julian, Bd. 3, Cambridge / London 1923. 

Yunis, H. (Hrsg.), Plato. Phaedrus. Cambridge 2011. 

Zahariade, M., The Halmyris tetrarchic inscription, in: Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 119 (1997), 

228–236. 

Zaminer, F., Art. Ismenias (4), DNP, Bd. 5 (1998), 1137. 



316 
 

Zanker, P., Die Apotheose der römischen Kaiser. Ritual und städtische Bühne, München 2004. 

Zuber, J., Gegenwärtiger Rassismus in Deutschland. Zwischen Biologie und kultureller Identität, Göttingen 2015. 

  



317 
 

16 Konkordanz der Fragmente 
Baum Müller Dindorf Niebuhr Blockley Quelle 
t. 1 t. 1 t. 1 - t. 1 Phot. bibl. cod. 77 = p. 53b,34–54b,4. 
t. 2 t. 2 t. 2 - t. 2 Phot. bibl. cod. 98 = p. 84b,4–38 
t. 3 - - 56,15–25 S. 134 f. 

Anm. 57 
Exc. de Sent. 1 

t. 4 23 23 70,6–71,7 - Exc. de Sent. 24 
t. 5 - - - 9,1 Suda κ 2285 
1 1 1 56,1–61,19 1 Exc. de Sent. 1 f. 
2 2 2 106,10–11 2 Suda σ 199 
3 3 3 100,17–18 86 Suda κ 570 
4 4 4 99,20–100,14 5,1 Suda κ 391; δ 1205; ε 133; μ 83; υ 15 
4.1 4 - 100,19 84 Suda κ 389 
5 5 5 106,15–17 - Suda ε 3252 
6 6 6 106,12–14 - Suda ι 403 
7 7 7a - 9,2; 20,2 vit. soph. 6,3,8 f. 
7.1 - - - 9,3 Philostorg. 2,4 
7.2 - - - 9,4 Soz. 1,5 
7.3 - - - - Suda σ 845 
7.4 - - - - Suda μ 230 
7a 7a 7b 61,20–62,10 13–14,1 Exc. de Sent. 3 f. 
8 8 8a 62,11–63,15 15–16,1 Exc. de Sent. 5 f. 
8a 8a 8b - 16,2 Suda ε 1771 
9 9 9 63,16–64,12 17 Exc. de Sent. 7 
10 10 10 64,13–65,4 18,1 f. Exc. de Sent. 8 f. 
11 11 11 65,5–11 18,4 Exc. de Sent. 10 
11.1 11 11 106,18–107,2 18,5 Suda α 2395 
11.2 11 11 116,21–117,2 18,3 Suda γ 264 
12 12 12 41,1–45,9 18,6 Exc. de Leg. 1 
13 13 13 45,10–22 19 Exc. de Leg. 2 
14 14 14 65,12–67,12 20,1 u. 4 f.; 21,3; 

23,1 f. 
Exc. de Sent. 11–16 

14.1 14 - - 14,2; 21,1 vit. soph. 7,3,7 
14.2 - - - 20,3 vit. soph. 7,1,6 
15 15 15 46,1–10 24 Exc. de Leg. 3 
16 16 16 107,3–18 25,1 Suda ι 437 
17 17 17 107,19–108,5 25,5 Suda σ 63; π 1326 
18 18 18 67,13–68,8 23,3 f.; 25,3 Exc. de Sent. 17–19 
19 19 19 100,20–22 25,4 Suda υ 175 
19.1 19 19 115,8–11 - Suda ν 244 
20 20 20 101,1–2 27,8 Suda ι 311 
21 21 21 101,3–5 27,2 Suda οι 183 
21.1 - - - - Suda θ 439 
21.2 - - - - Suda κ 274 
21.3 - - - - Suda σ 278 
21.4 - - - - Suda τ 1155 
21.5 - - - - Suda χ 147 
21.6 - - - - Suda χ 306 



318 
 

Baum Müller Dindorf Niebuhr Blockley Quelle 
22 22 22 68,9–69,7 27,1; 27,3; 

27,5 f. 
Exc. de Sent. 20–23 

22.1 - - - - Suda α 2094 
22.2 - - - 27,4 Suda γ 484; η 45 
22.3 - - - - Suda ε 322 
23 23 23 69,8–70,5 28,1 Exc. de Sent. 24 
24 24 24 71,8–72,4 28,2–5 Exc. de Sent. 25–28 
25 25 25 108,6–13 26,2 Suda λ 486 
25.1 25 - - - Suda π 2375 
25.2 25 - - - vit. soph. 10,8,1 
25.3 25 - - - vit. soph. 10,1,1 
25.4 25 - - 26,1 vit. soph. 16,1,9 
25.5 25 - - 

 
Suda α 784 

25.6 25 - - 25,2 vit. soph. 9,1,3 
26 26 26 72,5–18 28,6 Exc. de Sent. 29 
27 27 27 108,14–109,3 27,7 Suda ι 437 
27.1 - - - 28,7 vit. soph. 7,4,10 
28 28 28 72,19–73,5 30 Exc. de Sent. 30 
28.1 - - - 29,1 Suda ι 401 
29 29 29 46,11–16 31 Exc. de Leg. 4 
30 30 30 - - Suda σ 64 
31 31 31 73,6–16 34,1–3 Exc. de Sent. 31–33 
32 32 32 101,16–18 34,5 Suda χ 108 
32.1 - - - 34,6 Suda π 380 
32.2 - - - 34,7 Suda ε 936 
33 33 33 73,17–23 34,4 Exc. de Sent. 34 
34 34 34 101,19–20 34,8 Suda μ 1048 
35 35 35 74,1–11 34,9 f. Exc. de Sent. 35 f. 
36 36 36 101,6–15 35 Suda αι 179 
37 37 37 46,17–48,6 37 Exc. de Leg. 5 
38 38 38 74,12–75,11 39,1 u. 9 Exc. de Sent. 37 f. 
38.1 - - - 39,2 Suda ι 14 
38.2 - - - 39,3 Suda ε 3448 
39 39 39 110,1–13 39,8 Suda φ 279; θ 599 
39.1 39 - - 39,7 vit. soph. 7,6,5 
40 40 40 109,15–16 39,6 Suda σ 445 
40.1 40 40 109,17–20 39,5 Suda π 792 
40.2 40 40 109,21–24 39,4 Suda ι 292 
41 41 41 75,12–76,12 41,1 Exc. de Sent. 39 
41.1 41 - 105,4–5 41,2 Suda κ 11 
41.2 - - - - Suda α 1018 
41.3 - - - - Suda α 3279 
42 42 42 48,7–52,15 42 Exc. de Leg. 6 
43 43 43 101,21–102,2 45,3 Suda π 2351 
44 44 44 76,13–14 43,1 Exc. de Sent. 40 
44.1 - - - - Suda μ 208 
45 45 45 109,4–14 29,2 Suda μ 1306 
45.1 45 45 76,15–77,12 43,2–4 Exc. de Sent. 41–44 



319 
 

Baum Müller Dindorf Niebuhr Blockley Quelle 
45.4 45 - - 43,5 vit. soph. 10,7,13 
46 46 46 77,13–78,9 44,1 f. Exc. de Sent. 45 f. 
47 47 47 110,14–111,15 44,3 Suda σ 177 
47.1 47 47 78,10–20 44,4 Exc. de Sent. 47 
47.2 - - - 44,5 Suda ε 374 
47.3 - - - - Suda π 1206 
47.4 - - - - Suda κ 1947 
47.5 - - - - Suda π 2723 
48 48 48 78,21–79,10 46,1 u. 4 Exc. de Sent. 48 f. 
49 49 49 111,16–17 - Suda ε 498 
49.1 - - - - Suda θ 144 
49.2 49 49 102,11–12 46,3 Suda σ 478 
49.3 49 49 102,13–15 46,2 Suda ρ 294 
49.4 49 49 111,18–20 47,3 Suda ε 2040 
50 50 50 79,11–20 47,1 f. Exc. de Sent. 50 f. 
51 51 51 102,3–6 45,1 Suda π 444 
52 52 52 102,7–10 45,2 Suda σ 1019 
52.1 52 52 - - Suda κ 67 
52.2 - - - - Suda α 2202 
53 53 53 111,21–112,9 58,1 Suda α 81 
53.1 - - - 58,2 Ioh. Antioch. fr. 187 (Müller) = 212 (Ma-

riev) = 280 (Roberto) = Exc. de Ins. 79  
54 54 54 79,21–82,3 48,1 Exc. de Sent. 52 
55 55 55 82,4–83,7 48,2 Exc. de Sent. 53 
56 56 56 83,8–18 48,3 Exc. de Sent. 54 
57 57 57 83,19–84,19 50 Exc. de Sent. 55 
58 58 58 84,20–85,12 55 Exc. de Sent. 56 
59 59 59 85,13–21 57 Exc. de Sent. 57 
60 60 60 52,16–54,20 59 Exc. de Leg. 7 
60.1 60 60 85,22–86,6 - Exc. de Sent. 58 
60.2 - - - 60,1 Ioh. Antioch. fr. 187 (Müller) = 212 (Ma-

riev) = 280 (Roberto) = Exc. de Ins. 79  
61 61 61 117,3–6 60,2 Suda ε 2180 
61.1 - - - 61 Philostorg. 11,2,5 
62 62 62 86,7–86,17 62,1 Exc. de Sent. 59 
63 63 63 112,10–113,4 62,2 Suda π 240; α 1562; β 30; π 240; π 1362 
63.1 - - - - Ioh. Antioch. fr. 188 (Müller) = 213 (Ma-

riev) = 281 (Roberto) = Exc. de virt. 67  
63.2 - - - - Suda β 31 
64 64 64 102,16–17 62,3 Suda α 1569 
64.1 - - - 62,4 Suda μ 203 
64.2 - - - 64,1 Ioh. Antioch. fr. 190 (Müller) = 215 (Ma-

riev) = 282 (Roberto) = Exc. de Ins. 80  
65 65 65 - 64,2 vit. soph. 7,3,4 
65.1 65 - - 64,3 vit. soph. 8,1,10–2,3 
66 66 66 102,18–103,7 65,1 Suda ε 3776; χ 473 
67 67 67 117,7–11 65,5 Suda χ 80 
68 68 68 103,8–10 90 Suda μ 1436 
68.1 68 68 113,5–6 85 Suda κ 408 



320 
 

Baum Müller Dindorf Niebuhr Blockley Quelle 
69 69 69 113,7–10 65,2 Suda π 1293 
70 70 70 113,11–114,3 65,3 Suda τ 597 
70.1 - - - - Suda γ 78 
70.2 - - - - Suda π 855 
71 71 71 86,19–87,15 65,4 Exc. de Sent. 60 f. 
71.1 - - - 65,6 Suda δ 326 
71.2 - - - 65,7 Suda σ 897 
72 72 72 87,16–21 65,8 Exc. de Sent. 62 
73 73 73 87,22–89,11 66,1 Exc. de Sent. 63 
74/75 74 et75 74 et 75 89,12–92,7 66,2; 67,1–4 u. 

9–11 
Exc. de Sent. 64–71 

75.1 - - 104,19–20 - Suda π 363 
76 76 76 114,4–9 67,5 Suda λ 268; ε 3636 
76.1 76 76 103,11–13 67,6 Suda α 3066 
76.2 76 76 103,14–16 67,7 Suda δ 1026 
77 77 77 114,10–20 67,8 Suda σ 793 
78 78 78 92,8–20 68 Exc. de Sent. 72 
78.1 78 78 92,20–22 69,1 Exc. de Sent. 73 
79 79 79 103,17–18 67,12 Suda ε 740; η 154 
79.1 79 79 117,12–14 67,13 Suda π 1939 
80 80 80 114,21–115,5 69,2 Suda φ 681 
81 81 81 115,6–7 - Suda λ 490 
82 82 82 92,23–94,17 69,4 f. Exc. de Sent. 74f. 
83 83 83 94,18–95,4 71,2 Exc. de Sent. 76 
84 84 84 117,15–118,8 71,1 Suda α 3752; η 657 
85 85 85 95,5–19 71,3 Exc. de Sent. 77 
86 86 86 95,20–96,9 71,4 Exc. de Sent. 78 
87 87 87 96,10–99,5 72,1 f. Exc. de Sent. 79 f. 
88 88 88 99,6–14 72,3 f. Exc. de Sent. 81 f. 
89 89 89 103,19–21 76 Suda α 4325 
90 90 90 103,22–104,2 77 Suda β 67 
91 91 90 104,3–4 94 Suda οι 37 
92 92 91 104,5–8 83 Suda θ 262 
92.1 92 92 104,9–10 89 Suda μ 1274 
93 93 - 104,11–12 92 Suda π 291 
93.1 93 93 104,12–13 - Suda π 291 
93.2 93 - - - Suda π 291 
93.3 93 93 105,3 81 Suda ζ 33 
93.4 - - - 82 Suda η 19 
94 94 94 104,14–16 88 Suda μ 474 
95 95 95 104,17–18 75 Suda α 3609 
96 96 96 104,21–22 80 Suda ε 498 
97 97 97 104,23–105,2 74 Suda α 2866 
98 98 98 105,6–7 87 Suda μ 369 
99 99 99 105,8–10 93 Suda σ 1628 
100 100 100 105,11–13 - Suda δ 653 
101 101 101 105,14–17 79 Suda δ 919 
102 102 102 105,18–20 91 Suda π 857 



321 
 

Baum Müller Dindorf Niebuhr Blockley Quelle 
103 103 103 105,21–106,2 78,1 Suda δ 809 
103.1 103 103 - - Suda α 2428 
104 104 104 106,3–5 69,3 Suda χ 473 
104.1 - - - - Suda ε 1753 
105 105 105 106,6 95 Suda ψ 105 
105.1 105 105 106,7 73 Suda α 2447 
105.2 - 105 - - Suda ψ 105 
106 106 106 115,12–116,7 - Suda ε 3770 
106.1 - - - - Suda ε 566 
107 107 103 116,8–10 78,2 Suda δ 1025 
108 108 107 116,11–15 - Suda δ 1512 
109 109 108 116,16 - Suda π 1173 
110 110 - - - Suda ε 1072 
110.1 110 - 116,17 - Suda μ 648 
111 - - - - Suda α 87; α 1860 
112 - - - - Suda κ 539 
113 - - - - Suda σ 542 

 


